
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 12

Buchbesprechung: Brücken [Ernst Simon] : eine Buchanzeige

Autor: Lüthi

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von Mozart und Beethoven und so fort? Gibt es noch eine Malerei, die uns
beseelte wie diejenige der großen Maler auch nur des letzten vergangenen
Jahrhunderts? Man muß schon weit zurückgehen, um zu finden, was schön
sein kann. In unserer Zeit steht nicht nur das Gute, sondern auch und erst
recht das Schöne inmitten einer unabsehbaren Krise, da man sich fragen
muß, ob uns nebst dem ethischen auch der ästhetische Sinn abhanden
gekommen sei.

«Aus der blauen Tiefe ruft das Gestern:
Sind im Licht noch manche meiner Schwestern? »

G F. Meyers schwermütiges Gedicht endet mit dieser Frage. Das ist gut und
erlösend. Wir sollen das Morgen aus dem Gestern heraus befragen nach
seinen besten Möglichkeiten. Auch im Gestern war ja nur Einzelnes gut
und schön, das Meiste aber daran war «Mühsal und Beschwer», wie es im
90. Psalm geschrieben steht. Zudem begehen wir immer wieder den
Gedankenfehler, daß wir das wenig Gute der Vergangenheit ungebührlich
verklären. Der Zukunft in ihrer Jungfräulichkeit gebührt größere Ehre als der
Vergangenheit. Darum dürfen wir uns von der «blauen Tiefe» nicht ins
Gestern verlocken und verführen lassen, sondern es gilt aufzuschauen im
Licht zu jenen «Schwestern», dank deren Wirken schon das Gestern allein
durchsonnt war, und wie heißen sie? «Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei;
aber die Liebe ist die größte unter ihnen» (1. Kor. 13, 13). Herbert Hug

Ernst Simon: «Brücken»

Eine Buchanzeige

Untet dem Titel «Briicken» ließ der deutsch-jüdische Sozialpädagoge
Ernst Simon als einen Überblick seines Lebenswerkes diese Aufsatzsammlung

1965 im Verlag Albert Schneider, Heidelberg, erscheinen. Der Lebensskizze

des Verfassers (auf der Innenseite des Umschlages) ist zu entnehmen,
daß der 1899 in Berlin geborene, jetzt also 67jährige Verfasser, im Ersten
Weltkrieg als deutscher Kriegsfreiwilliger vor Verdun verwundet wurde,
noch als Soldat sich der zionistischen Bewegung anschloß, nach vorwiegend
historischen und soziologischen Studien an deutschen Universitäten und
nachfolgender erzieherischer und schriftstellerischer Tätigkeit 1928 als

Pädagoge an höheren Schulen nach Palästina kam, sich dort sofort dem
«Friedensbund für jüdisch-arabische Verständigung» tätig anschloß, 1934 (ein Jahr
nach Hitlers Machtübernahme), dem Ruf jüdischer Freunde (Martin Buber!)
folgend, sich der Erwachsenen- und Lehrerbildung in Deutschland widmete,
um 1935 nach Palästina zurückzukehren, wo er seither (mit Unterbrechungen

als Gastprofessor in Amerika) an der hebräischen Universität in Jerusalem

als Ordinarius für Pädagogik wirkt.
Dem Titel «Brücken» folgt auf der nächsten Seite der schlicht-schöne

343



Widmungssatz: «Freundschaft ist die uneigennützigste Beziehung des
Menschen» und nach dem Inhaltsverzeichnis der in acht Teilabschnitten (Ein
Jude in Deutschland - Vom Sinn der Geschichte - Sprache und Dichtung -

Vom Weg der Ideen - Erziehung und Unterricht - Lehrer des deutschen
Judentums - Im Kampf um den Zionismus - Vom Glauben) geordneten
Sammlung das Geleitwort seines Meisters und Freundes Martin Buber, das

von einer 45 Jahre währenden und wachsenden Zielgemeinschaft beider in
Deutschland und Israel redet und die «Bildsprache des schönen Titels»
folgendermaßen erläutert: «Ein nur reagierender Mensch ist wie ein Brückenkopf,

an den die Wellen schlagen, ihn jeweils leise erschütternd und ganz
allmählich seine Gestalt wandelnd, weit stärker, als er ihren (der Wellen)
Gang beeinflussen kann. Ein nicht nur reagierender, sondern vor allem
verbindender Mensch aber ist einem Brückenbauer zu vergleichen. Seine
Aufgabe ist ungleich personhafter und konstruktiver als die des nur Reaktiven.
Und nun geht es so zu: Brücken werden zwar zunächst oft von einem Ende
her geplant, aber wenn sie erst einmal dastehen, sind sie in beiden
Richtungen zu beschreiten...» Anders ausgedrückt, es geht in dem sorgfältig
ausgestatteten (und samt Anhang mit Anmerkungen, biographischen
Hinweisen usw. versehenen) Leinenband von 531 Seiten um das gegenseitige,
freundschaftliche Sich-kennen-lernen jüdischen Denkens, Glaubens und
Lebens mit anderer, besonders nachbarlicher Völker Denken, Glauben und
Leben, und dazu hat der Jugend- und Erwachsenenerzieher Ernst Simon eine
Fülle von - sowohl durch Studienfleiß als von durchkämpfter und durch-
littener Lebenserfahrung errungener - Lebensweisheit dem Leser in
anschaulich-edler, jedermann wohlverständlicher Sprache vorzutragen. Man
wird ohne weiteres in die Höhenluft Lessings mit seinem «Nathan dem
Weisen» und Vermächtnis der «Erziehung des Menschengeschlechts»
emporgehoben. Ihm ist denn auch die Studie «Lessing und die jüdische Geschichte»
(S. 213) gewidmet mit dem Ergebnis, daß es heute freilich über Lessings
wenn auch tapfere Humanität mit ihrem dennoch blaßen und blutlosen
Judenbild hinauszustreben gilt.

Begreiflich, daß Simon, «ein Jude aus Deutschland», sich mit dem
«deutschen Rätsel» auseinandersetzen muß (geschrieben 1933!). «Wie
kommt es», fragt er, «daß der Mittelstand in Deutschland bisher nicht zum
Zuge kam, und daß man ihn gerade mit den Methoden und Losungen des

Nationalsozialismus aktivieren und revolutionieren konnte?» — Dazu ist
tatsächlich historische Besinnung nötig! Diese ergibt untet anderem: «Die
Christianisierung Deutschlands griff nie ganz durch; der ,barbarische' Ur-
kern erhält sich unterhalb der christlichen Legierung im wesentlichen unverändert

Die Lutherische Reformation, diese ,deutsche Revolution', liefert
die biblisch-reformatorische Bauernbewegung dem Territorialfürstentum aus.
Dadurch wird die christliche Obrigkeit' zum — Gottesgnadentum, Gehorsam

zur - religiös geweihten Bürgerrugend, religiöse Gewissenfreiheit ein —

Reservat der Fürsten: Geist und Macht sind unheilbar gespalten. — Der machtlose

deutsche Geist zeigt — von Goethe bis hin zu Gerhart Hauptmann —

die Neigung, sich durch die Gewalt der Tatsachen gleichschalten' zu lassen;

344



sein Träger, das deutsche Bürgertum, kommt in den gescheiterten Revolutionen

von 1848 und 1918 immer nur episodisch zum Zug. - Die
geistfremde deutsche Macht gipfelt in Bismarcks Preußen-Deutschland und
ermöglicht das Talmikaisertum Wilhelms II. als Vorstufe des - ,Dritten
Reiches'.» - Aus diesen Thesen ergibt sich zunächst, um es zugespitzt zu formulieren,

«daß Deutschland geistig außerhalb Europas liegt» (S. 35). Man wird
zugeben müssen, daß diese von Simon in historischem Rückblick gewonnene
Diagnose für des deutschen Volkes Rätselkrankheit übet das Dritte Reich
hinaus bis hie et nunc (Adenauer-Erhard-Ära!) des Nachdenkens werte
Geltung beanspruchen darf.

Dem gegenüber «das geistige Erbe des deutschen Judentums» (1955
geschrieben): «Gerechtigkeit, Frieden, Freiheit! Es ist ein uraltes Gebet, ein
ewig neues! » (S. 58) und ein paar Seiten später: «Wenn du den Frieden
willst, bereite den Frieden! —, und zwar dort, von wo es einzig weiden kann,
wie alles Menschliche: in den Menschen» (S. 83).

In diese Zielsetzung gehört der besonders schöne, «Pestalozzi als Pionier
der Sozialpädagogik» (S. 294 ff.) gewidmete, aus dem Hebräischen
übersetzte Aufsatz von 1946. Mit seinen Fragen: «Was bin ich? Und was ist das

Menschengeschlecht? Was habe ich getan? Und was tut das Menschengeschlecht?

- Ich will wissen, was der Gang meines Lebens, wie es war, aus
mir gemacht hat. Ich will wissen, was der Gang des Lebens, wie er ist, aus
dem Menschengeschlecht macht» (S. 300) kann man Pestalozzi ebensogut
einen Vorläufer der existenzerhellenden Philosophie Kierkegaards und seiner

Nachfahren bis heure nennen, mit dem Unterschied von Pestalozzis
ureigener, sein Denken und Leben geradezu aufzehrendei Selbsthingebung
zui Menschheitswandlung! Höten wii ihn zugunsten des Menschen gegen
die Staatsvergottung protestieren: «Ich habe erst neulich einen bürgerlichen
Regierungsstölzling, der noch vor keinem Jahre vor Napoleons Konskription
seines Söhnchens wie ein Espenlaub zitterte, jetzt nach seinem Sturz in
unserer Mitte das Wort aussprechen hören: ,Die Kinder gehören nicht den

Eltern, sie gehören dem Staat.' Aber nein, Mitbürgei, unseie Kindei gehören
gottlob noch uns, und durch uns und durch niemand anders dem Vaterland,
dem Staat... das Wort unseres eitlen, verirrten Stölzlings... sagt nichts weiter

als: der Mensch gehört der Welt, er gehört nicht Gott und nicht mehr
sich selbst, er gehört nicht der heiligen Macht des Souveräns Gott), er
gehört jedem Gewaltsrecht seiner Behörden» (siehe Versuch der
Notstandsgesetzgebung der Bonner Regierung heute! Lüthi). — «Das ist zuviel — das
ist zuviel! » (S. 301/302). — Für Pestalozzi ist Erziehung zuerst und vor allem
ein Werk der Liebe. Politik aber geschieht im Bereich der Macht; auch
Sozialpolitik wirkt machterhaltend, als «Sicherheitsventil» der bestehenden
Gesellschaft... Sozialpädagogik ist darum die paradoxe Verknüpfung zwei
einander wesensfremder Antriebe: Liebe und Macht. Letzten Endes ist das
menschlich Unmögliche einer Politik der Liebe gefordert, und die politische
Aufgabe des Pädagogen besteht darin, in den ihm gesteckten Grenzen dieses
Kommende psychologisch vorzubereiten. «Es ist durchaus nicht gleichgültig»,

schreibt Simon im Blick auf Pestalozzis Wirken, «auf welche Gene-

345



ration eben erwachsener Menschen die politische oder soziale Wende, von
politischen und sozialen Kräften vorbereitet, auftrifft: ob auf innerlich
einverstandene oder auf mürrisch sich fügende, wenn nicht gar rebellisch
widerstrebende Menschen. Es ist nicht gleichgültig für diese Menschen selbst und
auch nicht für das politische Geschehen in der Erwachsenengesellschaft...
So kann eine Pädagogik, die die Zeichen der Zeit richtig deutet, die
Zukunft ahnend, sie vorbereiten helfen und ihren Eintritt dadurch schmerzfreier,

ihren Vollzug reiner gestalten» (S. 303). Pestalozzis Herz schlägt dem
Neuen; es zittert vor seinen furchtbaren Begleiterscheinungen; es sucht
nach jedem denkbaren Ausweg, sie zu vermeiden, sie aus dem Donnergang
der Weltgeschichte gleichsam auszustreichen; aber wenn dieser wahrhaft
utopische Versuch mißlingt, so sagt er doch lieber «Ja» zu der Ultima ratio
populi als «Nein» zu seinem Verlangen nach Linderung seiner Not. — «Ja,
Menschen», kann Pestalozzi wiederholt rufen, «es gibt eine Armut, die zur
Verzweiflung führt», und es kommt ihm darauf an, «die dreifache —

leibliche, geistige und sitttliche — Verkrüppelung des armen Volkes zu heilen»
(S. 308). Simon erklärt: «Die Sozialpolitik Pestalozzis ist also ein Versuch,
auf dem Wege der ,Liebe' der ,Politik' soviel Raum wie möglich
abzugewinnen, um sie mit allen ihren Schrecken gar nicht erst in Wirkung treten
zu lassen. Auch dieser Versuch war zum Scheitern verurteilt, aber in der
höchsten Sphäre. Pestalozzi war gewiß kein Religiöser Sozialist' im modernen

Sinne, wie etwa sein ihm menschlich so nahestehender Landsmann
Leonhard Ragaz; aber er war ein homo religiosus, dem sein Glaube das
gerechte Leben mitten unter den Menschen als oberstes Gebot auferlegte. Dies
kommt in seiner Stellung zum offiziellen Christentum und zur organisierten
Kirche seiner Zeit immer wieder zum Ausdruck. Er übt schärfste Kritik an
den meisten religiösen Institutionen, weil sie nicht verstehen, die Bibel als

,Mandat' zu fassen, sondern sie als eine Machtposition benützen, die ihren
Funktionären ein sorgloses Leben und den staatlichen Gewalthabern einen
sichern Bundesgenossen sichert» (S. 305). - Kein Wunder, Pestalozzi muß
an seinem utopischen Wollen zu seiner Staatsutopie «schöpferisch scheitern»
(S. 311/312). «Ich muß», bekennt er, «jetzt in meinen alten Tagen noch
froh sein, daß man mich nur von unten auf dienen läßt.» - Nebenbei, indem
Pestalozzi sich zu der Idee des «Von-unten-auf-Dienens» als einer heiligen
Sache bekennt, um Wunder zu leisten, stellt er sich, ohne es zu wissen,
unmittelbar neben die von Iwanow ausgesprochene russische Idee des «Hinab-
steigens». Simon sagt: «Sein gescheitertes' Leben ist ein immer wieder Von-
unten-Anfangen gewesen und dadurch in seiner Gänze, wenn auch in keinem
einzelnen seiner Einzelabschnitte, schöpferisch und bleibend. Diesen neuen
Anfang ersehnt er nun auch für die Enrwicklung des Menschengeschlechts
Einmal muß die ,Zeit' den Neubeginn, den Neubruch machen: heraus aus
dem furchtbaren Zirkel von Bestialität und Herzensrrägheit! Seine Pädagogik

soll dem Menschen das Mittel in die Hand geben, den Zauberkreis zu
sprengen. Wir wissen, daß sie das nicht getan hat. - Von keinem Dämon
des Genies verführt, schuldlos fast, reinen Herzens und mit zitternden Händen,

wenn auch oft von heftigen Affekten aus der Bahn gerissen... jenem

346



erratischen, unbehauenen Felsblock ähnlich, den er sich selbst zum Grabmal
bestimmt hat - so baute J. H. Pestalozzi an Gottes Reich in dieser Welt. So

einer muß wohl scheitern, aber sein Scheitern ist größer als unser Gelingen,
das von ihm her sein bißchen Kraft und Erfolg zieht.»

Unmöglich, in einer Buchbesprechung weiter zu reden von Arbeiten wie
zum Beispiel «Martin Buber als Erzieher». Besonders hingewiesen sei noch
auf den siebten Teil «Im Kampf um den Zionismus» (S. 407) mit den beiden

Kapiteln «Religiöser Sozialismus in Israel» (geschrieben 1934) und
«Gustav Landauers Vermächtnis» (geschrieben 1958). Man weiß viel zu

wenig von den Anstrengungen zweier zionistischer Vorkämpfer, der
russischen Juden Ahron David Gordon (1856-1922) und des von Haus aus
liberalen amerikanischen Rabbiners Jehuda Leib Magnes (1877-1948), die
die leider bis heute ungelöst gebliebene Araberfrage gleich in ihrem Entstehen
lösen wollten durch «die jüdisch-arabische Einheit innerhalb eines ungeteilten
binationalen Palästinas, die Eingliederung des ganzen Landes selbst in eine
vorderasiatische Föderation und die Eingliederung jener Föderation in die
«Vereinten Nationen» Die Wiederverbindung mit der Natur und ihrer
Fruchtbarkeit, die sie dem ihr brüderlich nahenden Menschen in Liebe
entgegenbringt, wurde für Gordon ein kosmisches Lebenssymbol für die
Wiedervereinigung der getrennten Sphären, zunächst innerhalb des verstoßenen
und heimkehrenden Gottesvolkes, dann aber, durch dessen vorbildhaftes
Mittlertum als «Mensch-Volk», innerhalb der ganzen Menschheit. Als ihren
ersten Vorposten sah Gordon die Araber an und versuchte, die jüdische
Arbeiterbewegung... für die Einbeziehung jenes oft feindlichen Nachbarn
in das Aufbauwerk zu gewinnen... Die (gleiche) Araberfrage wurde für
Magnes zum eigentlichen Kern der innern Judenfrage, ganz wie die Judenfrage,

besonders in ihrer antisemitischen Form, dem gläubigen Christen
guten Willens zu einem der Maßstäbe der eigenen Echtheit geworden ist...
Nach Magnes' Tode hat sich seine Arbeitsgemeinschaft «Ichud» (Einheit)
aufgelöst, eine Spaltung, die in manchem Persönlichen und Sachlichen an
das Schicksal der religiös-sozialen Bewegung der Schweiz nach Leonhard
Ragaz' Tode denken läßt. (Aber) der «Ichud» wird fortgesetzt, und «wir
geben», sagt Ernst Simon, «auch eine kleine Monatsschrift «Ner» (Licht)
heraus, die von dem angesehenen hebräischen Publizisten Rabbi Benjamin
redigiert wird... Die echte Entscheidung, die heute vor dem Staate Israel
steht, wird... die Frage zu beantworten haben, ob er als Ganzes, was Gott
verhüten möge, zur blutigen Grenze wird, oder ob es gelingt, ihn in seine
natürliche geopolitische Umgebung noch nachträglich friedlich einzugliedern.

Das Fernziel wäre der Umbau der arabischen Liga in eine solche des
Nahen Ostens durch die Einbeziehung des Staates Israel... Unter gewissen
Bedingungen kommt die Wiederansiedlung von etwa 100 000 arabischen
Flüchtlingen innerhalb der Grenzen Israels durchaus in Betracht... Was
aber die Bedingungen für einen späteren Frieden selbst anbelangt, der mehr
wäre als ein bloßer Waffenstillstand in anderer Form, so müßte zunächst die
jüdische öffentliche Meinung, im Lande und in der Welt, darauf vorbereitet
werden, und zwar in einer Gesinnung, die darum weiß, daß ein Dauerfriede

347



nicht diktiert werden kann, sondern daß er gegenseitige Zugeständnisse
verlangt».

Wir beschließen diese Buchanzeige am besten mit Ernst Simons
Schlußbetrachtung zu dieser schwerwiegenden Lebensfrage der jüdisch-arabischen
Einheit (S. 415 unten: IV): «Religiöser Sozialismus gleicht einer Brücke über
zwei Pfeilern, die in der Welt der Erscheinung fern voneinander liegen, aber
in der Welt des Glaubens einander in ihrer Substanz gleichen und der
gegenseitigen Beziehung und Stützung bedürfen. Eine solche Brücke war auch das

Heilige Land zu fast allen Zeiten seiner Geschichte, manchmal als Glaubenszentrum

der durch es Verbundenen, manchmal als Kampfschauplatz der um
es Wetteifernden. Nicht selten wurden auf seinem Boden die Geschicke der
Welt mitentschieden, die geistigen und die politischen. Auch heute, wo sie
fast unheilbar in Ost und West gespalten zu sein scheint, mag eine
Vorlösung ihrer Probleme auf Israels Boden ein Heilszeichen für eine Gesamtlösung

sein, die den Untergang unserer Welt durch ihre Einigung vermeidet.
An diese große Hoffnung knüpft sich das Licht jener kleineren oder doch
begrenzteren, das den Weg des religiösen Sozialisten in Israel, mitten im
Dunkel, erhellt.» Lüthi

Ein Appell an die Kirchen

Sehr geehrter, lieber Herr Pfarrer,
Sehr geehrter, lieber Herr Prediger,

täglich wird uns über Zeitung und Radio vom Krieg in Vietnam berichtet.
Seit Monaten stehen die Großeinsätze amerikanischer Bombenflugzeuge im
Vordergrund der Kampfhandlungen.

Bei uns, die wir von diesem Geschehen nicht direkt berührt werden,
besteht die Gefahr, daß man sich allmählich daran gewöhnt und es durch
Schweigen gutheißt. Jedoch sind örtliche Distanz des Geschehens sowie
Denken und Glauben der direkt Betroffenen niemals eine Entschuldigung
dafür, daß wir uns nicht engagieren.

Was also können wir, was müssen wir tun?
Ein Ziel unserer Bemühungen ist gewiß die Bekämpfung von

Vorurteilen irgendwelcher Art, aber es wäre unrichtig und würde schwerlich
zum Erfolg führen, wenn wir dies auf dem Weg einer Art politischer
Propaganda zu erreichen suchten.

Wir schlagen vor, daß «Vietnam» einen festen Platz im Schlußgebet
des Gottesdienstes erhält. Folgende Formulierung sei als Beispiel erwähnt:

«Gib dem vietnamesischen Volk Deine Gerechtigkeit, nach welcher es

hungert und dürstet. Zeig der gegenwärtigen Regierung der USA und
allen anderen Regierungen, deren Länder in den Vietnamkrieg
verwickelt sind, Deinen Weg für Vietnam, damit sie dort künftig nach
Deiner - nicht nach ihrer - Gerechtigkeit trachten. Laß alle Völker
wissen, daß politische Haßpropaganda nicht zu Deinem Weg für Vietnam

gehört.»

348


	Brücken [Ernst Simon] : eine Buchanzeige

