
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 11

Artikel: Religion und Sozialismus heute (Schluss)

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und so ist es geblieben bis zum heutigen Tag. Die religiösen Priestergelüste

oben und die Volksbelustigungen unten. Und je weniger das Volk
die Priester und Schriftgelehrten versteht, desto ausgelassener tut es — bis
alles in der allgemeinen Weltbelustigung untergeht, wie es heute ist. Doch
es kommt der Tag der Entscheidung, wie er zur Zeit Jeremias kam und
später immer wieder, auch für unsere Zeit, der Entscheidung, welche das

ausgelassene Treiben in frommem und unfrommem Baalsdienst vor die
Schranken Gottes ruft. Schneidend scharf fährt das Messer des prophetischen

Wortes durch die lieblichen Ranken des üppigen PflanzenWuchses;
da gilt kein Kompromiß und kein molliges Einerlei mehr; das Unkraut muß
fort, wenn das Leben der fruchtbringenden Gewächse nicht gefährdet sein
soll. Es wehrt sich die alte Gewohnheit, fromm und unfromm, alles steht

gegen den «fanatischen» Neuerer auf, der seines undankbaren Amtes waltet
— aber es kommt die Zeit, da sie ihm danken werden, dann, wenn sie wieder
imstande sind, von ihren Fruchtbäumen köstliche Gaben Gottes zu pflücken.

Auch die Christenheit wollte ihre Kirchen, Kirchenordnungen, Dogmen,
Priester und Sakramente haben. Der neue Glaube sollte nicht mehr nur wie
ein Kindlein die Hände ausstrecken unter Gottes freiem Himmel, sondern
sein eigenes Vermögen besitzen, schalten und walten mit dem Erbe, das ihm
der Tod Jesu zurückgelassen. Die apostolischen Vormünder und Vermögensverwalter

waren Gestalten heiliger Erinnerung geworden, kräftig mußte die
junge Kirche ihrer selbst bewußt werden, wenn sie nicht vom Sturmwind
der Verfolgung weggefegt werden wollte.

Aus «Mein Volk» von Hermann Kutter

Religion und Sozialismus heute
(Schluß)

Mit dem Stichwort «Menschlichkeit» können wir nun bereits überleiten
zur Sache des Sozialismus. Dieser ist ja aufgebrochen aus der Tiefe der

erniedrigten und beleidigten menschlichen Kreatur, aus dem Notschrei der

unter dem Mammonismus schmachtenden Lohnsklaven, die sich von der
dreimalheiligen Herrschaft des Kapitals, des Militärs und des Priestertums
befreien wollten, und die nur sich selbst als Genossen desselben Elendes und
derselben Ausbeutung hatten, um ihre wirtschaftliche Situation zu bessern.
Ihnen waren die höheren Schulen und Universitäten verschlossen, und die
große schöne Welt der Künste und Wissenschaften blieb ihnen fern und
fremd. Eigentlich hätten sie auch in jene Welt eindringen wollen, aber sie
wären zunächst zufrieden gewesen mit genügend Arbeit und Brot. Als dann
aber Marx und Engels sie belehrten, daß es einen Weg zum Aufstieg gebe
durch Zusammenschluß aller Proletarier auf Erden, und als sie hörten, daß
dieser Weg eine Wissenschaft sei, nämlich die Wissenschaft des historischen
Materialismus, da horchten sie auf, und zwar nicht nur wegen des
wirtschaftlichen Aufstieges, sondern auch deswegen, daß auch ihnen die Würde

310



wissenschaftlichen Arbeitens und Forschens noch zuteil werden könne. Mit
einem Idealismus ohnegleichen wurde der Materialismus wissenschaftlich
begründer, durchdacht und erkämpft. Der Materialismus war nicht
Selbstzweck, sondern nur Mittel zum Zweck. Der Zweck war: mehr Geist. Er gab
die Waffe in die Hand, um zu dem zu kommen, was man ersehnte: mehr
Bildung, mehr Wissen, mehr geistige Größe und Bedeutung. Die sozialistischen

Revolutionen waren geistige Aufbrüche unter der Fahne des

Materialismus. Es geschah etwas Gewaltiges. Plötzlich wurden Menschen
verschiedener Länder sich ihrer Zusammengehörigkeit bewußt. Ein konvergierendes

Solidaritätsgefühl flammte von Land zu Land auf, und im Brennpunkt
der Hoffnung stand die Einheit des Menschengeschlechtes. Der Sozialismus
ist in seinem Wesen international, oder er ist nicht mehr Sozialismus. Er
schließt andere Völker, andere Sitten, andere Rassen, andere Kulturen nicht
aus, sondern ein. Er ist besorgt um die Würde des Erdbewohners, und er
weiß um die Entwürdigung des Menschen durch die Mächte des Mammonismus,

des Monopolismus, des Nationalismus und des Militarismus.
Merkwürdig, daß das Christentum den Sozialismus nicht aus sich selber heraus
gebar, sondern daß der Sozialismus im Widerstreit dagegen hatte entstehen
müssen! Merkwürdig auch, daß die von der Religion offenbarte Einheit des

Menschengeschlechtes die Herrschaft der einen Völker über die andern nicht
nur billigte, sondern förderte! Aber nicht nur die Kirche, auch der Sozialismus

hat im Laufe seiner Geschichte diese fatale Wandlung durchgemacht,
so daß er heute fest im Bunde mit nationalen, kirchlichen und militärischen
Interessen steht, ja, die größte Macht ist, die den Kommunismus ablehnt und
ihn nach allen Regeln bürgerlicher Selbstzufriedenheit und satter Wohlfahrt
bekämpft. Der Sozialismus hat sich sogar - wie wir leider nur zu gut wissen

— mit der brutalsten Form von Nationalismus identifiziert und hat mit
teutonischer Dämonie das kriminelle Fratzengesicht eines vollkommen
militätischen Imperialismus angenommen: den Nationalsozialismus. Seine
Erzfeinde waren Israel einerseits und der Kommunismus andrerseits. Israel, weil
dieses Volk unter allen Völkern das Zeichen des einen Gottes aufrichtet,
unter dessen Herrschaft allein das Heil der Welt liegt, und der Kommunismus,

weil er die klassenlose Gesellschaft anstrebt, in der alle Menschen ohne
Rücksicht auf nationale und rassische Grenzen gleiche Rechte und Pflichten
erhalten sollen. Seit 1948 hat sich Israel wieder als Nation zusammengefunden

in seinem Stammlande und hat sich darin ursprünglich als sozialistisches

Gebilde verstanden, das noch heute in seinen Kibbutzim ein
genossenschaftliches Leben führt, und der Kommunismus hält Wache darüber,
daß aus der Welt nicht wieder nationale Imperialismen die Vorherrschaft
erlangen, die ganze Völker ausbeuten und versklaven. Über unsern abendländischen

Sozialismus aber hat sich ein nächtlicher Tiefschlaf gelegt. Dieser
Sozialismus läßt sich von Land zu Land treiben von nationalen Interessen,
macht mit beim Wettrüsten der Völker, macht mit bei allen profitablen
Spekulationen in Wirtschaft und Handel, macht mit bei der Ausbeutung
von Grund und Boden, macht mit bei der inflatorischen Politik der
Hochkonjunktur mit ihrem wahnsinnigen Trend nach geiler Vergnügungssucht,

311



nach immer mehr Komfort auf Kosten und auf dem Buckel ausländischer

«Parias», deren Dienste man in Anspruch nimmt, um sein eigenes Wohlleben

zu heben und im Überfluß zu verdummen. Man macht den ganzen
Bluff sexueller Enthemmung mit und taucht unter in ein Meer erotischer
Sensationen in Bars, Kinos, Tanzlokalen und Kabaretts. Und das alles bei
klarem Bewußtsein, daß zwei Drittel der Menschheit hungern und verderben.

Nein, diese Art Sozialismus, der lächelnd an der Weltnot vorbeitanzt, reizt
zum Brechen und hat als Sozialismus ausgespielt. Ihm gegenüber zeigt der
Liberalismus mit seinem offenen Gewinnstreben ein ehrlicheres Gesicht. Sein
Bündnis mit Militär und Kirche hat Logik und Stil; denn religiös kann er
sich der Vergebung seiner Sünden versichern, und militärisch kann er sich
bis zum bittern Ende verteidigen. So ist es denn gar nicht mehr schön,
«religiös-sozial» zu sein, und wir stehen vor einer Wende, wo es entweder

gilt, sich dem Strom der Welt anzupassen und mitzulaufen bis zur
Katastrophe, oder wir müssen neue Wege suchen.

Als Sympathisanten und Mitglieder der Vereinigung der Freunde der
«Neuen Wege» sind wir vorerst einmal entschlossene Non-Konformisten.
Wir sind wohl oder übel von innen her genötigt, gegen den Strom zu
schwimmen, und das ist nicht leicht. Einige von uns sind nahe daran,
entmutigt den Kampf aufzugeben und die «Neuen Wege» den Weg alles

Fleisches fahren zu lassen. Gähnen und Langeweile will uns beschleichen,
wenn wir verfolgen, was sich jetzt wieder in unserem nördlichen Nachbarstaate

und Wunderlande zuträgt, wie dort die «Nationale Partei Deutschland»,

die NPD, Aufschwung bekommt, wie das Nazitum wieder langsam,
aber sicher Morgenluft wittert, und wie das geteilte Deutschland selbst der
Sozialdemokratie als das einzige Unrecht gilt, das es in der Welt noch zu
beheben gebe. Langeweile will uns lähmen, wenn die Einigung Europas im
Zeichen der französischen Atom- und Wasserstoffbomben angestrebt wird,
statt gerade im notorischen Verzicht auf solche Massenvertilgungsgeräte.
Nicht daß die Einigung Europas für uns kein vordringliches Anliegen wäre,
aber wir sind der festen Überzeugung, daß es nur in einem schöpferischen
Ausgleich der gewaltigen Spannung zwischen dem Osten und dem Westen
dazu kommen kann und wird, und zwar in einem Ausgleich, der eine
Synthese im Sinne der Evolution und eben gerade nicht eine Katastrophe im
Sinne nihilistischer Destruktion darstellt.

Wie ist aber dieser Weg zur Synthese zu finden? Wir haben vom Osten
zu lernen, daß wir in wirtschaftlichen Dingen ganz aufeinander angewiesen
sind, und daß die geteilte Welt nur eine ist. Der Materialismus in
wirtschaftlichen Dingen ist eine Folge unserer sinnlich-physischen Beschaffenheit,

und weil diese Beschaffenheit die Basis unserer stofflichen Existenz
bildet, ist die Stillung des Hungers die unerläßliche Bedingung für den
Weltfrieden. Der Mensch findet den Weg zum Mond, wie sollte er nicht auch
den Weg zur Überwindung des Hungers finden, zumal die Erde, die er
bewohnt, an Schätzen reich genug ist, die dieses Übel zu tilgen vermögen. Die
Arbeiter der Erde in den Fabriken, in der Industrie, in den Laboratorien, in
den Bildungsstätten - sie sollten alle vom frohen Bewußtsein erfüllt sein

312



dürfen, daß sie ihre Arbeit für die Menschen, nicht gegen sie verrichten.
Alles, was gearbeitet wird, das zur Vernichtung von Menschen dient, ist
Teufelsarbeit und ist umsonst getan. Alles, was gearbeitet wird, das den
Menschen zur Hilfe dient, ist Gottesarbeit und wird im Segen getan. Die
eine Arbeit ist asozial, die andere ist sozial. Echter Sozialismus bestimmt
über Sinn und Unsinn der Arbeit. Sozialismus sollte hier einsetzen und sein
Veto einlegen. Es sollte nicht nur Dienstverweigerer, sondern noch viel mehr
Arbeitsverweigerer geben. Es gehört zur Würde der Arbeit, daß sie aufbaut,
nicht zerstört. Diese Würde der Arbeit liegt immer noch entsetzlich im
Argen. Nicht einmal die Arbeit des Geistlichen, der in seiner Studierstube
die Predigt für die Gemeinde vorbereitet, besitzt diese Würde mehr. Denn
der Geistliche, wenn er seinen Brotkorb nicht verlieren will, muß sich
fragen, wie predige ich so, daß ich den Kirchenpfleger A. nicht verletze, der
als Sattler Tag für Tag fleißig schöne Soldatentornister macht, auch nicht
den Schneider B., der Offiziersuniformen herstellt, auch nicht den
Schuhmacher G, der Militärstiefel dazu liefert, ferner auch nicht den Sozialdemokraten

R, dessen einzige Weisheit im Sprüchlein besteht «lieber tot als rot»,
und nicht den Bürgerlichen F., der immer noch empört darüber ist, daß das

Volk am 1. August nicht die alte Hymne «Rufst du mein Vaterland» mit
Inbrunst singen will. Die Arbeit des Pfarrers in unserem Lande ist eine
allsonntägliche Tortur, und sie wird nur darum von den meisten Pfarrern nicht
so empfunden, weil sie den Kampf, gegen den Strom zu schwimmen, schon
längst aufgegeben haben und fröhlich sich treiben lassen. Ja, die bestimmende

Mehrheit der Pfarrer in der Kirche wirft sich mit Freuden in den
Strom der Welt und sieht ihre Aufgabe darin, immer mit den jeweils stärksten

Bataillonen zu marschieren. Volkspfarrer, Volkskirche! So ist es

verständlich, daß da nichts zu hoffen ist, und was Leonhard Ragaz getan hat,
war ein prophetischer Schritt: weg von der Kirche, sie steht in der Nachfolge

des Judas, sie verrät den Herrn, indessen sie ihm zu dienen vorgibt.
Ich hätte schon längst den Schritt aus der Kirche vollzogen, wenn ich wüßte,
wo ich dann sonst Boden unter die Füße bekäme. Nach allem, was wir vorhin

vom Sozialismus gesagt haben, ist es klar, daß derselbe erst recht bodenlos

ist. Und es scheint mir, ich muß solange in der Kirche mittun, als ich
nicht fröhlich und getrost meinen Fuß auf guten Boden absetzen kann. Zur
Selbstverbrennung kann ich mich vorläufig noch nicht entschließen, obwohl
ich sehr hohe Achtung vor einer Alice Herz habe, die wegen der amerikanischen

Greueltaten in Vietnam aus Protest mit so manchen Buddhisten diesen

Weg gegangen ist. Aber die Mentalität unserer abgestumpften Umwelt
nimmt von solchen Feuerzeichen kaum Notiz, ja, sie verweist sie in den
Bereich der Krankheit, des Wahnsinns, und es ist ganz zeitentsprechend, wenn
Friedrich Dürrenmatt die paar Normalen im Irrenhaus von der verrückten
Welt absondert - wie er das in seinen «Physikern» getan hat. Wenn Gott
die Auferweckung seines Sohnes in unsere Zeit und Welt verlegt hätte, so
hätte wohl nicht einmal der sensationshungrige «Blick» davon Kenntnis
genommen, sondern man würde sich heute schämen, etwas mitzuteilen, was
nach dem Urteil der Presse nicht sein kann. Der Mensch kann in schwere-

313



losem Zustand über der Erdkugel spazieren gehen und Arbeit verrichten,
aber wenn er sich selber verbrennt oder sich ans Kreuz schlagen läßt, so ist
das nichts, und wenn er vom Grabe aufersteht, so ist das wiederum nichts,
und die Theologen müssen diesen Vorgang entmythologisieren, damit sie als

anständige Leute bestehen können. Was ist also zu tun? Meine unmaßgebliche

Meinung ist: möglichst wenig tun und vor allem nicht mittun. Nicht
tun, sondern sehen, beobachten, schauen. Am rechten Sehen liegt viel,
vielleicht alles. Recht sehen das Elend des Volkes und den Jammer der Welt,
sehen, wie wenig der Mensch heute noch Mensch ist, wie sehr er noch Affe
ist, sehen das große Ungenügen des Menschen, auch und vor allem das

eigene Ungenügen, aber auch sehen, daß Jahrmilliarden am Werke waren,
um uns zu dem zu formen, was wir heute sind, und daß wir immerfort irrten

und der Mensch ein Wesen ist, das von Jahrhundert zu Jahrhundert seine
Ansichten revidieren mußte, weil sie falsch waren, und daß das Erkenntnisvermögen

wächst, und daß es wächst aus den Trümmern des Irrtums, und
daß wir also ganz und gar unterwegs sind wie Wanderer in der Nacht, daß

wir aber ein Licht sehen, das nicht von uns, sondern von der Höhe kommt,
und daß dieses Licht hineindringen will in alles menschliche Arbeiten,
Forschen und Erkennen.

Wir befinden uns in Europa in der Mitte zwischen Ost und West, und
wir müssen versuchen, Brücke zu werden zwischen Ost und West, statt die
schon bestehenden Mauern zu erhöhen und zu verstärken. Was der Osten an
menschlichen Werten besitzt, müssen wir sehen lernen und es anerkennen,
und was der Westen als Geschenk des christlichen Abendlandes an Kulturgütern

bewahrt, das drängt zu einer schöpferischen Synthese im lebendigen
Austausch mit den wirtschaftlichen und geistigen Kräften des Ostens. Die
Hysterie des Antikommunismus muß endlich einmal überwunden werden,
und was könnte zu dieser Überwindung fähiger und bereiter sein, als das

Christentum, das in seiner ursprünglichen Gesellschaftsform aus freien Stük-
ken kommunistisch war. Die «communio sanctorum», die zum Kernpunkt
der Kirche gehört, ist ja eine solche communio, die das Privateigentum aus
sich selbst heraus abgeschafft hat. «Sie hatten alle Dinge miteinander
gemein», heißt es von der Pfingstgemeinde. Wenn die Kirche sich nicht nur
an das Recht auf Privateigentum, sondern auch auf die militante Verteidigung

desselben im Laufe der Zeit gewöhnt hat, so gehört es ganz zur
Ordnung der von Gott selbst ausgeübten Weltregierung, daß es einen säkularen
Kommunismus marxistischer Prägung geben muß, der diesen von Christus
nicht vorgesehenen Zustand gründlich in Frage stellt. Diejenige sogenannte
«religiös-soziale Bewegung», die der irrsinnigen Identifikation von Kommunismus

und Faschismus das Wort redete, war falsch beraten und hat sich
einer katastrophalen Blindheit schuldig gemacht. Denn der Faschismus oder
der Nationalsozialismus mit seiner totalitären Diktatur und seinem Pseudo-

mythus von Blut und Boden war die reine Ausgeburt nationalen und
rassischen Größenwahns, ein durchaus dämonisches Gebilde voll brutaler
Unmenschlichkeit und Geistlosigkeit. Der Kommunismus aber hat ein Recht,
zornig in Erscheinung zu treten; denn er sieht eine Welt vor sich, in der

314



zwei Drittel der Menschheit hungern, indessen der andere Drittel im Überfluß

seine Militärorgien feiert. Zwar wissen wir im Westen auch, daß der

Krieg heute eine sittliche Schweinerei und eine politische Sinnlosigkeit ist.

Wir wissen es, und alle großen Denker unserer Zeit erklären feierlich, daß

es eine zwingende Notwendigkeit sei, den Krieg ein für allemal zu
überwinden. Man weiß also, daß es eine Utopie ist, den Krieg als Möglichkeit
zu retten. Aber das Gute, das man will, mt man nicht, sondern das Böse,
das man nicht will. Gut und realistisch ist heute der Pazifismus. Gut und
realistisch ist die Dienstverweigerung. Aber was tut man? Man ergibt sich
dem Rausch des Wettrüstens und unterstützt mit aller Macht die Utopie
des Militarismus. Wie in einem Narrenhaus stellt man die Dinge auf den

Kopf. «Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage.» Das ist die Mephistowelt, in
der wir leben. Ihrem Unsinn entspricht durchaus die sexuelle Revolution,
die von Amerika her Europa überflutet. Was diesbezügliche Sittlichkeit
betrifft, dürfte uns der Osten beschämen. Während auf dem Boden des
Kapitalismus die Vergnügungssucht ins Kraut geschossen ist, ist auf dem Boden
des Kommunismus ein neues Arbeitsethos gewachsen, und das ist durchaus als

Forschritt im Osten und als Rückschritt und Dekadenz im Westen zu werten.
Was bleibt uns also übrig, als nochmals und heute erst recht neue Wege

zu suchen? In Sachen Religion meinte Goethe den Rat geben zu sollen:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
Hat auch Religion;
Wer jene beiden nicht besitzt,
Der habe Religion! »

Mir scheint, wir tun gut daran, wenn wir uns auf diesen Rat nicht
verlassen. Denn wer hat schon Wissenschaft und Kunst zu seiner Verfügung!
Und wer Religion nur so nebenbei zur Ergänzung seines Unwissens hat, der
hat dann eben jenen ideologischen Überbau, den Karl Marx mit Recht zum
trüben Wolkenkuckucksheim des ewigen Spießbürgers verwiesen hat. Nicht
Religion, Geist haben wir nötig, Christusgeist, Geist des Vertrauens und der
Versöhnung. Wir bedürfen einer Geistesrevolution, besser gesagt, einer
Evolution auf den Geist hin. Es ist verständlich, daß im heutigen Dunkel des
Lebens Teilhard de Chardin als Denker legitimer Hoffnung im Vordergrund
steht. Er hat unserer serbelnden Christenheit das Vitamin des Urverrrauens
gebracht, den Gedanken, daß das Göttliche im Fortschreiten der Entwicklung

wächst. Er ruft uns zu: «Ihr seid alle vom Bösen, vom Übel hypnotisiert

und laßt euch abhalten, in der Gegenwart die Zukunft vorzubereiten.»
Er vollzog in der Existenz seiner eigenen Person die rechtmäßige Ehe eines
flammenden christlichen Glaubens zusammen mit der neuzeitlichen
Naturwissenschaft und legte tapfer folgendes Bekenntnis ab (Comment je crois):

1. Ich glaube, daß das Weltall eine Evolution ist.
2. Ich glaube, daß die Evolution in die Richtung des Geistes strebt.
3. Ich glaube, daß der Geist sich im Personalen vollendet.
4. Ich glaube, daß die Vollendung des Personalen der universelle

Christus ist.

315



Ich meine nicht, daß wir dieses Bekenntnis blindlings übernehmen sollten.

Aber ich meine, wir müßten uns bemühen um eine Verarbeitung des

Teilhardschen Denkens mit demjenigen Ragazens einerseits und demjenigen
Barths andrerseits, wenn anders die religiös-soziale Bewegung wieder
Schwung erhalten soll — nicht nur vorwärts, sondern auch empor! Vorwärts
und hinein in alle Spannungen unserer Zeit und Welt hinein und zugleich
empor, einem neuen Himmel und einer neuen Erde entgegen. Wenn wir
das bedenken, haben die «Neuen Wege» eben erst angefangen, um uns
hineinzuführen in den Kampf der Zeit und empor zu Christus, dessen ganze
Wahrheit erst erfüllt sein wird, wenn Gott sein wird «alles in allen»
(1. Kor. 15, 28). Herbert Hug

Josef Vital Koppf
Am 22. September starb in Luzern knapp vor Vollendung seines 60.

Lebensjahres J. V. Kopp, der gründliche Kenner und Interpret Teilhard de

Chardins, der kongeniale Übersetzer seines Le Milieu divin (Der göttliche
Bereich). Dieses mystische Werk, von dem wir bei Erscheinen in deutscher
Sprache eine Seite aus J. V. Kopps Manuskript hier abdruckten, verlangte
einen bis ins Tiefste mitgehenden Übersetzer; doch gehörte zur Wiedergabe
des von innen heraus Miterlebten auch eine schöpferische Sprache. Beide
Forderungen erfüllt Kopps Übersetzung meisterhaft.

Wir möchten den wenige Wochen vor seinem Tode erschienenen
Priesterroman Die Tochter Sions (Rex-Verlag Luzern) zum Anlaß nehmen,
um den mit Naturwissenschaft, Geschichte und Philosophie vertrauten
Altphilologen und katholischen Priester auch als Dichter zu würdigen. In den
zahlreichen und verschiedenartigen Gestalten, die den Roman, der sich im
Schatten des Domes einer Bischofsstadt abspielt, beleben, erkennen wir des

Dichters penetranten, kritischen aber auch humorvollen Blick auf seine
Umwelt; in seinem Held und dessen Schicksal aber tut er uns sein innerstes
Anliegen kund: die Loslösung der Kirche von veralteten Formen, die
Besinnung auf das Evangelium der Liebe, die nicht das Ihre sucht. Es ist wohl
nicht zufällig, daß die beiden höchsten Würdenträger das Tun des Ergriffenen

billigen und ihn als Vorboten einer neuen Epoche erkennen. Wir
wissen, wie sehr das Wirken und die Ziele des Papstes Johannes XXIII.
J. V. Kopp beglückten. Die Verwirklichung seines ökumenischen Bestrebens

vertraut er mit großer Feinheit Juden an, dem Münzenhändler und
seiner Frau, die er beide mit den zartesten Zügen christlicher Liebe zeichnet.

Neben den vielen Schattierungen von katholischen Gläubigen begegnen
wir in dem Roman Juden und Ungläubigen, aber keinen Christen einer
andern Konfession. Es haben sich dem Dichter offenbar unter diesen keine
Gestalten aufgedrängt. Warum? Es ist an uns, darauf eine Antwort zu
finden. Kranken nicht die Christen aller Bekenntnisse an den gleichen Fehlern,
vielleicht nur mit etwas verschiedenen Vorzeichen? Haben nicht alle Kir-

316


	Religion und Sozialismus heute (Schluss)

