
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 10

Artikel: Religion und Sozialismus heute

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der Diskussion, die sich anschloß und die recht lebhaft sich
gestaltete, mag hervorgehoben werden, daß aus dem Kreise der Anwesenden
die Frage aufstieg, wie wir mit unserem Gedankengut einen größeren Kreis
von Menschen erreichen könnten. Zu der Frage: Wie stellt sich die Jugend
zur Kirche heute? antwortete ein Junger: «Ich kann mit der Kirche heute
nichts anfangen.» Die Frage: Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen

oder Militärdienst und Gewinnung der Dienstleistenden gegen die
Armee? wurde aufgeworfen. Eine junge Baslerin erzählte vom organisierten
protest einer ganzen Reihe von Jugend- und kirchlichen Organisationen
gegen den Film «Africa addio», und ein anderes Mitglied wies auf die
Protestaktion eines Zürcher Pfarrers mit seinen Konfirmanden gegen diesen
Film hin. Es zeigte sich, daß junge Menschen, wenn sie zur konkreten Tat
aufgerufen werden, immer bereitstehen. Was sollen wir tun, um den jungen
Nachwuchs für uns zu gewinnen? war eine weitere Frage. Schließlich wurde
noch vorgeschlagen, unsere Statuten neu zu gestalten, damit der weitgefaßte
Horizont, wie er im Referat von Pfarrer Hug gespannt ist, auch in ihnen
zum Ausdruck komme. Vielleicht könnten wir auf diese Weise mehr
Mitglieder und Bekenner gewinnen. Ein gut gelungenes Treffen fand am
Nachmittag seinen Abschluß. E. P.-S.

Religion und Sozialismus heute

Es sind nun genau sechzig Jahre her, seitdem im Herbst 1906 an der
Tagung der schweizerischen Prediger-Gesellschaft in Basel Leonhard Ragaz,
damals Pfarrer am Münster in Basel, über das Thema: «Das Evangelium
und der soziale Kampf der Gegenwart» jenen Vortrag hielt, der zum eigentlichen

Pronunciamento der «religiös-sozialen Bewegung» wurde. Kurz nachher

begann die Zeitschrift «Neue Wege» zu erscheinen. Sie stellte sich als
«Blätter für religiöse Arbeit» vor. In seinem eigenen Lebensrückblick «Mein
Weg» (I, 240) schreibt Ragaz selbst vom Namen «religiös-sozial», er sei,
wie oft solche Namen, «zufälliger und damit oberflächlicher Art» und
komme von dem Umstände her, daß er und seine Gesinnungsfreunde in der
ersten Zeit zu «religiösen und sozialen Konferenzen» einluden, zunächst in
einem vertraulichen Kreis zu Degersheim, dann öffentlich zu Zürich. Man
wollte eben nebst der Kirche auch einen großen Teil der Arbeiterschaft
erfassen. «Il n'y a que le provisoire qui dure», sagt der Franzose. Das bloß
Beiläufige wurde zur Hauptsache, das Mittel zum Zweck.

Einst stand die Hauptsache leuchtend vor Augen: Das Reich Gottes für
die ganze Erde, die Menschheit in ihrer Einheit umfassend. «Le milieu
divin», um mit Pierre Teilhard de Chardin zu reden. Eine göttliche Sache
für alle Menschen, die guten Willens sind und den erstaunlichen Kosmos
lieben. Wehe der Religion, die dieser Sache im Wege steht, sie hemmt,
lähmt, verhärtet und verfinstert! Es wäre ihr besser, als «Opium für das

285



Volk» beim Namen genannt und abgetan zu werden. Religion als
selbstzufriedener Klerikalismus, Religion als heilige Tradition kanonisierter
Irrtümer, Religion als dogmatischer Ballast mit Theologie als Selbstzweck zum
Gezänk der Akademiker in Studierstuben und Universitäten. Wehe der

Religion, die statisch verharrt, institutionell sich verfestigt, die nicht im
dynamischen Flusse des Werdens und des stets neuen Aufbruches dem lebendigen

Gott zu dienen sich bemüht und ihn sucht, vor allem sucht! Denn nur
wer sucht, findet, und indem er sucht, findet er immer wieder einen größeren

Gott, einen größeren Christus, einen größeren Kosmos und auch ein
größeres Rätsel des Erdbewohners, des Menschen. O Religion der Armen, die
wissen, daß sie nichts wissen! O Religion, der Gefangenen, die unter dem
Gefängnis unserer menschlich-allzumenschlichen Weltbilder leiden im Lichte
grenzenloser Freiheit, die übersinnliche Welten eröffnet! O Religion der
Hungernden und der Dürstenden nach einer Gerechtigkeit, die in ihrer
Barmherzigkeit selbst den Verdammten noch eine Chance bietet! O Religion alles-
umfassender Liebe! O brennende Mitte und treibende Kraft des gesamten
Universums vom ersten «Es werde Licht! » bis zu seiner vollen Erleuchtung
und Vollendung! Wenn ich recht sehe, hat dieser Impuls die «religiös-soziale
Bewegung» in Gang gebracht, und ohne denselben kann sie sich eben nicht
bewegen. Sie erschlafft, verschlammt und versumpft.

Wie ist es nun? Gibt es noch eine religiös-soziale Bewegung? Wir
erinnern uns, wie einst die dialektische Theologie sich spöttisch über solche

«Bewegungen» meinte äußern zu sollen, vornean Pfarrer Eduard Thurneysen,

dann Professor und getreuer Knappe des wahrhaft ritterlichen Theologen

Karl Barth. Gewiß, Bewegungen gab es damals genug, scheußliche
Bewegungen, angeführt von Verrückten und Besessenen, so daß man es vor
lauter Bewegung satt hatte, sich überhaupt noch zu bewegen. Barth hatte
seinerzeit sein «Credo» allen denen gewidmet, die standen, stehen und stehen

werden, und er hatte dann später nicht ohne Grund hinzugefügt, er hätte
es eigentlich allen denen widmen sollen, die saßen, sitzen und sitzen werden.

Man darf aber nicht vergessen, daß gerade jene, die damals saßen, sehr

bewegte, sehr beunruhigte, stürmisch nach dem lebendigen Gott rufende und
Ausschau haltende Menschen waren. Sie standen mit beiden Füßen in der
Reich-Gottes-Bewegung drin und versuchten mit aller Macht der braunen
Flut der national-sozialistischen Bewegung entgegenzuwirken. Aber es gab
keine entsprechende Bewegung. Die Kirche jedenfalls bewegte sich nicht,
das heißt sie ließ sich mitreißen; die wahrhaft Bewegten aber standen, saßen
und lagen. Es war also grundverkehrt, die religiös-soziale Bewegung der
Lächerlichkeit preiszugeben mit dem Hinweis auf die Torheit und Bosheit
aller Bewegungen. «Wenn zwei dasselbe tun, ist es nicht dasselbe.» Niemand
hat dies damals so deutlich erkannt als Ragaz, und darum hat er den
Zusammenhang mit der lebendigen Wirklichkeit nie verloren, sondern hat um
Gott und sein Reich mitten in Welt- und Höllenwesen gerungen, indessen
sich andere hinter den brüchigen Kirchenmauern verschanzten oder im
theologischen Studierzimmer saßen und in akademischen Hörsälen die Lehre
der Väter dozierten. Als ob wir zur Reformation heute vor allem Luther

286



nötig hätten mit seinen antisemitischen Judenschriften und mit all' dem

Heu, das er den deutschen Fürsten in ihre ohnehin schon volle Krippe
warf gegen die unterdrückten Bauern! Als ob wir Calvin herholen könnten
zur Reformation heute mit seiner angeblich vorbildlichen Menschlichkeit,
die er im Falle Castellios und Servets so entsetzlich bewiesen hat! Als ob
heute Dogmatismus und Intoleranz Grundpfeiler der Reformation sein
könnten!

Nun, über Ragaz hinweg hat sich ja so etwas wie «religiös-soziale
Bewegung» erhalten. Aber sie hat sich, wie wir wissen, gespalten.
Diejenige Bewegung, von der ich mich selber bewegt fühle, ist die der
«Neuen Wege». Was der Redaktor der «Weltrundschau» vor zwanzig
Jahren über «Sinn und Aufgabe der religiös-sozialen Bewegung angesichts
der heutigen Weltlage» ausgeführt hat, reimt sich mit dem «Sinn und Werden

der religiös-sozialen Bewegung», wie sie seinerzeit Ragaz — in seinem
im Frühjahr 1931 zu Caub (am Rhein) gehaltenen Vortrag — aufgefaßt
wissen wollte. Aber ein Mann allein kann keine Bewegung machen. Dazu
braucht es Männer. Es fehlen vor allem die Männer, die das religiöse Anliegen
nicht nur nicht bloß gelten lassen und es als notwendiges Übel irgendwie
noch mitschleppen, sondern Männer, die es in den Vordergrund stellen und
es zum tragenden Motiv des Ganzen erheben. Diese Männer sind uns
verloren gegangen, nicht zuletzt durch den Sündenfall jener Pfarrer, die sich
einseitig für den Westen gegen den Osten entschieden. Sie haben die
religiös-soziale Sache wahrscheinlich für immer verdorben. Sie haben gemeint,
ein Bravourstück aufzuführen, indem sie anfingen mit den Wölfen zu heulen,

und sturer als liberale Parteibonzen machten und machen sie in
Antikommunismus. Ein hörbares «Peccavi» wäre fällig, aber es ist hoffnungslos,
es zu erwarten. Denn diese Männer glauben wieder an die Kirche statt an
Gott und sein Reich. Ja, sie glauben wieder an den militärischen Beelzebub
wenigstens zur Vernichtung des Kommunismus. Wenn sich das «religiössozial»

heute noch nennt, dann laßt uns den religiösen Sozialismus begraben
und wieder von vorne anfangen, beim «milieu divin». Das antikommunistische

Milieu kennen wir zur Genüge. Weit entfernt davon, irgendwie
göttlich zu sein, ist es auch nicht menschlich, sondern ausgesprochen
unmenschlich. Es riecht nach Goebbels und Konsorten. In Verbindung mit
solchen Gerüchen wird jegliche Religion zur Schindluderei, zu jener
weiland wohlbekannten «Vorsehung», die schließlich auch die gesamte
Atomrüstung zu schlucken vermag. Es kommt nicht von ungefähr, daß
Pseudoreligion und PseudoSozialismus sich so gern miteinander verbünden. Sowohl
das eine wie das andere ist ein Produkt menschlicher Faulheit und Feigheit.

Schon eine oberflächliche Prüfung dessen, was heute als Religion
dargelebt wird, kann uns mit Schrecken erfüllen. Aber auch mit dem sogenannten

Sozialismus steht's keineswegs besser. Es ist sicher gut und ehrlich, wenn
sich die «Neuen Wege» einfach «Blätter für den Kampf der Zeit» nennen.
Religiöse Blätter haben wir genug, und es ergeht uns mit ihnen ähnlich wie
mit unseren Zeitungen: hat man die eine gelesen, so kennt man auch die
andern. Sie sind einnivelliert auf die gut bürgerliche Kost des denkfaulen

287



Bürgers. Bei den «Neuen Wegen» ist es doch etwas anders. Man erfährt
Dinge, die andernorts unterdrückt und nicht zur Diskussion gestellt werden.

Wir brauchen solche «Wege», aber zugleich sind wir kritisch geworden

sowohl gegenüber der Religion als auch gegenüber dem Sozialismus.

Wir suchen neue Wege zum alten Kommunismus, wie er schon im Paradiese

vorgesehen und dann an Pfingsten für kurze Zeit in Erscheinung getreten
war, Wege zur Brüderlichkeit in der Freiheit des Geistes und in der Gleichheit

unter derselben sittlichen Ordnung. Es wird schwerfallen, solche Wege
zu finden. Wir haben sie noch nicht. Wir suchen sie, und ich halte die
«Neuen Wege» für tastende Versuche aus der trüben Unordnung und
Weglosigkeit der heutigen Gesellschaft heraus in eine bessere Zukunft.

Unser Thema «Religion und Sozialismus heute» ist uferlos und so alt
wie die Bibel, die schon im Doppelgebot der Gottes- und der Nächstenliebe
das religiöse mit dem sozialen Tun innig verbindet. Aber wie könnte ich
mich vermessen, sagen zu wollen, was heute unter echter Religion und unter
wahrem Sozialismus müßte verstanden werden. Ich erlaube mir deshalb bloß
einige meiner Gedanken darüber kundzutun.

Denken wir zunächst einmal an die Religion. Es ist anzuerkennen, daß
die heutige Menschheit den verschiedenen Religionen gegenüber sich
sachlicher und gerechter verhält als früher. Der Absolutheitsanspruch einer
bestehenden Religion wird zwar immer noch erhoben, aber er kann nicht mehr
so munter und selbstgewiß geltend gemacht werden, wie das in früheren
Zeiten der Fall war. Wir sind gegenüber der eigenen Religion kritischer
geworden. Selbst die römisch-katholische Kirche hat in ihrem letzten
Ökumenischen Konzil sich genötigt gesehen, Wahrheitsmomente anderer
Religionen ausdrücklich anzuerkennen, so daß Bekenner anderer Religionen
nicht einfach nur zu Missionsobjekten erniedrigt werden, sondern sie werden

eines dialogischen Verhältnisses gewürdigt, und es bahnen sich echte

Gespräche an. In der protestantischen Theologie hat das Problem der Religion

eine besonders kritische Behandlung erfahren. Karl Barth bezeichnet
das Wesen der Religion geradezu als Sünde, als Unglaube. Er sieht in der
Religion den eigenmächtigen Versuch, sich vor Gott selber rechtfertigen zu
wollen, und er kann sich dabei berufen auf den biblischen Mythus vom
Sündenfall, der die Ursünde des Menschen als ein Sein-wollen-wie-Gott
schildert. Wahre Religion kann für Barth nur ein Ereignis der Offenbarung
sein, entsprechend der Rechtfertigung des Sünders. Die tatsächliche Erfahrung

der freien Gnade Gottes, die dem todeswürdigen Sünder ohne
Verdienst und Anspruch zuteil wird, das und das allein ist für ihn wahre
Religion. Aber sobald sich dieses nur als Wunder zu bezeichnende Geschehen
als etwas Institutionelles etabliert, versucht der Mensch, es in Griff zu
bekommen, wodurch es sofort eine Verfälschung erfährt. Freilich hat dann
Barth im systematischen Vollzug seiner Offenbarungstheologie, die eine
einzige Verherrlichung der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus
darstellt, das Menschenwort der Bibel wieder so sehr zum allzeit bereiten und
verfügbaren Wort Gottes erhoben, daß andere Religionstexte dadurch
jegliche Relevanz einbüßen müßten. Ein echtes Hören auf andere Kundgebun-

288



gen göttlichen Geistes wäre ausgeschlossen. Darum ist denn auch für Barth
die Kirche vor allem eine missionierende Kirche, oder sie ist nicht Kirche
Jesu Christi. Mir ist es bei dieser Auffassung der Dinge gar nicht wohl.
Nehmen wir nur den Fall Israel. Wenn wir «Gott» sagen im Zusammenhang

mit Jesus Christus, so müssen wir doch immer auch sogleich an das

von ihm erwählte Volk, an Israel, denken. Das fromme Israel wartet noch
immer - und zwar in ergreifender Weise — auf den Messias. Es erfleht sein

Kommen, und es ist ihm nicht möglich, ihn im Gekommenen zu entdecken.
Der Judenchrist Paulus sagt bekanntlich von seinem Volke, es habe
diesbezüglich eine Binde vor den Augen, die Binde Moses. Aber diese Binde
hat doch gewiß ihren Grund. Es kam doch auch nicht von ungefähr, daß

Nietzsche im Blick auf das Christentum seiner Zeit sagen mußte: «Erlöster
müßten mir die Erlösten aussehen, wenn ich an ihren Erlöser glauben sollte.»
An der Litanei des endlos wiederholten Zeugnisses vom gekommenen
Erlöser, der alles für uns vollbracht hat, kann nicht so viel liegen, wenn doch
keine erlösende Kraft von ihr ausgeht. Man müßte sich ehrlicherweise
fragen, ob Israel nicht doch auch heute noch Grund hat, auf den kommenden
Messias zu warten, und es müßte auch gefragt werden, ob nicht auch die
Buddhisten berechtigte Gründe dafür haben, daß sie auf das Rad der
Wiedergeburten im Zeichen des Karmas ihre Hoffnung setzen. Es müßte gefragt
werden nach dem Sinn der Erscheinung Buddhas in Indien, nach dem Sinn
der Erscheinung Zarathustras in Persien, nach dem Sinn der Erscheinung
begrifflichen Denkens in der griechischen Philosophie bei Sokrates, Plato,
Aristoteles und so fort, nach dem möglichen Zusammenhang aller dieser

Erscheinungen untereinander mit der Erscheinung Jesu Christi in der Mitte
Israels, und es müßte das Bedürfnis erwachen, statt sich in endlosen

Behauptungen seines eigenen Glaubens zu gefallen, jeden Glauben in seiner

Eigenart zu würdigen und zu verstehen, zumal der Mensch ein Wesen ist,
das nicht nur glauben, sondern wissen will und darum im Laufe der Zeiten
eine ganze Fülle von Wissenschaften aus sich heraus geboren hat. Sollte alle
Wissenschaft umsonst und ein bloßes Spiel zur Unterhaltung sein, der
Glaube aber allein gültig und erlösend?

Die Schizophrenie zwischen Glauben und Wissen hat die Gemüter der
Menschen schon lange belastet, aber sie wird immer unerträglicher, je mehr
das Wissen wächst und unser Leben beherrscht. Eine Religion, die sich über
diese Tatsache hinwegsetzt, ist heute nicht mehr imstande, die Menschenseelen

zu ernähren und zu erfüllen. Es fehlt uns nicht an einem gewaltigen
Religionsbetrieb in unseren vielen Kirchen, auch nicht an kirchlichen und
theologischen Anstrengungen und Unternehmungen aller Art, aber es fehlen
uns frohe und zukunftsfreudige Menschenseelen. Die Seelen sind leer und
öd. Das bißchen Glauben liegt hilflos neben dem vielen Wissen, und das

Wissen erstickt den Glauben. Es sollte aber umgekehrt sein: der Glaube
sollte das Wissen erleuchten, tragen, behüten, pflegen, reinigen, heiligen.
Der Glaube sollte den Mut haben, Erkenntniswege zu beschreiten, und wenn
er diesen Mut nicht aufbringe so ist er zur Wirkungslosigkeit verurteilt.
Protestantische und katholische Theologie im Verein haben sich nicht genug

289



tun können in der Verketzerung der anthroposophischen Lehre Rudolf
Steiners, aber Eines jedenfalls hat dieser Mann zu Beginn unseres Jahrhunderts
klar gesehen, daß das Erkenntnisorgan des Menschen entwicklungsfähig ist,
und daß es in die Geheimnisse des Glaubens vorzudringen vermag, wenn
der Mensch willig ist, sich dem Wirken des Geistes zu öffnen. Und in
ähnliche Richtung weist uns Teilhard, der die Synthese von Glauben und Wissen

als sein eigentliches Lebenswerk betrachtete, und der vielen Zeitgenossen
recht eigentlich wieder Lust gemacht hat, Mensch zu werden. Dieser Teilhard
kommt, philosophisch gesehen, von Bergson her, und wir erinnern uns, daß
Leonhard Ragaz von Bergsons «Evolution créatrice» Ansporn erhalten hat,
erst recht auf das Kommen des Reiches Gottes zu hoffen. Religion kann
heute wohl nur noch in der Form eines Glaubens an Evolution erlösend auf
unsere Menschenseelen wirken. Sie muß dem Menschen zum Bewußtsein
bringen können, daß Gott ihn zum verantwortlichen Partner erkoren hat,
und daß Gottes Sein selbst im Werden ist. Allzulange hat die Religion und
zwar gerade die christliche Religion den Menschen als eine fixfertige
Originalausgabe aus Gottes Hand dargestellt, der dann alsbald sich für ewig als
Sünder versklavt hat, um handkehrum durch Christus ins ewige Leben
entlassen zu werden. Ein steriler und stabiler Fixismus beherrschte das Feld.
Die Religion erstarrte zur Heilsanstalt, welcher der Mensch unterworfen
wurde, und derjenige durfte seines Heiles am gewissesten sein, der am
wenigsten dachte und am meisten gehorchte. Schon die Reformation hatte
an dieser frommen Juristerei mächtig gerüttelt und dem Menschen wieder
mehr Eigenbewegung verliehen, ihn seinem eigenen Gewissen verpflichtet;
aber bis es zum Mündigwerden des Menschen gekommen ist, dauerte es noch
lange, und es bedurfte dazu anderer Mächte als derjenigen der Kirche.

Der Mensch ist im Werden. Das ist seine Chance und zugleich sein
Risiko. Der Rückfall zur Bestie steht ihm jederzeit offen, auch zur frommen

Bestie, die zugleich beten und morden kann. Religion schützt uns vor
keinem Verbrechen. Kaiphas war ein frommer Mann. Aber die Kreuzigung
Jesu konnte er lächelnd in die Wege leiten. Erst wenn die Religion im
Menschen das Wissen aufschließt um die Heiligkeit des Lebens, das seinen

Ursprung und sein Ziel in Gott hat, erst dann hat die Religion erlösende
Kraft. Gewiß, Christus ist die Person gewordene Kraft unendlich schenkender

Liebe. Die Kraft des gesamten Kosmos konzentriert sich in ihm. Im
Kolosserbrief wird er Pantokrator, Allbeherrscher, genannt. Aber auch er ist
nicht fixfertig mit seiner Erlösung. Was er vollbracht hat, hat er getan, um
es zu vollenden. Er hat gesprochen Worte ewigen Lebens, aber er spricht sie
noch und wird sprechen, solange es Menschen gibt. Und dasselbe spricht er
nicht in alter, sondern in neuer Weise, nicht in ein für allemal gültigen
Formen, sondern in stets wandelbaren. Und er hat nicht gesagt, daß er nun
nur noch durch die Bibel spreche, und daß ohne die Bibel der Mensch
verloren sei. Nein, ohne Ihn ist der Mensch verloren, aber Er ist, was Er ist und
wann und wo Er sein will. Nicht umsonst hat er gerade dem Schrifttheologen

gegenüber gesagt, daß der Geist dem Winde vergleichbar sei, der
wehe, und niemand kann sagen, warum gerade von dorther oder von hier-

290



her. Der Bibelchristus ist der kosmische Christus, und wir dürfen und sollen
nicht abermals die Kaiphassünde begehen, daß wir mit der Bibel den
kosmischen Christus totschlagen. Als der Auferstandene würde er auch diesem

unserem Anschlag entrinnen. Weil er der Lebendige ist, kann er zu seinem
Dienst Menschen, Mächte und Bewegungen gebrauchen, wie es ihm gefällt.
Schon die Propheten waren vertraut mit dieser göttlichen Taktik. «Ich sage
zu dem, das mein Volk, du bist nicht mein Volk, und zu dem, das nicht mein
Volk ist, du gerade bist mein Volk», so sprach einer von ihnen im Namen
des Herrn. Darum gehört zu aller echten Religion große Demut. Sie stellt
in Rechnung, daß mein Gegner Gottes Freund sein kann, und daß Christus
mir gerade in dem begegnet, den ich meine abweisen zu sollen. Wenn mir
der Atheist meinen Glauben verlacht, so habe ich nicht traurig zu sein über
ihn, sondern über mich, weil ich offenbar meinen Glauben so wenig
überzeugend darzuleben verstehe. Würde ich ihn in meinem Glauben überzeugen,

so würde er ihn ja nicht herabmindern, und also bleibt mir nur die
Aufgabe, mich ihm gegenüber zu bewähren, sei es auch durch Leiden und
Tod. Denn wenn ich den Atheisten als Feind haßte, so würde ich ja gerade
beweisen, daß ich nicht glaubte an den Sieg meiner Sache; beruht doch
christlicher Glaube darin, daß Gott mein Vater und der andere mein Bruder
ist. Ja, man kann es noch einfacher sagen: Christlichkeit ist Menschlichkeit,
und wenn Menschlichkeit im Gewände der Gottlosigkeit auftritt, so kann sie
nicht gegen Christus sein. Andrerseits, wenn Unmenschlichkeit im Gewände
der Frömmigkeit auftritt, so ist sie schnurstracks gegen Christus. Denn was
Gott in seinem eigenen Wesen ist, das wissen wir ja alle nicht; wenn aber
Christus Gott ist, dann wissen wir um Gottes Menschlichkeit. Und dann
entscheidet das Maß der Menschlichkeit darüber, ob eine Sache gut sei oder
nicht. Religiöses Leben, dessen Repräsentanten einst die Priester als
Offenbarungsempfänger waren, ist heute durchaus menschliches Geistesleben, dessen

Vertreter nun dem weltlichen Stande angehören und als Forscher und
Träger wissenschaftlicher Erkenntnisse nicht im Auftrag der göttlich-geistigen

Welt, sondern in ihrem eigenen Namen wirken; sie tun es aber im
Dienste der Menschheit, und so tun sie es auch für Christus. (Schluß folgt)

Herbert Hug

Landesverteidigung im Atomzeitalter

Aus der ausgezeichneten Broschüre, die Heinrich Buchbinder für die Schweizerische

Bewegung gegen atomare Aufrüstung schrieb, möchten wir unseren Lesern
nachstehenden Passus unterbreiten*.

Man kann die Sachlage analysieren, wie man will: es bleibt für Europa
tatsächlich nur eine gangbare Lösung, die zu Stabilität und Sicherheit führt —

die Gestaltung vor allem Mitteleuropas als atomwaffenfreie Zone und die

Herausgeber: Schweiz. Bewegung gegen atomare Aufrüstung, Zürich.

291


	Religion und Sozialismus heute

