Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 10

Artikel: Religion und Sozialismus heute
Autor: Hug, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus der Diskussion, die sich anschlo} und die recht lebhaft sich ge-
staltete, mag hervorgehoben werden, daf3 aus dem Kreise der Anwesenden
die Frage aufstieg, wie wir mit unserem Gedankengut einen grofleren Kreis
von Menschen erreichen konnten. Zu der Frage: Wie stellt sich die Jugend
zur Kirche heute? antwortete ein Junger: «Ich kann mit der Kirche heute
nichts anfangen.» Die Frage: Militirdienstverweigerer aus Gewissensgriin-
den oder Militirdienst und Gewinnung der Dienstleistenden gegen die
Armee? wurde aufgeworfen. Eine junge Baslerin erzihlte vom organisierten
Brotest einer ganzen Reihe von Jugend- und kirchlichen Organisationen
gegen den Film «Africa addio», und ein anderes Mitglied wies auf die Pro-
testaktion eines Ziircher Pfarrers mit seinen Konfirmanden gegen diesen
Film hin. Es zeigte sich, dal junge Menschen, wenn sie zur konkreten Tat
aufgerufen werden, immer bereitstehen. Was sollen wir tun, um den jungen
Nachwuchs fiir uns zu gewinnen? war eine weitere Frage. Schlieflich wurde
noch vorgeschlagen, unsere Statuten neu zu gestalten, damit der weitgefalBte
Horizont, wie er im Referat von Pfarrer Hug gespannt ist, auch in ihnen
zum Ausdruck komme. Vielleicht kénnten wir auf diese Weise mehr Mit-
glieder und Bekenner gewinnen. Ein gut gelungenes Treffen fand am Nach-
mittag seinen Abschluf3. B P:S.

Religion und Sozialismus heute

Es sind nun genau sechzig Jahre her, seitdem im Herbst 1906 an der
Tagung der schweizerischen Prediger-Gesellschaft in Basel Leonbard Ragaz,
damals Pfarrer am Miinster in Basel, iiber das Thema: «Das Evangelium
und der soziale Kampf der Gegenwart» jenen Vortrag hielt, der zum eigent-
lichen Pronunciamento der «religids-sozialen Bewegung» wurde. Kurz nach-
her begann die Zeitschrift «Nexe Wege» zu erscheinen. Sie stellte sich als
«Blatter fiir religiose Arbeit» vor. In seinem eigenen Lebensriickblick «Mein
Weg» (I, 240) schreibt Ragaz selbst vom Namen «religiGs-sozial», er sei,
wie oft solche Namen, «zufilliger und damit oberflichlicher Art» und
komme von dem Umstande her, da} er und seine Gesinnungsfreunde in der
ersten Zeit zu «religiosen und sozialen Konferenzen» einluden, zunichst in
einem vertraulichen Kreis zu Degersheim, dann 6ffentlich zu Ziirich. Man
wollte eben nebst der Kirche auch einen groBen Teil der Arbeiterschaft er-
fassen. «Il n'y a que le provisoire qui dure», sagt der Franzose. Das blof
Beildufige wurde zur Hauptsache, das Mittel zum Zweck.

Einst stand die Hauptsache leuchtend vor Augen: Das Reich Gottes fiir
die ganze Erde, die Menschheit in ihrer Einheit umfassend. «Le milieu
divin», um mit Pierre Teilhard de Chardin zu reden. Eine gottliche Sache
fiir alle Menschen, die guten Willens sind und den erstaunlichen Kosmos
liecben. Wehe der Religion, die dieser Sache im Wege steht, sie hemmt,
lihmt, verhdrtet und verfinstert! Es wire ihr besser, als «Opium fiir das

285



Volk» beim Namen genannt und abgetan zu werden. Religion als selbst-
zufriedener Klerikalismus, Religion als heilige Tradition kanonisierter Irz-
tiumer, Religion als dogmatischer Ballast mit Theologie als Selbstzweck zum
Gezink der Akademiker in Studierstuben und Universititen. Wehe der
Religion, die statisch verharrt, institutionell sich verfestigt, die nicht im
dynamischen Flusse des Werdens und des stets neuen Aufbruches dem leben-
digen Gott zu dienen sich bemiiht und ihn s#cht, vor allem sucht! Denn nur
wer sucht, findet, und indem er sucht, findet er immer wieder einen griofe-
ren Gott, einen grofBeren Christus, einen grofleren Kosmos und auch ein
grofleres Ritsel des Erdbewohners, des Menschen. O Religion der Armen, die
wissen, da} sie nichts wissen! O Religion, der Gefangenen, die unter dem
Gefingnis unserer menschlich-allzumenschlichen Weltbilder leiden im Lichte
grenzenloser Freiheit, die ubersinnliche Welten eroffnet! O Religion der
Hungernden und der Diirstenden nach einer Gerechtigkeit,die in ihrer Barm-
herzigkeit selbst den Verdammten noch eine Chance bietet! O Religion alles-
umfassender Liebe! O brennende Mitte und treibende Kraft des gesamten
Universums vom ersten «Es werde Licht!» bis zu seiner vollen Erleuchtung
und Vollendung! Wenn ich recht sehe, hat dieser Impuls die «religids-soziale
Bewegung» in Gang gebracht, und ohne denselben kann sie sich eben nicht
bewegen. Sie erschlafft, verschlammt und versumpft.

Wie ist es nun? Gibt es noch eine religids-soziale Bewegung? Wir et-
innern uns, wie einst die dialektische Theologie sich spottisch iiber solche
«Bewegungen» meinte dulern zu sollen, vornean Pfarrer Eduard Thurn-
eysen, dann Professor und getreuer Knappe des wahrhaft ritterlichen Theo-
logen Karl Barth. Gewil}, Bewegungen gab es damals genug, scheublliche
Bewegungen, angefithrt von Verriickten und Besessenen, so dafl man es vor
lauter Bewegung satt hatte, sich liberhaupt noch zu bewegen. Barth hatte
seinerzeit sein «Credo» allen denen gewidmet, die standen, stehen und stehen
werden, und er hatte dann spiter nicht ohne Grund hmzugefugt er hitte
es eigentlich allen denen widmen sollen, die sallen, sitzen und sitzen wer-
den. Man darf aber nicht vergessen, dal} gerade jene, die damals sallen, sehr
bewegte, sehr beunruhigte, stiirmisch nach dem lebendigen Gott rufende und
Ausschau haltende Menschen waren. Sie standen mit beiden Fillen in der
Reich-Gottes-Bewegung drin und versuchten mit aller Macht der braunen
Flut der national-sozialistischen Bewegung entgegenzuwirken. Aber es gab
keine entsprechende Bewegung. Die Kirche jedenfalls bewegte sich nicht,
das heif3t sie lief3 sich mitreiflen; die wahrhaft Bewegten aber standen, sallen
und lagen. Es war also grundverkehrt, die religits-soziale Bewegung der
Licherlichkeit preiszugeben mit dem Hinweis auf die Torheit und Bosheit
aller Bewegungen. « Wenn zwei dasselbe tun, ist es nicht dasselbe.» Niemand
hat dies damals so deutlich erkannt als Ragaz, und darum hat er den Zu-
sammenhang mit der lebendigen Witklichkeit nie verloren, sondern hat um
Gott und sein Reich mitten in Welt- und Hollenwesen gerungen, indessen
sich andere hinter den briichigen Kirchenmauern verschanzten oder im theo-
logischen Studierzimmer saflen und in akademischen Horsilen die Lehre
der Viter dozierten. Als ob wir zur Reformation heute vor allem Luther

286



notig hitten mit seinen antisemitischen Judenschriften und mit all’ dem
Heu, das er den deutschen Fiirsten in ihre ohnehin schon volle Krippe
warf gegen die unterdriickten Bauern! Als ob wir Calvin herholen konnten
zur Reformation heute mit seiner angeblich vorbildlichen Menschlichkeit,
die er im Falle Castellios und Servets so entsetzlich bewiesen hat! Als ob
heute Dogmatismus und Intoleranz Grundpfeiler der Reformation sein
konnten!

Nun, iiber Ragaz hinweg hat sich ja so etwas wie «religids-soziale
Bewegung» erhalten. Aber sie hat sich, wie wir wissen, gespalten. Die-
jenige Bewegung, von der ich mich selber bewegt fiihle, ist die der
«Neuen Wege». Was der Redaktor der «Weltrundschau» vor zwanzig
Jahren iber «Sinn und Aufgabe der religits-sozialen Bewegung angesichts
der heutigen Weltlage» ausgefiihrt hat, reimt sich mit dem «Sinn und Wer-
den der religits-sozialen Bewegung», wie sie seinerzeit Ragaz — in seinem
im Frithjahr 1931 zu Caub (am Rhein) gehaltenen Vortrag — aufgefaB3t
wissen wollte. Aber ein Mann allein kann keine Bewegung machen. Dazu
braucht es Minner. Es fehlen vor allem die Ménner, die das religiose Anliegen
nicht nur nicht bloB gelten lassen und es als notwendiges Ubel irgendwie
noch mitschleppen, sondern Minner, die es in den Vordergrund stellen und
es zum tragenden Motiv des Ganzen erheben. Diese Minner sind uns ver-
loren gegangen, nicht zuletzt durch den Siindenfall jener Pfarrer, die sich
einseitig fiir den Westen gegen den Osten entschieden. Sie haben die reli-
givs-soziale Sache wahrscheinlich fiir immer verdorben. Sie haben gemeint,
ein Bravourstiick aufzufiihren, indem sie anfingen mit den Wolfen zu heu-
len, und sturer als liberale Parteibonzen machten und machen sie in Anti-
kommunismus. Ein horbares «Peccavi» wire fillig, aber es ist hoffnungslos,
es zu erwarten. Denn diese Minner glauben wieder an die Kirche statt an
Gott und sein Reich. Ja, sie glauben wieder an den militirischen Beelzebub
wenigstens zur Vernichtung des Kommunismus. Wenn sich das «religios-
sozial» heute noch nennt, dann laf3t uns den religiésen Sozialismus begraben
und wieder von vorne anfangen, beim «milieu divin». Das antikommuni-
stische Milieu kennen wir zur Geniige. Weit entfernt davon, irgendwie
gottlich zu sein, ist es auch nicht menschlich, sondern ausgesprochen un-
menschlich. Es riecht nach Goebbels und Konsorten. In Verbindung mit
solchen Geriichen wird jegliche Religion zur Schindluderei, zu jener wei-
land wohlbekannten «Vorsehung», die schliellich auch die gesamte Atom-
riistung zu schlucken vermag. Es kommt nicht von ungefihr, dal Pseudo-
religion und Pseudosozialismus sich so gern miteinander verbiinden. Sowohl
das eine wie das andere ist ein Produkt menschlicher Faulheit und Feigheit.

Schon eine oberfliachliche Priifung dessen, was heute als Religion dar-
gelebt wird, kann uns mit Schrecken erfiillen. Aber auch mit dem sogenann-
ten Sozialismus steht’s keineswegs besser. Es ist sicher gut und ehrlich, wenn
sich die «Neuen Wege» einfach «Blitter fiir den Kampf der Zeit» nennen.
Religiose Blitter haben wir genug, und es ergeht uns mit ihnen dhnlich wie
mit unseren Zeitungen: hat man die eine gelesen, so kennt man auch die
andern. Sie sind einnivelliert auf die gut biirgerliche Kost des denkfaulen

287



Biirgers. Bei den «Neuen Wegen» ist es doch etwas anders. Man erfihrt
Dinge, die andernorts unterdriickt und nicht zur Diskussion gestellt wer-
den. Wit brauchen solche «Wege», aber zugleich sind wir kritisch gewor-
den sowohl gegeniiber der Religion als auch gegeniiber dem Sozialismus.
Wir suchen neue Wege zum alten Kommunismus, wie er schon im Paradiese
vorgesehen und dann an Pfingsten fiir kurze Zeit in Erscheinung getreten
war, Wege zur Briiderlichkeit in der Freiheit des Geistes und in der Gleich-
heit unter derselben sittlichen Ordnung. Es wird schwerfallen, solche Wege
zu finden. Wir haben sie noch nicht. Wir suchen sie, und ich halte die
«Neuen Wege» fiir tastende Versuche aus der triiben Unordnung und Weg-
losigkeit der heutigen Gesellschaft heraus in eine bessere Zukunft.

Unser Thema «Religion und Sozialismus heute» ist uferlos und so alt
wie die Bibel, die schon im Doppelgebot der Gottes- und der Nichstenliebe
das religiose mit dem sozialen Tun innig verbindet. Aber wie konnte ich
mich vermessen, sagen zu wollen, was heute unter echter Religion und unter
wahrem Sozialismus miifite verstanden werden. Ich erlaube mir deshalb blof3
einige meiner Gedanken dariiber kundzutun.

Denken wir zunichst einmal an die Religion. Es ist anzuerkennen, daf3
die heutige Menschheit den verschiedenen Religionen gegentber sich sach-
licher und gerechter verhilt als frither. Der Absolutheitsanspruch einer be-
stehenden Religion wird zwar immer noch erhoben, aber er kann nicht mehr
so munter und selbstgewi3 geltend gemacht werden, wie das in friitheren
Zeiten der Fall war. Wir sind gegeniiber der eigenen Religion Aritischer
geworden. Selbst die rdmisch-katholische Kirche hat in ihrem letzten Oku-
menischen Konzil sich genttigt gesehen, Wahrheitsmomente anderer Reli-
gionen ausdriicklich anzuerkennen, so dal3 Bekenner anderer Religionen
nicht einfach nur zu Missionsobjekten erniedrigt werden, sondern sie wer-
den eines dialogischen Verhiltnisses gewiirdigt, und es bahnen sich echte
Gespriche an. In der protestantischen Theologie hat das Problem der Reli-
gion eine besonders kritische Behandlung erfahren. Kar! Barth bezeichnet
das Wesen der Religion geradezu als Sinde, als Unglaube. Er sieht in der
Religion den eigenmichtigen Versuch, sich vor Gott selber rechtfertigen zu
wollen, und er kann sich dabei berufen auf den biblischen Mythus vom
Siindenfall, der die Utrsiinde des Menschen als ein Sein-wollen-wie-Gott
schildert. Wahre Religion kann fiir Barth nur ein Ereignis der Offenbarung
sein, entsprechend der Rechtfertigung des Siinders. Die tatsichliche Erfah-
rung der freien Gnade Gottes, die dem todeswiirdigen Siinder ohne Ver-
dienst und Anspruch zuteil wird, das und das allein ist fiir ihn wahre Reli-
gion. Aber sobald sich dieses nur als Wunder zu bezeichnende Geschehen
als etwas Institutionelles etabliert, versucht der Mensch, es in Griff zu be-
kommen, wodurch es sofort eine Verfilschung erfihrt. Freilich hat dann
Barth im systematischen Vollzug seiner Offenbarungstheologie, die eine
einzige Verherrlichung der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus dar-
stellt, das Menschenwort der Bibel wieder so sehr zum allzeit bereiten und
verfiigbaren Wort Gottes erhoben, daB andere Religionstexte dadurch jeg-
liche Relevanz einbiilen miifiten. Ein echtes Horen auf andere Kundgebun-

288



gen gottlichen Geistes wire ausgeschlossen. Darum ist denn auch fiir Barth
die Kirche vor allem eine missionierende Kirche, oder sie ist nicht Kirche
Jesu Christi. Mir ist es bei dieser Auffassung der Dinge gar nicht wohl.
Nehmen wir nur den Fall Israel. Wenn wir «Gott» sagen im Zusammen-
hang mit Jesus Christus, so miissen wir doch immer auch sogleich an das
von ihm erwihlte Volk, an Israel, denken. Das fromme Israel wartet noch
immer — und zwar in ergreifender Weise — auf den Messias. Es erfleht sein
Kommen, und es ist ihm nicht méglich, ihn im Gekommenen zu entdecken.
Der Judenchrist Pawmlus sagt bekanntlich von seinem Volke, es habe dies-
beziiglich eine Binde vor den Augen, die Binde Moses. Aber diese Binde
hat doch gewil} ihren Grund. Es kam doch auch nicht von ungefihr, dafl
Nietzsche im Blick auf das Christentum seiner Zeit sagen mufite: «Erloster
miifiten mir die Erlésten aussehen, wenn ich an ihren Erlser glauben sollte.»
An der Litanei des endlos wiederholten Zeugnisses vom gekommenen Er-
16ser, der alles fiir uns vollbracht hat, kann nicht so viel liegen, wenn doch
keine erlosende Kraft von ihr ausgeht. Man miifite sich ehrlicherweise fra-
gen, ob Israel nicht doch auch heute noch Grund hat, auf den kommenden
Messias zu warten, und es miilite auch gefragt werden, ob nicht auch die
Buddhisten berechtigte Griinde dafiir haben, daf sie auf das Rad der Wie-
dergeburten im Zeichen des Karmas ihre Hoffnung setzen. Es miilite gefragt
werden nach dem Sinn der Erscheinung Buzddbas in Indien, nach dem Sinn
der Erscheinung Zarathustras in Persien, nach dem Sinn der Erscheinung
begrifflichen Denkens in der griechischen Philosophie bei Sokrates, Plato,
Avristoteles und so fort, nach dem moglichen Zusammenhang aller dieser Er-
scheinungen untereinander mit der Erscheinung Jesz Christi in der Mitte
Israels, und es miillte das Bediirfnis erwachen, statt sich in endlosen Be-
hauptungen seines eigenen Glaubens zu gefallen, jeden Glauben in seiner
Eigenart zu wiirdigen und zu verstehen, zumal der Mensch ein Wesen ist,
das nicht nur glauben, sondern wissen will und darum im Laufe der Zeiten
eine ganze Fiille von Wissenschaften aus sich heraus geboren hat. Sollte alle
Wissenschaft umsonst und ein blofles Spiel zur Unterhaltung sein, der
Glaube aber allein giiltig und erlosend?

Die Schizophrenie zwischen Glanben und Wissen bat die Gemiiter der
Menschen schon lange belastet, aber sie wird immer unertriglicher, je mehr
das Wissen wichst und unser Leben beherrscht. Eine Religion, die sich iiber
diese Tatsache hinwegsetzt, ist heute nicht mehr imstande, die Menschen-
seelen zu erndhren und zu erfillen. Es fehlt uns nicht an einem gewaltigen
Religionsbetrieb in unseren vielen Kirchen, auch nicht an kirchlichen und
theologischen Anstrengungen und Unternehmungen aller Art, aber es fehlen
uns frohe und zukunfrsfreudige Menschenseelen. Die Seelen sind leer und
6d. Das bifichen Glauben liegt hilflos neben dem vielen Wissen, und das
Wissen erstickt den Glauben. Es sollte aber umgekehrt sein: der Glaube
sollte das Wissen erleuchten, tragen, behiiten, pflegen, reinigen, heiligen.
Der Glaube sollte den Mut haben, Erkenntniswege zu beschreiten, und wenn
er diesen Mut nicht aufbringt, so ist er zur Wirkungslosigkeit verurteilt.
Protestantische und katholische Theologie im Verein haben sich nicht genug

289



tun konnen in der Verketzerung der anthroposophischen Lehre Rudolf Stei-
ners, aber Eines jedenfalls hat dieser Mann zu Beginn unseres Jahrhunderts
klar gesehen, daf} das Erkenntnisorgan des Menschen entwicklungsfihig ist,
und dal} es in die Geheimnisse des Glaubens vorzudringen vermag, wenn
der Mensch willig ist, sich dem Wirken des Geistes zu 6ffnen. Und in zhn-
liche Richtung weist uns Teilhard, der die Synthese von Glauben und Wis-
sen als sein eigentliches Lebenswerk betrachtete, und der vielen Zeitgenossen
recht eigentlich wieder Lust gemacht hat, Mensch zu werden. Dieser Teilhard
kommt, philosophisch gesehen, von Bergson her, und wir erinnern uns, dal3
Leonhard Ragaz von Bergsons «Evoluntion créatrice» Ansporn erhalten hat,
erst recht auf das Kommen des Reiches Gottes zu hoffen. Religion kann
heute wohl nur noch in der Form eines Glaubens an Evolution erlosend auf
unsere Menschenseelen wirken. Sie muf3 dem Menschen zum Bewultsein
bringen konnen, dal Gott ihn zum verantwortlichen Partner erkoren hat,
und daf} Gottes Sein selbst im Werden ist. Allzulange hat die Religion und
zwar gerade die christliche Religion den Menschen als eine fixfertige Ori-
ginalausgabe aus Gottes Hand dargestellt, der dann alsbald sich fiir ewig als
Siinder versklavt hat, um handkehrum durch Christus ins ewige Leben ent-
lassen zu werden. Ein steriler und stabiler Fixismus beherrschte das Feld.
Die Religion erstarrte zur Heilsanstalt, welcher der Mensch unterworfen
wurde, und derjenige durfte seines Heiles am gewissesten sein, der am
wenigsten dachte und am meisten gehorchte. Schon die Reformation hatte
an dieser frommen Juristerei michtig geriittelt und dem Menschen wieder
mehr Eigenbewegung verliehen, ihn seinem eigenen Gewissen verpflichtet;
aber bis es zum Mindigwerden des Menschen gekommen ist, dauerte es noch
lange, und es bedurfte dazu anderer Machte als derjenigen der Kirche.

Der Mensch ist im Werden. Das ist seine Chance und zugleich sein
Risiko. Der Riickfall zur Bestie steht ihm jederzeit offen, auch zur from-
men Bestie, die zugleich beten #nd morden kann. Religion schiitzt uns vor
keinem Verbrechen. Kaiphas war ein frommer Mann. Aber die Kreuzigung
Jesu konnte er lichelnd in die Wege leiten. Erst wenn die Religion im
Menschen das Wissen aufschlieBt um die Heiligkeit des Lebens, das seinen
Ursprung und sein Ziel in Gos#t hat, erst dann hat die Religion erlosende
Kraft. Gewil3, Christus ist die Person gewordene Kraft unendlich schenken-
der Liebe. Die Kraft des gesamten Kosmos konzentriert sich in ihm. Im
Kolosserbrief wird er Pantokraror, Allbeherrscher, genannt. Aber auch er ist
nicht fixfertig mit seiner Erlésung. Was er vollbracht hat, hat er getan, um
es zu vollenden. Er hat gesprochen Worte ewigen Lebens, aber er spricht sie
noch und wird sprechen, solange es Menschen gibt. Und dasselbe spricht er
nicht in alter, sondern in neuer Weise, nicht in ein fiir allemal giiltigen
Formen, sondern in stets wandelbaren. Und er hat nicht gesagt, da3 er nun
nur noch durch die Bibel spreche, und dafl ohne die Bibel der Mensch ver-
loren sei. Nein, ohne Ih# ist der Mensch verloren, aber Er ist, was Er ist und
wann und wo Er sein will. Nicht umsonst hat er gerade dem Schrifttheo-
logen gegeniiber gesagt, daf} der Geist dem Winde vergleichbar sei, der
wehe, und niemand kann sagen, warum gerade von dorther oder von hier-

290



her. Der Bibelchristus ist der kosmische Christus, und wir diirfen und sollen
nicht abermals die Kaiphassiinde begehen, da3 wir mit der Bibel den kos-
mischen Christus totschlagen. Als der Auferstandene wiirde er auch diesem
unserem Anschlag entrinnen. Weil er der Lebendige ist, kann er zu seinem
Dienst Menschen, Michte und Bewegungen gebrauchen, wie es 7hm gefillt.
Schon die Propheten waren vertraut mit dieser gottlichen Taktik. «Ich sage
zu dem, das mein Volk, du bist #icht mein Volk, und zu dem, das #ich? mein
Volk ist, du gerade bist mein Volk», so sprach einer von ihnen im Namen
des Herrn. Darum gehort zu aller echten Religion grofle Demut. Sie stellt
in Rechnung, dafl mein Gegner Gottes Freund sein kann, und daf} Christus
mir gerade in dem begegnet, den ich meine abweisen zu sollen. Wenn mir
der Atheist meinen Glauben verlacht, so habe ich nicht traurig zu sein iiber
ihn, sondern tiber mich, weil ich offenbar meinen Glauben so wenig tiber-
zeugend darzuleben verstehe. Wiirde ich ihn in meinem Glauben iiberzeu-
gen, so wiirde er ihn ja nicht herabmindern, und also bleibt mir nur die
Aufgabe, mich ihm gegeniiber zu bewdihren, sei es auch durch Leiden und
Tod. Denn wenn ich den Atheisten als Feind hal3te, so wiirde ich ja gerade
beweisen, dall ich nicht glaubte an den Sieg meiner Sache; beruht doch
christlicher Glaube darin, dal} Gott mein Vater und der andere mein Bruder
ist. Ja, man kann es noch einfacher sagen: Christlichkeit ist Menschlichkeit,
und wenn Menschlichkeit im Gewande der Gottlosigkeit auftritt, so kann sie
nicht gegen Christus sein. Andrerseits, wenn Unmenschlichkeit im Gewande
der Frommigkeit auftritt, so ist sie schnurstracks gegen Christus. Denn was
Gott in seinem eigenen Wesen ist, das wissen wir ja alle nicht; wenn aber
Christus Gott ist, dann wissen wir um Gottes Menschlichkest. Und dann ent-
scheidet das Mal3 der Menschlichkeit dariiber, ob eine Sache gut sei oder
nicht. Religioses Leben, dessen Reprisentanten einst die Priester als Offen-
barungsempfinger waren, ist heute durchaus menschliches Geistesleben, des-
sen Vertreter nun dem weltlichen Stande angehdren und als Forscher und
Trager wissenschaftlicher Erkenntnisse nicht im Auftrag der gottlich-geisti-
gen Welt, sondern in ihrem eigenen Namen wirken; sie tun es aber im
Dienste der Menschheit, und so tun sie es auch fiir Christus. (Schluf} folgt)
Herbert Hug

Landesverteidigung im Atomzeitalter

Aus der ausgezeichneten Broschiire, die Heinrich Buchbinder fiir die Schweize-
rische Bewegung gegen atomare Aufristung schrieb, mochten wir unseren Lesern
nachstehenden Passus unterbreiten®.

Man kann die Sachlage analysieren, wie man will: es bleibt fir Europa
tatsichlich nur eine gangbare Losung, die zu Stabilitir und Sicherbeit fiibrt —
die Gestaltung vor allem Mittelenropas als atomwaffenfreie Zone und die

* Herausgeber: Schweiz. Bewegung gegen atomare Aufriistung, Ziirich.

291



	Religion und Sozialismus heute

