Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 6

Artikel: Auf der Suche nach den Feinden des Menschen : ein Brief des
Vietnamesen Thich Nhat Hanh an Martin Luther King, jr.

Autor: Nhat Hanh, Thich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

angehoren. Was sie verlangen, ist volle Souverinitit und Neutralitit
und selbstverstindlich die Wiedervereinigung ihres Landes.
. Verdun Perl

Auf der Suche nach den Feinden des Menschen

Ein Brief des Vietnamesen Thich Nbhat Hanh an Martin Luther King, jr.

Die Selbstverbrennung der vietnamesischen Buddhistenménche im Jahre
1963 ist fiir das Gewissen des westlichen Christen recht schwer zu verstehen.
Die Presse sprach von Selbstmord, was jedoch nicht richtig war. Es ist nicht
einmal ein Protest. Was die Monche vor ihrem Tode in Briefen aussagten
war nur ein Alarmruf, ein Versuch, die Herzen der Bedriicker zu erweichen
und die Aufmerksamkeit der Welt auf die Leiden der Vietnamesen zu rich-
ten. Wenn man sich durch Feuer den Tod gibt, bedeutet dies, daf3 die Bot-
schaft, die man zu geben hat, von hdchster Bedeutung ist. Es gibt kaum
einen schmerzhafteren Tod als Selbstverbrennung. Etwas auszusagen unter
solchen Schmerzen beweist hochsten Mut, Entschlossenheit und ein lauteres
Gemiit. Wihrend der Weihezeremonie, wie sie in der Mahayana-Uberliefe-
rung geiibt wird, muf} der Anwirter, wihrend er gelobt, die 250 Regeln des
Monchslebens zu halten, sich an mehreren Korperstellen Brandwunden bei-
bringen. Unter Schmerzen legt er das Gelibde ab, nach Erleuchtung zu
streben und sein Dasein der Erhaltung aller Lebewesen zu weihen. Man
kann solches natiirlich gelassen hersagen, wihrend man in einem bequemen
Armstuhl siczt, aber wenn die Worte gesprochen werden, wihrend man
solche Schmerzen ertragend vor der Gemeinde der Buddha-Geweihten kniet,
konnen sie nicht anders als mit lauterem Sinne wiederholt werden tind ha-
ben weit mehr Gewicht.

Der vietnamesische Monch, indem er sich Brandwunden beibringt, will
zeigen, dall er die schlimmsten Schmerzen auf sich nehmen kann, um sein
Volk zu schiitzen. Doch warum mul} er sich zu Tode verbrennen? Die
Brandmalzeremonie unterscheidet sich vom Verbrennen, das zum Tode fiihrt,
nur dem Grade, nicht dem Wesen nach. Wer sich zu schwere Brandwunden
beibringt, stirbt ebenfalls. Was wichtig ist, ist das Leiden — nicht das Leben-
verlieren. Das Wichtigste fiir ihn ist der Beweis seiner Entschlossenheit,
nicht der Tod. Nach dem buddhistischen Glauben ist das Leben nicht auf
60 oder 80 oder auch 100 Jahre begrenzt — das Leben ist ewig. Das Leben
ist auch nicht auf diesen Korper beschrinkt — es ist iiberall. Seine Ent-
schlossenheit beweisen, indem man sich verbrennt, heilt daher nicht einen
Akt der Zerstorung begehen, sondern des Aufbaus, indem man leidet und
stitbt um seines Volkes willen. Das ist nicht Selbstmord. Selbstmord ist ein
Akt der Selbstzerstorung aus verschiedenen Griinden. Ein Mangel an Mut
zu leben und Schwierigkeiten zu meistern, das Aufgeben jeder Hoffnung,
der Wunsch nach dem Nichtsein, dem Nirwana.

174



Die Selbstzerstérung wird vom Buddhismus als eines der schwersten
Verbrechen betrachtet. Der Mensch der sich selbst verbrennt, hat weder den
Mut noch die Hoffnung verloren, noch sehnt er sich nach der Nichtexistenz.
Er ist im Gegenteil voller Mut und Hoffnung und trachtet nach dem Guten
in der Zukunft. Er betrachtet seine Tat nicht als Selbstzerstorung, sondern
glaubt, da} sein Akt der Selbstopferung fiir Andere Friichte tragen wird.
Wie der Buddha in einem seiner fritheren Leben — nach der Geschichte
Jataka — sich einer hungrigen Lowin zum Opfer gab, als sie im Begriff war,
ihre Jungen zu verzehren, glaubt der Monch, daB er die Lehre vom erhaben-
sten Mitleid in die Tat umsetzt, indem er sich opfert, um die Aufmerksam-
keit und die Hilfe der Mitmenschen dieser Welt zu gewinnen.

Ich bin im Innersten iiberzeugt, daf} die Monche, die sich verbrannten,
nicht den Tod der Bedriicker wiinschten, sondern nur eine Anderung ihrer
Politik. Thr Feind ist nicht der Mensch. Ihre Feinde sind Unduldsamkeit,
Fanatismus, Diktatur, Habgier, HaBl und Parteilichkeit, die alle im Herzen
des Menschen sind. Ich glaube auch von ganzem Herzen, dafl der Kampf,
den Sie in Birmingham, Alabama, fithren, nicht den Weilen gilt, sondern
nur der Intoleranz, dem Hal3 und der Parteilichkeit. Diese sind die wahren
Feinde des Menschen, nicht der Mensch selbst. In unserem ungliicklichen
Vaterland flehen wir inbriinstig: T6tet nicht Menschen, auch nicht im Na-
men des Menschen. Totet die wirklichen Feinde des Menschen, die iiberall
zu finden sind, bis in unsere Herzen und unseren Geist.

Heute, in der Auseinandersetzung der GroBmichte, die sich in unserem
Lande abspielt, verlieren tiglich Hunderte, ja sogar Tausende von vietname-
sischen Landsleuten und Kindern ihr Leben, und unser Land wird von einem
Krieg, der bereits 20 Jahre dauert, auf grausamste und tragische Weise zer-
rissen. Ich bin iiberzeugt, daf} Sie, der Sie in einen der schwersten Kimpfe
um Gleichheit und die Menschenrechte verwickelt sind, auch unter jenen
sich finden, die voll und ganz die unsagbaren Leiden des vietnamesischen
Volkes verstehen und mittragen. Die grofiten Humanisten der Welt wiirden
da nicht schweigen. Sie selbst kénnen nicht schweigen. Amerika soll eine
starke religiose Grundlage besitzen und die geistigen Fiihrer wiirden nicht
zulassen, daf die amerikanischen politischen und wirtschaftlichen Doktrinen
ihres geistigen Elementes beraubt werden. Sie konnen nicht schweigen, denn
Sie waren schon in Aktion und Sie sind in Aktion, denn in Ihnen ist auch
Gort in Aktion, um Karl Barths Ausdruck zu gebrauchen. Mit Thnen ist
Albert Schweitzer mit seiner Betonung der Ehrfurcht vor dem Leben. Und
Paul Tillich mit seinem Mut zu sein und darum zu lieben. Und Niebuhr
und Mackay und Fletcher. Und Donald Harrington. Alle diese religiosen
Humanisten werden eine Schande, wie sie die Menschheit gegenwirtig in
Vietnam erduldet, nicht ruhig mitansehen. Kiirzlich hat sich wieder ein
junger buddhistischer Monch namens Thich Giac Thanh verbrannt, um die
Welt auf die Leiden Vietnams aufmerksam zu machen, Leiden, die durch
diesen unnérigen Krieg verschuldet werden und Sie wissen, daf kein Krieg
je notwendig ist. Eine junge Buddhistin, eine Nonne namens Hue Thien,
war im Begriffe, sich auf gleiche Weise und mit der selben Absicht zu

175



opfern — doch wurde ihr Wunsch nicht erfiillt, denn die Umstehenden sahen,
was sie vorhatte und verhinderten sie, bevor sie ein Streichholz entziinden
konnte. Niemand hier will Krieg. Wozu dient er also? Und wessen Krieg
ist es?

In einer Klassenzusammenkunft betete gestern einer meiner Studenten:
«Lord Buddha, 6ffne unsere Augen damit wir verstehen, dafl wir nicht einer
des andern Opfer sind. Wir sind die Opfer unserer eigenen Unwissenheit
und der Unwissenheit anderer. Hilf uns, damit wir nicht noch mehr gegen-
seitigem Morden verfallen — weil andere nach Macht und Vorherrschaft
streben.» Indem ich Ihnen als Buddhist schreibe, bekenne ich meinen Glau-
ben an die Liebe, an die Gemeinschaft und die Menschenfreunde in der
Welt — deren Gedanken und Haltung der ganzen Menschheit helfen sollte,

die wirklichen Feinde des Menschen zu erkennen.
1. Juni 1965, Nhat Hanh

Gedicht von Thich Nhat Hanh

Hort!

Gestern kamen sechs Vietcongs durch mein Dorf

Und darum wurde mein Dorf bombardiert — vollstindig zerstort.

Jede Seele wurde getdtet.

Jetzt, da ich ins Dorf zuriickkomme — am Tag darauf,

Ist nichts zu sehen als Staubwolken und der Fiuf}, der noch immer dahinflief3t.

Der Tempel hat weder ein Dach noch einen Altar.
Nur die Umrisse der Hauser sind noch zu sehen,
Die Bambusgebiische sind verbrannt.

Hier in Gegenwart der unbeteiligten Sterne,

In der unsichtbaren Gegenwart aller Menschen, die noch auf Erden leben,
LaBt mich die Stimme erheben, um diesen schmutzigen Krieg zu verfluchen.
Diesen Mord an Briidern durch Briider!

Ich habe eine Frage: Wer trieb uns in dieses gegenseitige Morden?

Wer immer mich hort, sei mein Zeuge.

Ich kann diesen Krieg nicht annehmen.

Ich konnte es nie und werde es nie kénnen.

Tausendmal noch muf ich es hinausschreien, bevor ich getbtet werde.

Ich bin wie ein Vogel, der stirbt, um seines Gefiahrten willen,
Von Blut triefend und mit letzter Kraft schreiend:

Gib acht — Dreh dich um und sieh deine wirklichen Feinde —
Ehrgeiz, Gewalt, Hal} und Habgier.

Menschen konnen nicht unsere Feinde sein.

Nicht einmal Menschen «Vietcongs» geheillen.

Wenn wir den Menschen toten, was fiir Briidder haben wir dann?
Mit wem sollen wir dann zusammenleben?

Ubersetzt aus «Fellowship of Reconciliation»

176



	Auf der Suche nach den Feinden des Menschen : ein Brief des Vietnamesen Thich Nhat Hanh an Martin Luther King, jr.

