
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 6

Artikel: Notizen von einem Besuch in Nordvietnam

Autor: Perl, Verdun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lierte, nur ein Tabu kennt: «Leben, Würde und Freiheit jedes einzelnen
Menschen. Zu jeder Macht, die sich nicht in den Dienst der persönlichen
Freiheit stellt, verhalte ich mich, konform dem Evangelium von Jesus

Christus, nicht konform.»
So ist Karl Barth als Kenner-Erkenner-Bekenner das furchtlose,

unbestechliche Vorbild: er ist lebendiger Teil der Großen Hoffnung, christlicher
Teil als «fröhliche Zuversicht», als «Trotz alledem». Beide sind lebendige
Teile des Dialogs zwischen Christ und Marxist und beide Seiten können ihm
nicht genug dankbar sein. — Seit ich durch Leonhard Ragaz und Fritz Lieb
von Karl Barth erfahren, es sind gut vier Jahrzehnte seither vergangen, und
seit ich als Marxist in seinem Seminar gesessen, um mich über Calvins
«Institutio religionis christianae», diesem Meisterwerk einer Unterweisung, zu
unterrichten, bin ich Karl Barth, wie kaum einem andern Menschen auch

persönlich zu Dank verpflichtet. Er sei hier, auch im Namen vieler meiner
Genossen und Freunde, ausgesprochen.

Aus dem «Vorwärts», 26. Mai 1966

Notizen von einem Besuch in Nordvietnam

Innerhalb von vier Stunden nach Anruf verließ ich London, um
über Kopenhagen, Helsinki und Moskau nach Peking zu fliegen. Der
Weltfriedensrat hatte mich drei Wochen vorher angefragt, ob ich
mich einer internationalen Kommission zur Feststellung der tatsächlichen

Verhältnisse in Hanoi anschließen würde, falls eine solche
zustande käme. Ich unterzog mich darum den notwendigen Impfungen.

Zwei Frauen aus Belgien und Frankreich und zwei Männer, der
eine ein Australier, der andere ein Argentinier, reisten von Moskau
weg mit mir. Wir verbrachten eine Nacht in einem Pekinger Hotel,
das ursprünglich das Haus eines Mandarins gewesen war. Drei
italienische Parlamentarier schlössen sich uns in Peking an und da die
chinesische Regierung auf dem Kursflugzeug keine Plätze frei hatte,
flogen wir in einer alten amerikanischen DC-8 ohne Luftkonditionie-
rung (bei einer Temperatur von 35 Grad) und ohne Sicherheitsgürtel.
Pilot, Co-Pilot und Stewardeß waren alle Nordvietnamesen. Kurz
nachdem wir die Grenze zwischen China und Nordvietnam überflogen

hatten, kam der Co-Pilot hereingerannt, um uns mitzuteilen, daß
USA-Flugzeuge in der Nähe seien. Unser Flugzeug war selbstverständlich

unbewaffnet. In den nächsten zehn Minuten hüpften wir in
der Luft herum, wie ein Kork auf den Meereswellen. In der Londoner
Presse hatte ich vor dem Abflug gelesen, daß USA-Flugzeuge sich der
chinesischen Grenze bis auf vier Flugminuten genähert hatten.

Im Flughafen von Hanoi wurden wir nach achtstündigem Flug von
Regierungsbeamten und Mitgliedern des nordvietnamesischen
Friedenskomitees mit Blumen empfangen und zu unserem Hotel geleitet.

171



Unsere Gespräche begannen am nächsten Morgen. Leiter der Diskussion

war der Vizepräsident des Friedenskomitees (er ist
Gewerkschaftsführer). Der Kommandant des Militärbezirkes sowie andere
Offiziere waren anwesend, wie auch die Leiterinnen verschiedener
Frauenorganisationen und mehrere vietnamesische internationale
Anwälte. Wir erhielten einen Überblick über die Geschichte Vietnams
der letzten 20 Jahre und über die momentane Kriegssituation. Diese
Darstellung wurde Ende der Woche durch Ho Chi-Minh, mit dem
wir eine zweistündige Unterredung hatten, bestätigt. Es wurde uns
bald klar, daß Verhandlungen von dieser Seite nur auf der Grundlage
der Genfer Abkommen von 1954 als annehmbar betrachtet werden.

Als Präsident Johnson in einer Rede erklärte, er sei bereit,
bedingungslos zu verhandeln, und dann doch drei Bedingungen vorlegte,
sagten beide — Nord- und Südvietnamesen —, Johnson wisse, daß er
den Krieg zu verlieren im Begriffe sei, darum seine Bereitschaft, zu
verhandeln. Als Johnson später an einer Feier zum 20jährigen Bestehen
der UNO erklärte, Vietnam sei vielleicht ein Problem für die UNO,
sahen die Vietnamesen darin einen weiteren Beweis für die mangelnde
Siegesgewißheit der Amerikaner. Überdies hätten sie kein Zutrauen
zu der UNO, Wie sie sagten, da sie ein Werkzeug der USA sei, wie
der Kongo und neuerdings die Ereignisse von Santo Domingo zeigten.

Ho Chi-Minh teilte uns mit, nachdem er 1960 ohne Erfolg
versucht habe, die südvietnamesische Strohmannregierung dazu zu bringen,

Wahlen abzuhalten, wie sie im Genfer Abkommen vorgesehen
waren, habe amerikanische Hilfe an Südvietnam intensiv eingesetzt.
Unterdessen hätten die Südvietnamesen nämlich gegen ihre unzuverlässige

korrupte Regierung rebelliert und die Nationale Befreiungsfront
gegründet. Viele Männer, die sich noch im Norden der temporären
Grenzlinie (17. Breitengrad) befanden, weil die Armeen nach der
Niederlage der Franzosen hatten umgruppiert werden müssen, wollten,
wie es nur natürlich ist, zu ihren Familien im Süden zurückkehren,
besonders nachdem sie von den Tragödien und Folterungen in den
«Strategischen Dörfern» erfahren hatten. Die Vietnamesen sind ein
Volk. Sie waren verständlicherweise über die Nachrichten von der
«Behandlung» ihrer Angehörigen mit versprühten Giften, Napalmbomben

und «faulen Hunden» (siehe «Neue Wege», Juli/August,
Seite 222) zu tiefst empört.

Die Nationale Befreiungsfront kontrolliert vier Fünftel des
Gebiets von Südvietnam mit einer Bevölkerung von etwa 10 Millionen.
Die Amerikaner halten mit Sicherheit nur Saigon und Umgebung mit
etwa vier Millionen, der Rest ist umstrittenes Gebiet.

Wir verließen das Hotel eines Abends um 5.30 Uhr, um am nächsten

Morgen um 7 Uhr zurückzukehren, nachdem wir die Nacht mit
einer Dschungelpatrouille der Thanh Hoa zugebracht hatten. In
getarnten Fahrzeugen gelangten wir bis etwa 250 km südlich von Saigon

172



und erreichten dort nach einem Marsch durch fußtiefen Schlamm das

Hauptquartier des Bezirkes. Mein Führer war ein Mädchen von 17

Jahren. Unsere Expedition wurde von einem Radiowagen aus
dirigiert, da in diesem Gebiet eben Alarmzustand war. Wenn amerikanische

Flugzeuge über uns hinwegflogen, zerstreute sich die Gruppe und
wir nahmen Zuflucht in den Zickzack-Laufgräben neben der Straße.
Zum Glück wurden keine Bomben abgeworfen. Wir sahen einige der
bombardierten Dörfer: Tiefe Trichter anstelle der schwanken
Bambushütten inmitten von Reisfeldern. Wir überschritten eine der
beschädigten Brücken, die von den Amerikanern dreimal bombardiert
worden waren. Im Hauptquartier trafen wir auf einige Soldaten und
Bauern, die beim Abschuß amerikanischer Flugzeuge und der
Gefangennahme einiger Piloten beteiligt gewesen waren. Am Tag vorher
hatten wir (in Gegenwart des Kommandanten und eines unbewaffneten

Soldaten) eine Unterredung mit zwei abgeschossenen Piloten
gehabt. Beide schienen bei guter Gesundheit zu sein. Der ältere USA-
Offizier war am 11. Februar abgeschossen worden. Er sagte, er sei gut
behandelt worden und man sei nie gewaltsam gegen ihn vorgegangen.
Er sei vier Monate in Einzelhaft gewesen, aber jetzt seien 15 amerikanische

Gefangene beisammen. Der jüngere Offizier weigerte sich, die
Umstände, die zu seiner Gefangennahme führten, anzugeben, aber
später im Hauptquartier traf ich den Bauern, der ihn nicht nur
gefangen, sondern ihn auch verhindert hatte, eine Selbstmordpille zu
verschlucken. Sie waren ohne Verbindung mit der Außenwelt bis auf
die Zeitungen in Nordvietnam. Obschon einige der Zeitungen über
den amerikanischen und englischen Widerstand gegen die escalation
des Krieges in Vietnam und die Politik Präsident Johnsons berichteten,
glaubten sie es sei nur Propaganda. Ich war in der Lage, ihnen einiges
über diesen Widerstand und auch über die sogenannten «teach-ins»
mitzuteilen. Der ältere Offizier fragte den Kommandanten, was der
Status der gefangenen Piloten nach Kriegsrecht sei. Die Antwort war:
«Es ist kein Krieg erklärt worden, ihr werdet als Mörder festgehalten.»

Hanoi sieht gegenwärtig sehr wüst aus. Es werden Schützengräben
aufgeworfen und in aller Hast einige Luftschutzräume gebaut. Der
Eingang zu einem dieser Unterstände befand sich neben einem künstlichen

See. Man sieht keine Plakate und sehr wenige Militärpersonen
oder militärische Abteilungen. Hanoi schien nicht auf Krieg vorbereitet

zu sein, im Vergleich zu unseren Maßnahmen im letzten Krieg.
Als ich den kompetenten Stellen zu bedenken gab, daß die Amerikaner
noch längst nicht ihre ganze militärische Macht gegen Nordvietnam
einsetzten und daß ihre Verluste grauenhaft sein könnten, wurde mir
versichert, daß sie bereit seien, bis zum Äußersten zu kämpfen, daß
sie des Sieges gewiß seien. Ihre Moral ist sehr hoch. Sie weigern sich
zu verhandeln, es sei denn auf der Grundlage des Genfer Abkommens
von 1954. Sie wollen keine fremden Truppen oder militärische
Stützpunkte in ihrem Lande. Sie wollen auch keiner militärischen Allianz

173



angehören. Was sie verfangen, ist volle Souveränität und Neutralität
und selbstverständlich die Wiedervereinigung ihres Landes.

Verdun Perl

Auf der Suche nach den Feinden des Menschen

Ein Brief des Vietnamesen Thich Nhat Hanh an Martin Luther King, jr.

Die Selbstverbrennung der vietnamesischen Buddhistenmönche im Jahre
I963 ist für das Gewissen des westlichen Christen recht schwer zu verstehen.
Die Presse sprach von Selbstmord, was jedoch nicht richtig war. Es ist nicht
einmal ein Protest. Was die Mönche vor ihrem Tode in Briefen aussagten
war nur ein Alarmruf, ein Versuch, die Herzen der Bedrücker zu erweichen
und die Aufmerksamkeit der Welt auf die Leiden der Vietnamesen zu richten.

Wenn man sich durch Feuer den Tod gibt, bedeutet dies, daß die
Botschaft, die man zu geben hat, von höchster Bedeutung ist. Es gibt kaum
einen schmerzhafteren Tod als Selbstverbrennung. Etwas auszusagen unter
solchen Schmerzen beweist höchsten Mut, Entschlossenheit und ein lauteres
Gemüt. Während der Weihezeremonie, wie sie in der Mahayana-Überliefe-
rung geübt wird, muß der Anwärter, während er gelobt, die 250 Regeln des

Mönchslebens zu halten, sich an mehreren Körperstellen Brandwunden
beibringen. Unter Schmerzen legt er das Gelübde ab, nach Erleuchrung zu
streben und sein Dasein der Erhaltung aller Lebewesen zu weihen. Man
kann solches natürlich gelassen hersagen, während man in einem bequemen
Armstuhl sitzt, aber wenn die Worte gesprochen werden, während man
solche Schmerzen ertragend vor der Gemeinde der Buddha-Geweihten kniet,
können sie nicht anders als mit lauterem Sinne wiederholt werden und
haben weit mehr Gewicht.

Der vietnamesische Mönch, indem er sich Brandwunden beibringt, will
zeigen, daß er die schlimmsten Schmerzen auf sich nehmen kann, um sein
Volk zu schützen. Doch warum muß er sich zu Tode verbrennen? Die
Brandmalzeremonie unterscheidet sich vom Verbrennen, das zum Tode führt,
nur dem Grade, nicht dem Wesen nach. Wer sich zu schwere Brandwunden
beibringt, stirbt ebenfalls. Was wichtig ist, ist das Leiden - nicht das
Lebenverlieren. Das Wichtigste für ihn ist der Beweis seiner Entschlossenheit,
nicht der Tod. Nach dem buddhistischen Glauben ist das Leben nicht auf
60 oder 80 oder auch 100 Jahre begrenzt - das Leben ist ewig. Das Leben
ist auch nicht auf diesen Körper beschränkt — es ist überall. Seine
Entschlossenheit beweisen, indem man sich verbrennt, heißt daher nicht einen
Akt der Zerstörung begehen, sondern des Aufbaus, indem man leidet und
stirbt um seines Volkes willen. Das ist nicht Selbstmord. Selbstmord ist ein
Akt der Selbstzerstörung aus verschiedenen Gründen. Ein Mangel an Mut
zu leben und Schwierigkeiten zu meistern, das Aufgeben jeder Hoffnung,
der Wunsch nach dem Nichtsein, dem Nirwana.

174


	Notizen von einem Besuch in Nordvietnam

