
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 6

Artikel: Dank eines Marxisten an Karl Barth : zum achtzigsten Geburtstag 10.
Mai 1966

Autor: Farner, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geist in den Herzen lebendig verkündet wird, kann es geschehen, daß die
Schranken, die Menschengewalt nicht beseitigen kann, fallen und Völker,
die durch Jahrtausende aneinander vorbeiredeten, sich wieder verstehen. Da
fallen die Scheidewände und Feindschaften» (Zimmerli zu l.Mose 11,1—9).

Ernst Lüthi

Dank eines Marxisten an Karl Barth

Zum achtzigsten Geburtstag 10. Mai 1966
Von Konrad Farner

Was die Diskussion an unserer Jahresversammlung vom 24. April im Anschluß
an den tiefgründigen Vortrag von Herrn Pfarrer Lüthi ergab, war die Wünschbarkeit
des Dialogs zwischen Christ und Marxist. Wie der Vortragende uns verstehen ließ,
führt die geistige und politische Haltung, die sich im Antikommunismus erschöpft,
zu den wirklichkeitsfernen Vorstellungen eines großen Teils unserer Presse und vieler
wohlmeinender Zeitgenossen. Antikommunismus gepaart mit militärischer Macht
kann ein Vietnam, wenn nicht einen Weltkrieg bedeuten.

Nachstehend geben wir den Dank eines Marxisten an Professor Karl Barth wieder,

der, wie wenige in seiner Stellung, den Mut hat, gegen politische Vorurteile, auch
der Behörden, zu kämpfen.

Viele von den Gedanken dieser Geburtstagshuldigung hat Dr. Konrad Farner
auch an unserer Tagung zum Ausdruck gebracht. Red.

Zuerst wollte ich einen möglichst gut gefaßten und zudem noch umfangreichen

Essay über Karl Barth schreiben, im Grunde weniger, um diesen
bedeutenden Christen zu ehren, als um meiner eigenen Eitelkeit zu frönen:
wie schön ist es doch, an einem Bedeutenden die eigene Nicht-Bedeutung
hochzudeuten! Aber dann kamen mir all die unzähligen Aufsätze, Ehren-
meldungen und Widmungen (und zum Teil fast Nachrufe) zu Gesicht, die
in Ost und West in diesen Tagen publiziert worden sind, von Freunden und
Als-ob-Freunden, von Schülern und Als-ob^Schülern, voller Verständnis und
Mißverständnis und Unverständnis... Schon hatte ich, wie gesagt, über ein
Dutzend Seiten zu Papier gebracht, als ich den Plunder durchstrich. Was soll
das alles, wo doch der jetzt Achtzigjährige die Weisheit des Alters besitzt
und wo er erst noch, und zwar zeitlebens, ein guter Kenner des Menschen
ist, so auch des eitlen Menschen. Im besten Fall hätte er leicht ironisch die
Glückwunsch-Schreibe zur Kenntnis genommen: Noch eine der nicht wenigen.

Zudem ist das offizielle Organ der marxistischen «Partei der Arbeit der
Schweiz» nicht der Ort, um über Karl Barths Lebenswerk zu berichten,
obwohl dieses einzigartige Werk — es ist zugleich ein Kunstwerk im umfassenden

Sinne - ebenfalls dem Marxisten nicht wenig zu sagen hat und den
beginnenden Dialog zwischen Christ und Marxist mehr als nur berührt. Denn
ohne die Theologie Karl Barths ist eine Aussprache mit der heutigen Theologie

als Ganzes gar nicht möglich, nur schon aus der Sicht heraus, daß die
Barthsche Dogmatik tatsächlich wieder eine Summa als gewaltige, geniali-

167



sehe Leistung darstellt, ähnlich der Summa theologica des Thomas von Aquin
im dreizehnten Jahrhundert. Daß der eine sozusagen am Beginn des bürgerlichen

Zeitalters und der andere am Ende dieses selben Zeitalters steht und
daß erst noch beide keine Bürger sind, daß die siebenhundert säkularisierenden

Jahre, die dazwischen liegen, die Christliche Botschaft nicht
aufheben, noch weniger auslöschen, ja, daß diese Botschaft, gerade durch Karl
Barth, reiner dasteht als je in den letzten Generationen, das alles sollte der
Marxist bedenken.

Und ebenfalls sollte der Marxist bedenken, daß Karl Barths Theologie
gewissermaßen - so ich richtig sehe, aber ich maße mir keinesfalls an, richtig

zu sehen — das grandiose Korrelat, ja, den antithetischen Ausgangspunkt
(Barth wird den Kopf schütteln) darstellt zu Bultmanns entmythologisierender

Analyse, und daß beide dem einen und gleichen dienlich sind: der neuen,
eigentlich uralten, ursprünglichen christlichen Statuierung Gottes, der eben
kein Helfergott ist, kein rational zu suchendes und zu fassendes Phänomen;
wie auch Christus nicht in erster Linie ein historischer Christus ist, sondern
ein charismatischer. Auch das sollten die Marxisten endlich einmal zur
Kenntnis nehmen, bevor sie die Diskussion mit den Christen beginnen wollen.

Weiter sollten die Marxisten wissen, daß die Christologie, gerade durch
Barth, auch wenn das nicht wenige Theologen verneinen, wieder eine neue
zentrale Stellung erhalten und daß ebenfalls, gerade durch Barth, die christliche

Anthropologie ein größeres Gewicht bekommen hat, ein Gewicht, das

durch und durch unbürgerlich ist; der gebundene Mensch in der Freiheit
und der freie Mensch in der Gebundenheit als unaufhebbare Dialektik.

Ebenfalls sollten die Marxisten wissen, daß es vor allem Barth war, der
— und die Linie geht von Blumhardt über Kutter und Ragaz zu Bonhoeffer
und Hromadka — in einzigartiger Radikalität den Unterschied zwischen
Religion und Botschaft herausgearbeitet hat: dieser Unterschied ist wichtiger
Ansatzpunkt für den Dialog zwischen Christ und Marxist, weil ein wesentlicher

Bestandteil der bisherigen Religionskritik sich heute gleichermaßen als

veraltet herausstellt wie die Religion selber.
Noch viel wäre zu sagen, um Karl Barth als Theologen einigermaßen

gerecht zu werden. Gewiß wird sein Werk als Ganzes zu den bedeutendsten
Denkgebäuden der modernen Welt zählen, wenn auch viele vermeinen, es

sei unmodern, veraltet und überholt, ja sogar verspätetes Mittelalter. Aber
so wenig Pascal oder Kierkegaard überholt sind, so wenig Barth, nur daß
Barth im Unterschied zu Kierkegaard, gewichtiger Teil der Großen Hoffnung

ist, erst noch: Große Hoffnung als Parrhesia (wie zu Recht der Titel
der Festschrift heißt), als «Fröhliche Zuversicht» — ebenfalls im Unterschied
zu Kierkegaard. Fröhliche Zuversicht: sollte diese nicht auch für den Marxisten

gültig sein, dessen «Trotz alledem» als «pessimistischer Optimismus»
im Sinne der Rosa Luxemburg und Bertolt Brecht zuletzt ebenfalls getragen
ist von fröhlicher Zuversicht — die Briefe der Rosa Luxemburg aus dem
Gefängnis und Bertolt Brechts «Guter Mann aus Sezuan» oder «Kaukasischer
Kreidekreis» wären ohne diese Haltung nicht denkbar?

168



Nun, vom Theologen Karl Barth soll hier nicht weiter die Rede sein,
sondern vom Menschen Karl Barth, der allerdings vom Theologen nicht zu
trennen ist. Da ist vor allem die geistige Unruhe, die diesen Menschen
auszeichnet und die jeden Marxisten auszeichnen sollte. Wie für Barth die
Kirche nie eine absolute Autorität war, so sollte für den Marxisten die
Partei nie eine absolute Autorität sein; das «Immer-recht-Haben» der Kirche,
durch die Inquisition und die Religionskriege geradezu ungeheuerlich ad
absurdum geführt, ist ebenso falsch wie das «Immer-recht-Haben» der Partei,
das durch die Zeit des sogenannten «Personenkults» (Barth entschuldige
diesen unmöglichen, unwissenschaftlichen Begriff) ebenfalls geradezu
ungeheuerlich ad absurdum geführt worden ist. Wie Barth die Kirche dialektisch
pro und contra gesehen hat, so sollte der Marxist die Partei dialektisch sehen,
und wie Barth der Kirche ein «Unbequemer» war, so sollte der Marxist der
Partei ein «Unbequemer» sein: die Hundertprozentigen der Linienvertreter
sind beiderorts die falschen Vertreter, wie ebenfalls die kirchlich-menschlich
Selbstgerechten, gleich den parteilich-menschlich Selbstgerechten, die
Ungerechten sind. Die Gerechten sind vor allem diejenigen, die um die Anfechtung

wissen, die Hinhören können und weiterschreiten, die den Zweifel
hegen, ihm aber nicht erliegen, die der steten Veränderung gewiß sind und die
geistige «Häuslichkeit» nicht kennen. Wie ist hier doch Karl Barth das

lebendige Vorbild, Vorbild auch für die Marxisten.
Vorbild ist zudem Barth auch darin, daß er, trotz seines immensen Wissens,

nie ein «Schriftgelehrter» war, daß er nicht die beiden Testamente und
die Daten der Kirchengeschichte auswendig wußte, daß er sie aber durch
und durch kannte. Besitzen nicht ebenfalls die Marxisten unzählige
Schriftgelehrte, die den Geist der marxistischen Klassiker nicht zu fassen vermögen,
aber genauestens Auskunft wissen, wann und wo dieses und jenes Wort
geschrieben steht? Kennen die Marxisten nicht ebenfalls die Zitateriche und
Broschürowitsche, die alles und jedes «beweisen» wollen, diese
«Bibelforscher» als Philologen. Und wie Barrh mit den christlichen Philologen
immer wieder ins Gericht ging, so sollten die Marxisten mit den marxistischen

Philologen immer wieder ins Gericht gehen. Nebenbei: nicht wenige
Marx-Töter und Marx-Kritiker und Marx-Psychographen bürgerlicher und
kleinbürgerlicher Observanz sind solche philologische Wichtigtuer, nicht
wenige Christ-Töter und Christ-Kritiker und Christ-Psychographen sind
ebenfalls solche Wichtigtuer, solche, die das Essentielle nie begreifen und an
Äußerlichkeiten kleben bleiben.

Vorbild ist Barth auch darin, daß er eindeutig ist, klar und hart, wenn es

um das Wesentliche geht; daß er das Tun und Lassen der Als-ob-Christen
nicht schätzt, daß er aber gleichzeitig für den Dialog bereit ist, ja, daß er
den Dialog als eine notwendige Existenzform des Menschen betrachtet. Aber
es ist der Dialog nicht mit dem Quasi-Gegner, mit dem Gegner, der nur
oberflächlich ausgerüstet ist, mit dem «Philologen», sondern es ist der Dialog

mit dem Andern, der Achtung erheischt und Achtung entgegenbringt,
der den Dialog eben als ein menschliches Handeln sieht, in welchem der
Mensch, um Worte Barths zu gebrauchen: «in dem er wohl oder übel sich

169



selber helfen muß, zugleich den Hilferuf des Andern vernimmt, seine
Bedürftigkeit in die Bestimmung seines eigenen Handelns aufnimmt. Menschlich

ist mein Handeln dann, wenn die nach mir ausgestreckte Hand des

Andern nicht ins Leere greift, sondern in der meinigen die Stütze findet, um
die er mich bittet. Es wäre dann unmenschlich, wenn ich mich damit
begnügen wollte, mir selbst Genüge zu tun. Man bemerke: nicht den Andern,
sondern mich selbst stoße ich ins Unheil, nämlich in die Unmenschlichkeit,
indem ich ihm meinen Beistand versage, indem ich das Bescheidene, das ich
für ihn tun kann, nicht tue. Hat er nach mir gerufen, hat er mich für sich
in Anspruch genommen, dann hat er ja das Seinige für die Menschlichkeit
des Handelns getan. Es geht aber um mich selbst, wenn ich mich seinem
Hilferuf verschließe. Er, der Andere, ist dann, soviel an ihm liegt, in der
Bewegung; ich aber bin es dann nicht: ich bin dann ohne das Du, ich kann
dann auch nicht mehr Ich sein, ich verwandle mich dann, nun unter diesen
Aspekt, in jenes losere Subjekt, ich bin dann im Elend, ich bin dann jene
Leere, in die der Andere hineingreift, und also ein nichtiges Wesen. Meine
Menschlichkeit hängt daran, daß mein Handeln durch das Bewußtsein
bestimmt ist: Ich selbst habe es nötig, so nötig, wie der Fisch im Wasser, dem
Du meinen Beistand zu gewähren.» — Das sind Worte aus Karl Barths «Kirchlicher

Dogmatik»; aber sie könnten, besser, sie sollten ebenfalls in einem
marxistischen Werk zu lesen sein. Es sind genau die Worte, die einen echten
Dialog zwischen Christ und Marxist als menschliches Handeln charakterisieren.

Noch viele solcher Wahrheiten sind in Barths Werk zu finden, in der
«Kirchlichen Dogmatik», dieser Summa mit gegen zehntausend Seiten und
noch nicht abgeschlossen, in «Die Kirche zwischen Ost und West», in den
«Briefen an einen Pfarrer in der Deutschen Demokratischen Republik»,...
Worte der menschlichen Wahrheit, des Sichfindens und der Selbstbescheidung

für beide Seiten, Worte, die es keiner Seite leicht macht, die keiner
etwas erspart.

Und ebenfalls finden sich solche Wahrheiten in seinen politischen
Aussagen, von seiner Pfarrerzeit im aargauischen Safenwil, wo er für die Rechte
der miserabel entlöhnten Industriearbeiterschaft kämpfte, über den Widerstand

zur Zeit der braunen Barbarei in Deutschland und, das sei betont, auch
in der Schweiz, über die Briefe an seinen Freund Josef Hromadka beim
Einmarsch der Deutschen in die Tschechoslowakei, anläßlich des Jahres 1945,
und dann des Jahres 1956 mit der Tragödie in Ungarn, als er sich weigerte,
ein geistiges Holzscheit beizutragen zum allzubilligen Feuer des

Antikommunismus, der im Grunde ein rüder Pro-Kapitalismus ist, bis zu den Jahren
des Kalten Krieges, wobei sich besonders die allemannischen Schweizer
auszeichneten und den nicht wenige Amtskollegen «in Christo» mitmachten
mit der dummdreisten, antichristlichen Parole: «Lieber tot, als rot», bis hin
zu den Auseinandersetzungen über die Atombombe. Auch hier können wir
Marxisten lernen von seinem Mut, der immer und überall, gleichgültig für
oder gegen wen, die Wahrheit vorbringt, der, wie Barths Schüler, der
bernische Pfarrer Kurt Marti, vor wenigen Tagen hier in dieser Zeitung formu-

170



lierte, nur ein Tabu kennt: «Leben, Würde und Freiheit jedes einzelnen
Menschen. Zu jeder Macht, die sich nicht in den Dienst der persönlichen
Freiheit stellt, verhalte ich mich, konform dem Evangelium von Jesus

Christus, nicht konform.»
So ist Karl Barth als Kenner-Erkenner-Bekenner das furchtlose,

unbestechliche Vorbild: er ist lebendiger Teil der Großen Hoffnung, christlicher
Teil als «fröhliche Zuversicht», als «Trotz alledem». Beide sind lebendige
Teile des Dialogs zwischen Christ und Marxist und beide Seiten können ihm
nicht genug dankbar sein. — Seit ich durch Leonhard Ragaz und Fritz Lieb
von Karl Barth erfahren, es sind gut vier Jahrzehnte seither vergangen, und
seit ich als Marxist in seinem Seminar gesessen, um mich über Calvins
«Institutio religionis christianae», diesem Meisterwerk einer Unterweisung, zu
unterrichten, bin ich Karl Barth, wie kaum einem andern Menschen auch

persönlich zu Dank verpflichtet. Er sei hier, auch im Namen vieler meiner
Genossen und Freunde, ausgesprochen.

Aus dem «Vorwärts», 26. Mai 1966

Notizen von einem Besuch in Nordvietnam

Innerhalb von vier Stunden nach Anruf verließ ich London, um
über Kopenhagen, Helsinki und Moskau nach Peking zu fliegen. Der
Weltfriedensrat hatte mich drei Wochen vorher angefragt, ob ich
mich einer internationalen Kommission zur Feststellung der tatsächlichen

Verhältnisse in Hanoi anschließen würde, falls eine solche
zustande käme. Ich unterzog mich darum den notwendigen Impfungen.

Zwei Frauen aus Belgien und Frankreich und zwei Männer, der
eine ein Australier, der andere ein Argentinier, reisten von Moskau
weg mit mir. Wir verbrachten eine Nacht in einem Pekinger Hotel,
das ursprünglich das Haus eines Mandarins gewesen war. Drei
italienische Parlamentarier schlössen sich uns in Peking an und da die
chinesische Regierung auf dem Kursflugzeug keine Plätze frei hatte,
flogen wir in einer alten amerikanischen DC-8 ohne Luftkonditionie-
rung (bei einer Temperatur von 35 Grad) und ohne Sicherheitsgürtel.
Pilot, Co-Pilot und Stewardeß waren alle Nordvietnamesen. Kurz
nachdem wir die Grenze zwischen China und Nordvietnam überflogen

hatten, kam der Co-Pilot hereingerannt, um uns mitzuteilen, daß
USA-Flugzeuge in der Nähe seien. Unser Flugzeug war selbstverständlich

unbewaffnet. In den nächsten zehn Minuten hüpften wir in
der Luft herum, wie ein Kork auf den Meereswellen. In der Londoner
Presse hatte ich vor dem Abflug gelesen, daß USA-Flugzeuge sich der
chinesischen Grenze bis auf vier Flugminuten genähert hatten.

Im Flughafen von Hanoi wurden wir nach achtstündigem Flug von
Regierungsbeamten und Mitgliedern des nordvietnamesischen
Friedenskomitees mit Blumen empfangen und zu unserem Hotel geleitet.

171


	Dank eines Marxisten an Karl Barth : zum achtzigsten Geburtstag 10. Mai 1966

