Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die einzige Revolution

Autor: Vinay, Tullio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die einzige Revolution

Es ist eigenartig, wie leicht, ja fast natiirlich, jeder Mensch zum
Urheber des eignen und des Verderbens anderer wird. Man konnte
beinahe sagen, daf} er immerzu beharrlich dazu gedringt wird, als
wenn er von einem geheimnisvollen Gesetz des Todes beherrscht
wiirde.

Wie ich durch eine Strafle einer europaischen Grofistadt gehe, fal-
len mir im Schaufenster eines Ladens Anschlige fiir Zimmervermie-
tungen auf. Sechzehn von dreiundzwanzig tragen die Aufschrift:
«Nicht fir Farbige.» Wir wollen nicht voreilig urteilen und bertick-
sichtigen, daf} eine alleinstehende Person wohl Bedenken haben kann,
ein Zimmer an Leute zu vermieten, die manchmal andere Vorstellun-
gen vom Zusammenleben haben . . . obwohl niemand wird sagen wol-
len, dafy man mit Europiern nicht ein ebenso grofles «Risiko» eingeht,
da diese, insbesondere wenn sie jung sind, nicht selten den Sinn fur
menschliche Beziehungen verloren haben . . . Immerhin, sechzehn von
dreiundzwanzig! Und vielleicht sind unter den anderen sieben solche,
die es nicht schreiben, aber doch so machen! Man will sich wie kleine,
mittelalterliche Barone im eignen Schlof} verteidigen, aber dann ist die
Gesellschaft verloren und wird daran gehindert, Fortschritte zu machen.
Die Folge davon ist die Bastille. Blinde Politik des Individuums,
welche die Atmosphire fiir eine Politik im Groflen schafft, die ebenso
blind ist, unter welcher die ganze Welt leidet, und deren Preis, der
zu zahlen sein wird, von Tag zu Tag wichst. Aber das gleiche kann
man auf anderen Gebieten feststellen — auf demjenigen des Klassen-
kampfes, zum Beispiel der in der Forderung nach einer neuen Ge-
rechtigkeit eine Diskriminierung vorsicht —, wo man im unmittel-
baren Interesse des einzelnen oder des Kollektivs mit eignen Hinden
unser Verderben und dasjenige der anderen vorbereitet. Und selbst
die Kirche ist nicht frei von dieser Handlungsweise, wenn sie sich
vom FErhaltungsinstinkt fithren 1a3t, welches ihre grofite Siinde und
die grofite Verleugnung des Kreuzes ist.

Alles, was der Selbsterhaltung, dem Wahren des eignen Interesses,
der Interessen eines Volkes, einer Klasse oder einer Denomination
dient, ist ein Pickelschlag gegen die schon gefihrdeten Mauern unserer
Welt. Aber wer gibt sich schon Rechenschaft dartiber?

Christus sagte: «Ich bin der Weg», und er hat es wihrend seines
ganzen Lebens mit Wort und Tat bezeugt, angefangen bei der Berg-
predigt, der wahren und einzigen revolutioniren Rede in Politik,
Wirtschaft, Soziologie, Ethik und Religion! Dann mit seiner ganzen
Existenz bis hin zum Kreuz, wo der «Weg» deutlich geworden ist.
Er hat das Vorrecht, wie Gott zu sein, gelassen, um Diener zu werden,
gehorsamer Diener, in der villigen Hingabe seiner selbst. In dieser
Erniedrigung hat er den wahren Ruhm und das Wesen Gottes ge-
offenbart, nimlich die agape. Und deswegen hat er den héchsten

69



«Namen» erhalten, den Namen «Herr». Herr, weil er Knecht ist, der
wahre Knecht, und deshalb Herr, vor welchem sich jeder wird beugen
miissen.

In der Tat, das Kreuz sagt, daf$ die «wahre» Welt diejenige der
Selbsthingabe ist, welche auf die Hingabe des Lebens Christi baut,
und die Auferstehung bestitigt das. Die Welt der Selbstverteidigung,
des Interesses, der Gewalt, die ihn getdtet hat, ist ein fir allemal
widerlegt und verdammt worden. Die Routen, welche diese Welt vor-
schreibt, konnen nicht mehr standhalten. Will man ihnen folgen, sei
es im individuellen oder im kollektiven Benehmen, sei es in der Politik
wie auch in der Wirtschaft, heiflt das, sich fiir das eigene Verderben
und das Verderben aller einsetzen.

Und sagen wir diese Dinge auch in der Redeweise der Menschen,
in einer politischen, wirtschaftlichen, sozialen Sprache. Wenn das
Kreuz das Wesen der «neuen Welt» ist, wenn in ihm der Weg deut-
lich wird ... wie kann noch irgendeine Diskriminierung weiterbeste-
hen, wie kann sich eine Wirtschaft des Profits oder eine Machtpolitik
auf den Beinen halten? Was theologisch wahr ist, ist wahr auch in
Soziologie, Politik und Wirtschaft. Und was fiir die Okonomie wahr
ist, ist wahr auch in der Theologie. Es gibt keine Sektor-Wahrheiten,
von denen eine fiir ein Gebiet, die andere fiir ein anderes gilt. Es gibt
nur eine Wahrheit. Wenn das Kreuz die Wahrheit ist, wie es die Auf-
erstehung sagt, dann muf} jede Politik und jede Okonomie, jede so-
ziale Beziehung und jede individuelle Ethik an ihm gemessen werden.
Wenn sie diese Gegentiberstellung nicht bestehen, sind sie falsch, und
man muf} in einer anderen Richtung suchen.

Und das, scheint mir, muf} die prophetische Rede der Kirche von
heute sein, als Folge ihres Glaubens — wenn es diesen tatsachlich
gibt — an das Kreuz und die Auferstehung Christi.

Sie mufS die Okonomen, die Politiker, die Soziologen dringen, ja
geradezu zwingen, in der richtigen Richtung zu suchen. Die Sache ist
nur allzu klar: eine Politik, die dem Kreuz widerspricht, ist falsch und
im letzten verderblich. Es darf weder Machtpolitik noch Kolonialis-
mus, ebensowenig Wirtschaftspolitik sein, weder Nationalismus noch
Revanchismus . . . Das ist sicher. Das Kreuz sagt nein dazu. Politik
des Dienstes also? Christus hat gedient ... Warum nicht in dieser
Richtung suchen? ... Und warum soll ein Volk nicht dadurch zu
einer Vorrangstellung kommen, 'daf3 es den anderen Vélkern «die
Fiifle wischt»? Und wie steht es mit einer Profitwirtschaft? Das
Kreuz sagt nein dazu. Christus hat gegeben. Da gilt nur die Hingabe,
nicht einmal die zornige Aufteilung in gleiche Teile ... Warum nicht
in dieser Richtung nach einer neuen Okonomie suchen, der Okonomie
des Gebens? Wiirden denn zum Beispiel die Volker, welche um des
eignen Wohlstands willen nur fiinf Tage lin 'der Woche arbeiten kon-
nen, eine antivkonomische Aktion unternehmen, wenn sie am sechsten
Tag fur die vor Hunger sterbenden Volker arbeiteten? Kénnte nicht

70



die Weltwirtschaft und somit auch die Lokalwirtschaft durch eine
solche Aktion Leben bekommen? Wenn das Leben darin besteht, es
hinzugeben, muf} das nicht auch in der Wirtschaft wahr werden?
Und ist vielleicht in den sozialen Beziehungen nicht jede Diskrimi-
nierung von Rassen oder Klassen 'die Verneinung des Kreuzes? Welche
Soziologie kann wahr sein, wenn nicht diejenige, welche die Ver-
sohnung, die Integration, die wahre Verbriiderung sucht, wo man
sich nicht vom anderen isoliert, sondern dem anderen das Beste seiner
selbst gibt . . . Und was bedeutet die Ethik? Was fiir eine Ethik, wenn
sie auf Tradition gegriindet ist, kann noch Bestand haben? Ist nicht
nur diejenige Ethik, die aus der Berufung kommt, wahr? Die Ethik
der agape?

Man hat mir gesagt, ein moderner Wirtschaftler habe ein Buch
itber die Okonomie des Gebens geschrieben. Ich weifl nicht, ob er
glaubt oder nicht, aber irgendwie merke ich, dafl seine Suche in die
rechte Richtung geht.

Die Aufgabe der Kirche ist heute die, von den Okonomen, den
Politikern, den Soziologen zu verlangen,dafl sie sich von der Sklaverei
alter Strukturen und von der Vergétterung 'der Tatsachen und Erfah-
rungen befreien, um, wie neue Menschen in der wahren Richtung zu
suchen. Wenn die Kirche ans Kreuz und an die Auferstehung Christi
glaubt, kann sie es wagen, das zu tun und es von den Dichern zu
schreien, denn keine Wirtschaft und keine Politik wird bestehen,
wenn sie dem Fundament ‘des Lebens widerspricht. Es wird eine
falsche Wirtschaft und eine falsche Politik sein, welche, in der Ab-
sicht, eine Situation provisorisch zu retten oder ein Problem auf eine
scheinbar einfache Weise zu l6sen, zum Verderben fithren wird.

Wenn Christus mit seinem Tod und mit seiner Auferstehung in
sich selbst eine neue Welt offenbart hat, miissen die Fundamente
jeder menschlichen Titigkeit von neuem im Licht dieser wesentlichen
Tatsache gesucht werden, welche alle Erfahrungen und Strukturen
der Menschen sinnlos macht, da es Gott gefallen hat, uns zum Sinn
der neuen Schopfung zu fithren, in der Erwartung, daf} diese sich
véllig offenbare.

Der Tag wird kommen, an dem sich die Menschen, durch die
Fehler und die falschen Folgerungen ihrer katastrophalen Politik und
Okonomie gezwungen, von neuem an den wenden werden, «welchen
sie_gekreuzigt haben», und anerkennen werden, daf3 er recht hatte,
dafl es nur einen Weg gibt. Er ist der Weg.

Und auch da darf die Kirche nicht von der Welt getrennt leben,
befriedigt von ihren Andachten oder von thren dogmatischen Formu-
lierungen, sondern sie muf} die Sorge der Forschung mit den Gelehr-
ten jeder Richtung teilen, seien sie gliubig oder nicht, weil die Wahr-
heit fiir alle ist. Sie kann nicht die Politiker und die Okonomen er-
setzen, noch viel weniger kann sie von ihnen verlangen, daf} sie ihre
Téatigkeiten nur unter ihren Segnungen ausfithren diirfen, um eine

71



pseudo-christliche Zivilisation zu schaffen; jedoch, wenn sie an die
Auferstehung glaubt, kann sie jene gut am Kragen packen und sie,
mit dem Druck der Liebe, zur einzig wahren Forschung zwingen. Als
Prophet der neuen Schépfung kann sie sich gut in den Dienst der Ge-
lehrten stellen, um das Wort, das sie bringt, den menschlichen Unter-
suchungen gegeniiber zu stellen, ohne Minderwertigkeitskomplexe
oder, schlimmer noch, Gréflenwahn, sondern weil ihr dieses Amt eben
anvertraut ist.

Im tbrigen ist die Botschaft des Reiches, des «Systems Christi»,
nicht ein Wort, das in den vier Mauern eines kirchlichen Gebiudes
gehalten werden kann, sondern sie ist ein Wort der Befreiung und der
Erlosung, das dorthin getragen werden muf3, wo das Leben der Men-
schen pulsiert, und unter thnen muf} es verkiindigt werden, ob sie zu-
héren oder nicht, denn die Wahrheit bekommt die Kraft nicht durch
die Anzahl derjenigen, die sie annehmen, sondern durch das, was sie
ist, und sie hort nicht auf, das zu sein, auch wenn sie zuriickgewiesen
und gekreuzigt wird. Die Wahrheit besteht. Die Wahrheit kommt.
Die Wahrheit, das heifst Christus, wird endlich anerkannt werden,
weil die Welt, welche Gott so geliebt hat, nicht untergehen kann.

Jede Partei und jedes System behauptet, revolutionir zu sein oder
der Welt ein neues Leben versichern zu kénnen. Aber wie kénnen sie
das, wenn sie alle, ohne Unterschied ‘der Farben, an Strukturen und
Tatsachen einer alten Welt gebunden sind? Die wahre Revolution, die
einzige, ist diejenige des Kreuzes, wenn fihr wollt, der agape, die im
Kreuz offenbart ist, weil sie uns von alledem, was geschehen ist, be-
freit, um der Welt ein absolut neues Fundament zu geben, das sich
von dem unterscheidet, das sie gehabt hat und noch hat, namlich die
einzige Hoffnung des wahren Lebens, in der Erwartung der vélligen
Offenbarung «der neuen Himmel und der neuen Erde».

In: «Nachrichten aus Riesi», 1. Dezember 1965.  Tullio Vinay

Neue Gegensitze in der heutigen Welt

Ritchie Calder, Professor fiir internationale Politik an der Univer-
sitit Edinburgh und Berater der UNO schreibt dariiber im Bulletin of
the Atomic Scientists (Dezember 1965):

Was mich heute beunruhigt, ist die Kluft, die sich gedffnet hat
zwischen der Generation, die vor der Entdeckung der Atomkraft und
derjenigen, die im Atomzeitalter geboren wurde. Die jiingere Genera-
tion ist sich weit deutlicher bewufit, dafl sie in einer neuen und einer
kleinen Welt lebt. Es ist eine neue Welt, weil 1945 nicht nur das Ende
eines weiteren Weltkrieges markierte, sondern durch die revolutionie-
rend wirkende Freilegung der Atomkraft auch ein neues Zeitalter. Es
ist ganz natiirlich, daf} die junge Generation die Wunder des tech-

72



	Die einzige Revolution

