
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 60 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die einzige Revolution

Autor: Vinay, Tullio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die einzige Revolution

Es ist eigenartig, wie leicht, ja fast natürlich, jeder Mensch zum
Urheber des eignen und des Verderbens anderer wird. Man könnte
beinahe sagen, daß er immerzu beharrlich dazu gedrängt wird, als

wenn er von einem geheimnisvollen Gesetz des Todes beherrscht
würde.

Wie ich durch eine Straße einer europäischen Großstadt gehe, fallen

mir im Schaufenster eines Ladens Anschläge für Zimmervermietungen

auf. Sechzehn von dreiundzwanzig tragen die Aufschrift:
«Nicht für Farbige.» Wir wollen nicht voreilig urteilen und
berücksichtigen, daß eine alleinstehende Person wohl Bedenken haben kann,
ein Zimmer an Leute zu vermieten, die manchmal andere Vorstellungen

vom Zusammenleben haben obwohl niemand wirf sagen wollen,

daß man mit Europäern nicht ein ebenso großes «Risiko» eingeht,
da diese, insbesondere wenn sie jung sind, nicht selten den Sinn für
menschliche Beziehungen verloren haben Immerhin, sechzehn von
dreiundzwanzig Und vielleicht sind unter den anderen sieben solche,
die es nicht schreiben, aber doch so machen Man will sich wie kleine,
mittelalterliche Barone im eignen Schloß verteidigen, aber dann ist die
Gesellschaft verloren und wird daran gehindert, Fortschritte zu machen.
Die Folge davon ist die Bastille. Blinde Politik des Individuums,
welche die Atmosphäre für eine Politik im Großen schafft, die ebenso
blind ist, unter welcher die ganze Welt leidet, und deren Preis, der
zu zahlen sein wird, von Tag ztx Tag wächst. Aber das gleiche kann
man auf anderen Gebieten feststellen — auf demjenigen des
Klassenkampfes, zum Beispiel der in der Forderung nach einer neuen
Gerechtigkeit eine Diskriminierung vorsieht —, wo man im unmittelbaren

Interesse des einzelnen oder des Kollektivs mit eignen Händen
unser Verderben und dasjenige der anderen vorbereitet. Und selbst
die Kirche ist nicht frei von dieser Handlungsweise, wenn sie sich

vom Erhaltungsinstinkt führen läßt, welches ihre größte Sünde und
die größte Verleugnung des Kreuzes ist.

Alles, was der Selbsterhaltung, dem Wahren des eignen Interesses,
der Interessen eines Volkes, einer Klasse oder einer Denomination
dient, ist ein Pickelschlag gegen die schon gefährdeten Mauern unserer
Welt. Aber wer gibt sich schon Rechenschaft darüber?

Christus sagte : «Ich bin der Weg», und er hat es während seines

ganzen Lebens mit Wort und Tat bezeugt, angefangen bei der
Bergpredigt, der wahren und einzigen revolutionären Rede in Politik,
Wirtschaft, Soziologie, Ethik und Religion! Dann mit seiner ganzen
Existenz bis hin zum Kreuz, wo der «Weg» deutlich geworden ist.
Er hat das Vorrecht, wie Gott zu sein, gelassen, um Diener zu werfen,
gehorsamer Diener, In der völligen Hingabe seiner selbst. In dieser
Erniedrigung hat er den wahren Ruhm und das Wesen Gottes
geoffenbart, nämlich die agape. Und deswegen hat er den höchsten

69



«Namen» erhalten, den Namen «Herr». Herr, weil er Knecht ist, der
wahre Knecht, und deshalb Herr, vor welchem sich jeder wird beugen
müssen.

In der Tat, das Kreuz sagt, daß die «wahre» Welt diejenige der
Selbsthingabe ist, welche auf die Hingabe des Lebens Christi baut,
und die Auferstehung bestätigt das. Die Welt der Selbstverteidigung,
des Interesses, der Gewalt, die ihn getötet hat, ist ein für allemal
widerlegt und verdammt worden. Die Routen, welche diese Welt
vorschreibt, können nicht mehr standhalten. Will man ihnen folgen, sei

es im individuellen oder im kollektiven Benehmen, sei es in der Politik
wie auch in der Wirtschaft, heißt das, sich für das eigene Verderben
und das Verderben aller einsetzen.

Und sagen wir diese Dinge auch in der Redeweise der Menschen,
in einer politischen, wirtschaftlichen, sozialen Sprache. Wenn das
Kreuz das Wesen der «neuen Welt» ist, wenn in ihm der Weg deutlich

wird Wie kann noch irgendeine Diskriminierung weiterbestehen,

wie kann sich eine Wirtschaft des Profits oder eine Machtpolitik
auf den Beinen halten? Was theologisch wahr ist, ist wahr auch in
Soziologie, Politik und Wirtschaft. Und was für die Ökonomie wahr
ist, ist wahr auch in der Theologie. Es gibt keine Sektor-Wahrheiten,
von denen eine für ein Gebiet, die andere für ein anderes gilt. Es gibt
nur eine Wahrheit. Wenn das Kreuz die Wahrheit ist, Wie es die
Auferstehung sagt, dann muß jede Politik und jede Ökonomie, jede
soziale Beziehung und jede individuelle Ethik an ihm gemessen werden.
Wenn sie diese Gegenüberstellung nicht bestehen, sind sie falsch, und
man muß in einer anderen Richtung suchen.

Und das, scheint mir, muß die prophetische Rede der Kirche von
heute sein, als Folge ihres Glaubens — wenn es diesen tatsächlich
gibt — an das Kreuz und die Auferstehung Christi.

Sie muß die Ökonomen, die Politiker, die Soziologen drängen, ja
geradezu zwingen, in der richtigen Richtung zu suchen. Die Sache ist
nur allzu klar: eine Politik, die dem Kreuz widerspricht, ist falsch und
im letzten verderblich. Es darf weder Machtpolitik noch Kolonialismus,

ebensowenig Wirtschaftspolitik sein, weder Nationalismus noch
Revanchismus Das ist sicher. Das Kreuz sagt nein dazu. Politik
des Dienstes also? Christus hat gedient. Warum nicht in dieser
Richtung suchen? Und warum soll ein Volk nicht dadurch zu
einer Vorrangstellung kommen, daß es den anderen Völkern «die
Füße wäscht»? Und wie steht es mit einer Profitwirtschaft? Das
Kreuz sagt nein dazu. Christus hat gegeben. Da gilt nur die Hingabe,
nicht einmal die zornige Aufteilung in gleiche Teile Warum nicht
in dieser Richtung nach einer neuen Ökonomie suchen, der Ökonomie
des Gebens? Würfen denn zum Beispiel die Völker, welche um des
eignen Wohlstands willen nur fünf Tage In der Woche arbeiten können,

eine antiökonomische Aktion unternehmen, wenn sie am sechsten
Tag für die vor Hunger sterbenden Völker arbeiteten? Könnte nicht

70



die Weltwirtschaft und somit auch die Lokalwirtschaft durch eine
solche Aktion Leben bekommen? Wenn das Leben darin besteht, es

hinzugeben, muß das nicht auch in der Wirtschaft wahr werden?
Und ist vielleicht in den sozialen Beziehungen nicht jede Diskriminierung

von Rassen oder Klassen die Verneinung des Kreuzes? Welche
Soziologie kann währ sein, wenn nicht diejenige, welche die
Versöhnung, die Integration, die wahre Verbrüderung sucht, wo man
sich nicht vom anderen isoliert, sondern dem anderen das Beste seiner
selbst gibt... Und was bedeutet die Ethik? Was für eine Ethik, wenn
sie auf Tradition gegründet ist, kann noch Bestand haben? Ist nicht
nur diejenige Ethik, die aus der Berufung kommt, währ? Die Ethik
der agape?

Man hat mir gesagt, ein moderner Wirtschaftler habe ein Buch
über die Ökonomie des Gebens geschrieben. Ich weiß nicht, ob er
glaubt oder nicht, aber irgendwie merke ich, daß seine Suche in die
rechte Richtung geht.

Die Aufgabe der Kirche ist heute die, von den Ökonomen, den
Politikern, den Soziologen zu verlangen, daß sie sich von der Sklaverei
alter Strukturen und von der Vergötterung der Tatsachen und
Erfahrungen befreien, um, Wie neue Menschen in der wahren Richtung zu
suchen. Wenn die Kirche ans Kreuz und an die Auferstehung Christi
glaubt, kann sie es wagen, das zu tun und es von den Dächern zu
schreien, denn keine Wirtschaft und keine Politik wird bestehen,
wenn sie dem Fundament des Lebens widerspricht. Es wird eine
falsche Wirtschaft und eine falsche Politik sein, welche, in der
Absicht, eine Situation provisorisch zu retten oder ein Problem auf eine
scheinbar einfache Weise zu lösen, zum Verderben führen wird.

Wenn Christus mit seinem Tod und mit seiner Auferstehung in
sich selbst eine neue Welt offenbart hat, müssen die Fundamente
jeder menschlichen Tätigkeit von neuem im Licht dieser wesentlichen
Tatsache gesucht werden, welche alle Erfahrungen und Strukturen
der Menschen sinnlos macht, da es Gott gefallen hat, uns zum Sinn
der neuen Schöpfung zu führen, in der Erwartung, daß diese sich
völlig offenbare.

Der Tag Wirf kommen, an dem sich die Menschen, durch die
Fehler und die falschen Folgerungen ihrer katastrophalen Politik und
Ökonomie gezwungen, von neuem an den wenden werden, «welchen
sie gekreuzigt haben», und anerkennen werden, daß er recht hatte,
daß es nur einen Weg gibt. Er ist der Weg.

Und auch da darf die Kirche nicht von der Welt getrennt leben,
befriedigt von ihren Andachten oder von ihren dogmatischen
Formulierungen, sondern sie muß die Sorge der Forschung mit den Gelehrten

jeder Richtung teilen, seien sie gläubig oder nicht, weil die Wahrheit
für alle ist. Sie kann nicht die Politiker und die Ökonomen

ersetzen, noch viel weniger kann sie von ihnen verlangen, daß sie ihre
Tätigkeiten nur unter ihren Segnungen ausführen dürfen, um eine

71



pseudo-christliche Zivilisation zu schaffen; jedoch, wenn sie an die
Auferstehung glaubt, kann sie jene gut am Kragen packen und sie,
mit dem Druck der Liebe, zur einzig wahren Forschung zwingen. Als
Prophet der neuen Schöpfung kann sie sich gut in den Dienst der
Gelehrten stellen, um das Wort, das sie bringt, den menschlichen
Untersuchungen gegenüber zu stellen, ohne Minderwertigkeitskomplexe
oder, schlimmer noch, Größenwahn, sondern weil ihr dieses Amt eben
anvertraut ist.

Im übrigen ist die Botschaft des Reiches, des «Systems Christi»,
nicht ein Wort, das In den vier Mauern eines kirchlichen Gebäudes
gehalten werfen kann, sondern sie ist ein Wort der Befreiung und der
Erlösung, das dorthin getragen werden muß, wo das Leben der
Menschen pulsiert, und unter ihnen muß es verkündigt werden, ob sie
zuhören oder nicht, denn die Wahrheit bekommt die Kraft nicht durch
die Anzahl derjenigen, die sie annehmen, sondern durch das, was sie

ist, und sie hört nicht auf, das zu sein, auch wenn sie zurückgewiesen
und gekreuzigt wird. Die Wahrheit besteht. Die Wahrheit kommt.
Die Wahrheit, das heißt Christus, Wirf endlich anerkannt werden,
weil die Welt, welche Gott so geliebt hat, nicht untergehen kann.

Jede Partei und jedes System behauptet, revolutionär zu sein oder
der Welt ein neues Leben versichern zu können. Aber wie können sie

das, wenn sie alle, ohne Unterschied der Farben, an Strukturen und
Tatsachen einer alten Welt gebunden sind? Die wahre Revolution, die

einzige, ist diejenige des Kreuzes, wenn ihr wollt, der agape, die im
Kreuz offenbart ist, weil sie uns von alledem, was geschehen ist,
befreit, um der Welt ein absolut neues Fundament zu geben, das sich

von dem unterscheidet, das sie gehabt hat und noch hat, nämlich die
einzige Hoffnung des währen Lebens, in der Erwartung der völligen
Offenbarung «der neuen Himmel und der neuen Erde».

In: «Nachrichten aus Riesi», 1. Dezember 1965. Tullio Vinay

Neue Gegensätze in der heutigen Welt
Ritchie Calder, Professor für internationale Politik an der Universität

Edinburgh und Berater der UNO schreibt darüber im Bulletin of
the Atomic Scientists (Dezember 1965):

Was mich heute beunruhigt, ist die Kluft, die sich geöffnet hat
zwischen der Generation, die vor der Entdeckung der Atomkraft und
derjenigen, die im Atomzeitalter geboren wurde. Die jüngere Generation

ist sich weit deutlicher bewußt, daß sie in einer neuen und einer
kleinen Welt lebt. Es ist eine neue Welt, weil 1945 nicht nur das Ende
eines weiteren Weltkrieges markierte, sondern durch die revolutionierend

wirkende Freilegung der Atomkraft auch ein neues Zeitalter. Es
ist ganz natürlich, daß die junge Generation die Wunder des tech-

72


	Die einzige Revolution

