
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 12

Artikel: Friede auf Erden (Dezember 1943)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Geleit
'Diese Gedächtnisausgabe der «Neuen Wege», zwanzig Jahre nach

dem Hinschied Leonhard Ragaz' erscheinend, soll ein Versuch sein,
den großen Wahrheitssudher und Propheten in einigen seiner
tiefgründigsten Aussagen und Deutungen zu Wort kommen zu lassen.
Auch haben einige Freunde, die seinerzeit an der Gartenhofstraße
Kraft und neue Zuversicht empfingen, ihnen teure, persönliche
Erinnerungen an ihre Begegnung mit Ragaz mitgeteilt, die von den Lesern
der «Neuen Wege» sicher dankbar entgegengenommen werden. Weitere

Freunde haben durch finanzielle Zuwendungen eine etwas
umfangreichere Ausgabe der «Neuen Wege» ermöglicht. Ihnen allen danken

wir herzlich. Red.

Bündnerisches Reformationslied

Verzage nicht, du Häuflein klein,
Obschon die Feinde willens sein,
Dich gänzlich zu zerstören.
Und suchen deinen Untergang,
Davor wird dir recht angst und bang.
Es wird nicht lange währen,
Dich tröste nur, daß deine Sach
Ist Gottes Dem befiehl die Räch
Und laß allein ihn walten!
Er wird durch einen Gideon,
Den er wohl weiß, dir helfen schon,
Diefe und sein Wort erhalten!
Stiafen Gabriel, bündnerischer Reformator
(Das Lieblingslied von Leonhard Ragaz)
Beilage der Schweizerischen Republikanischen
Blätter, 22. Dezember 1945

Friede auf Erden (Dezember 1943)

Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf Erden
unter Menschen des Wohlgefallens.

Lukas 2, 14
Und das Wort ward Fleisch.

Evangelium Johannis 1, 14

1.

Es gab eine Zeit — und zwar nach seiner militaristischen Phase —>
wo es dem Schreibenden ein Anliegen war, energisch dagegen Front

337



zu machen, daß im Weihnachtsevangelium das «Friede auf Erden» fast
allein betont werde. Damals war das eine konventionelle Sache. Das
«Friede auf Erden» war das selbstverständliche WeihnaChtsthema der
poHtischen Zeitungen (dem freilich ein paar Tage nach Weihnachten
das Tableau der militärischen Rangerhöhungen folgte), es war das aber
meistens auch für die Kanzel. Und es bedeutete auf diese Weise eine
Verflachung und Verarmung der Weihnachtóbotschaft. Demgegenüber
war es dem Schreibenden wichtig, daß deren tieferer und umfassenderer
Sinn wieder zur Geltung komme, das, was das Dogma die
Menschwerdung Gottes nennt und was im Evangelium Johannis in der gewaltigen

Mittelpunktslosung ausgedrückt ist: «Und das Wort ward
Fleisch.» Das war damals notwendig.

Heute ist das Gegenteil notwendig. Heute muß betont werden, daß
das «Friede auf Erden» im Weihnachtsevangelium steht, und zwar
nicht bloß am Rande, sondern im Zentrum.

Denn das «Friede auf Erden» ist aus der Mode gekommen. Den
Politikern, den sozialistischen wie den bürgerlichen, die bei uns meistens
auch Militärs sind, ist die grundsätzliche Friedenslosung (und nur um
diese handelt es sich — gegen einen Frieden nach dem Kriege haben
bloß Kriegsgewinnler aller Art, militärische und nichtmilitärische,
etwas einzuwenden) eine Verlegenheit; sie stört ihre Zirkel; sie scheint
ihnen das zu gefährden, was sie Landesverteidigung nennen und wobei

sie ausschließlich an die militärische denken. Jedenfalls glauben sie
nicht an sie. Aber auch den Theologen und den Frömmigkeitskreisen
liegt das Wort vom Frieden nicht. Es ist ihnen zu wenig theologisch,
zu wenig tiefsinnig, fast möchte ich sagen, zu wenig verdreht, nämlich
zu wenig einfach. Sie sind an Anderes gewöhnt, Komplizierteres,
Religiöseres, Theologischeres. Das Friedensthema ist nicht salonfähig. Das
überläßt man den Religiös-Sozialen. Es ist für seriöse Theologen und
Kirchenmänner zu oberflächlich, zu weltlich, zu politisch, zu plebejisch;
damit wird keiner, der etwas auf sich hält, sich kompromittieren,
gelegentlich auch nicht, weil man sich damit engagierte und gar in Konflikt

mit den Mächten des Bestehenden käme, was alles bei theologischem

Tiefsinn und theologischen Verrenkungen ja nicht der Fall ist.
So wird heute die Friedensverheißung und der Friedensauftrag

Gottes durch die Theologen und die Frommen gering geschätzt. Die
von ihnen beherrschten Synoden der Kirche finden für alle möglichen
und unmöglichen Bagatellen Zeit zu allergründlichster Beratung, aber
die Friedenfrage, wenn sie doch etwa auftaucht, halten sie von ihrer
Traktandenliste solang als möglich fern («Mücken seihen und Kamele
verschlucken») und betrachten es als etwas Großes, wenn sie am
Schlüsse einer Tagung betonen dürfen, Kirche und Armee stünden gut
miteinander — worüber sich vielleicht doch Christen der ersten
Jahrhunderte etwas wundern würden.

Wohlverstanden : Nicht das ist die Anklage, daß sie die Probleme

338



sähen, welche der Friedensauftrag Gottes in sich schließt, sondern daß
sie Verheißung und Auftrag mißachten. Und das ist keine Kleinigkeit!

Aber wie kann man es denn zustande bringen, der einfachen und
massiven Tatsache aus dem Wege zu gehen, daß der Friede nun
eben doch im Mittelpunkt des Alten Testamentes (man denke bloß an
Jesaja 2, 9 und 11, und Micha 4), aber ganz besonders des Neuen,
und hier wieder vor allem der Weihnachtsbotschaft steht?

Es gibt dafür allerlei Wege. Zwei wollen wir diesmal ins Auge
fassen.

Einmal : Man wirft der Friedenssache, die man in das Wort
«Pazifismus» preßt, Oberflächlichkeit vor. «Ein oberflächlicher Pazifismus»

— das ist ja das übliche Schlagwort. Daraus entwickelt sich ohne
weiteres die These: «Pazifismus ist überhaupt oberflächlich», während
kriegstheologischer Pseudotiefsinn immer wieder imponiert.

Wie steht es mit diesem Vorwurf?
Man darf darauf ruhig antworten und muß es heute tun : Er ist eine

Verleumdung, die man wohl am besten eine Lüge nennt. Eine Lüge ist
er, weil nicht Einer, der dieses Stichwort vom oberflächlichen Pazifismus

braucht, die Geschichte der Friedensbewegung wirklich kennt oder
sich auch nur ein wenig Mühe gegeben hat, sie kennenzulernen. Namentlich

ist es eine Verleumdung, welche man eine Lüge nennen muß, daß
die Friedensbewegung nicht auf Gott und auf Christus gegründet
gewesen sei. Waren etwa Tolstoi, Blumhardt (der ein energischer «Pazifist»

war) oder auch Wilson — um nur diese Großen zu nennen —
Ungläubige? Gehen nicht auf den Einen Tolstoi, was man auch sonst
gegen ihn einwenden mag, als Jünger Christi Dutzende, ja Hunderte
von Frommen und Theologen? Ist nicht für den Frieden von den besten
und gottverbundensten Männern und Frauen gebetet und gerungen
worden? Sind nicht für die Sache des Friedens gewältige Opfer gebracht
worden? Hat sie nicht Scharen von edelsten Märtyrern auf den Plan
gerufen? Wo aber waren damals die Märtyrer der Theologie und
Frömmigkeit zu sehen?

'Gewiß hat auch die Friedensbewegung, wie jede andere, nicht nur
ihre Tiefe, sondern auch ihre flachen Stellen gehabt und wird sie immer
haben, wie jede andere Bewegung dieser Art. Wie auch jede Theologie,

die auch in Flachköpfen flach wird. Wie schon das Urchristentum.

Wie besonders jene Sache, auf welche eine gewisse Moderichtung
der Theologie sich so stark beruft, auch gegen die Friedenssache: die
Reformation. Hat sie nicht auch ihre flachen Stellen? Ich bin, ohne im
übrigen die Proportionen zu verkennen, so kühn, zu erklären, daß in
Einem Punkte die Friedensbewegung jedenfalls viel göttlicher war als
die Reformationsbewegung: kein Wissender und Ehrlicher kann leugnen,

daß diese einen nicht kleinen Teil ihres Erfolges von dem Umstand
empfing, daß sie den Mächtigen allerlei Vorteile eintrug: die Güter
und die Herrschaften der Kirche, dem Volke die Abschüttelung des
Zehnten und den Geistlichen und Mönchen — die Ehe. Wo gibt es in

339



der grundsätzlichen Friedensbewegung (und nur um diese handelt es

sich, das sei nochmals betont) etwas Ähnliches? Und doch ist die
Reformation eine große und heilige Sache.

Es ist also nichts mit diesem Vorwurf gegen die Friedenssache.
Wohl aber muß der Stiel umgekehrt werden. Wir fragen: Wo sind
denn Kirche und Theologie geblieben, wenn es sich um die Sache des
Friedens handelte, die auch sie nicht aus der Sache Christi entfernen
können? Warum haben denn sie nicht für die nötige Tiefe gesorgt?

Die Antwort ist einfach und grob, von göttlicher Einfachheit und
Grobheit: weil sie in dieser Sache Christus verraten haben, wie sie es
heute von neuem tun. Das ist die nackte Wahrheit. Wenn sie diese
nicht erkennen und anerkennen wollen, so tut das in steigendem
Maße das allgemeine Christenvolk, und es wird ein Tag kommen, wo
diese Tatsache, brennend klar geworden, ein Hauptstück des Gerichtes
sein wird, das über diese Art von Christentum hereinbricht. Nicht die
Friedenssache trägt, wegen ihrer vorgeblichen Oberflächlichkeit, besonders

aber wegen ihres Mangels an Gründung im Glauben an Gott und
Christus, die wesentliche Schuld am Weltkrieg und an der Welthölle,
sondern die Kirche, die Theologie und die Frömmigkeit. Weil sie mit
aller ihrer Tiefe und all ihrer Gründung in Gottes Wort von Christus
zur Welt und ihrem Fürsten abgefallen sind.

Das ist die Wahrheit. Sie muß deutlich und grob gesagt werden.
Und wenn wir sie nicht sagen, so werden die Steine sie schreien —
zum Beispiel die Trümmer der von dem falschen Himmel her, in dem
nicht «Gerechtigkeit wohnt» (vergleiche 2. Petrusbrief 3, 13) zerstörten
Städten und — Kirchen.

Aber es gibt noch einen zweiten Weg, auf dem das landesübliche
Christentum, diesmal mehr in der Gestalt der Frömmigkeit, der Wahrheit

dieser Sache ausweicht. Es ist ein auch sonst sehr begangener Weg,
nämlich die Flucht vor Gott und Christus in die Bibel.

Es entsteht nämlich die Frage, wie es denn überhaupt möglich ist,
dem großen Thema oder, mit Pfarrer Trautvetter zu roden,* der
großen Frage Gottes, die in der Kriegs- und Friedenssache der Kirche
und dem Christentum gestellt ist, auszuweichen und zu entfliehen,
wenn es doch gerade in der Weihnachtsbotschaft heißt: «Friede auf
Erden !»

Die Antwort lautet: Dagegen gibt es eine bewährte Hilfe, die
Auslegung. Man legt dieses klare Wort so aus, daß mit diesem Frieden
nicht der Völkerfriede, sondern bloß der Seelenfriede gemeint sei,
nicht der Friede, der aus Gottes heiligem Recht auf die ganze Erde
kommt, sondern nur der Friede, der aus der «Rechtfertigung durch
den Glauben allein» dem einzelnen Gläubigen und Frommen privatim
zufließt. Wobei man etwa den Völkerfrieden, weil er doch nicht so
leicht aus dem Evangelium eskamotiert werden kann, ins Eschatolo-

*Ich denke an seine Schrift: «Die Frage Gottes an unsere Zeit und unsere
Antworten».

340



gische (wie man heute gern sagt) hineinschiebt, sich etwa auf
Matthäus 24 und die Parallelstellen beruft. Erst nach der Wiederkunft
Christi und dem jüngsten Gericht werde es Völkerfrieden geben und
sich Jesaja 2, 9, 11, oder Micha 4, erfüllen. Vorher aber, bis das Reich
Gottes gekommen sei, müsse es Krieg und Kriegsgeschrei geben
(vergleiche Matthäus 24,6).

Was ist davon zu sagen?
Daß das eine Tälscbung 1st—das ist zu sagen.
Was die Weihnachtsbotschaft der Engel betrifft, so liegt diese

Fälschung auf der Hand. Es heißt doch ausdrücklich, «Friede auf Erden»
und nicht «in den Herzen». Und wenn man dazunimmt, was im
Lobgesang der Maria (im sogenannten Magnifikat, Lukas 46—55) steht,
so ist es vollends klar, daß Weihnachten eine neue Welt und Gestalt
der Welt meint, nicht bloß eine neue Seelenstimmung, daß es eine
Revolution der Völkerordnung im Auge hat, nicht bloß eine in den
Herzen der Einzelnen. Wobei ja auch schwer zu sagen wäre, wie sich
Seelenfriede des einzelnen Jüngers Christi mit Teilnahme an Luft-
bombardementen und «Hölle auf Erden» (so müßte es ja heißen) oder
auch nur mit der Lektüre der Berichte über die Zerstörung von Rotterdam,

Warschau, Belgrad, London, Hamburg, Berlin, Leipzig vereinbaren

ließe. Diese Auslegung, die eine Umdeutung ist, bedeutet
tatsächlich die Fälschung des Evangeliums an einem zentralen Punkte.
Das ist so klar wie der Tag.

Nichts kann für die Verhältnisse einer gewissen Frömmigkeit zur
Bibel bezeichnender sein als diese Verfälschung des Weihnachtsevangeliums.

Da ist die Bibel ihr drittes Wort. Da wimmelt es nur so von
Bibelsprüchen, Bibelkursen, Bibelschriften, aber wenn die Bibel einmal
deutlich gegen das verstößt, was die Welt heilig hält, gegen jene Welt,
die auch den Frommen zuerst kommt, da wird sie durch eine
Auslegung im Sinne der Welt zum Schwelgen gebracht oder zu falschem
Zeugnis vergewaltigt. Man sieht, was der Sachverhalt ist — und wahrhaftig

nicht bloß in der Friedenssache —: Nicht soll die Welt sich nach
der Bibel richten, sondern die Bibel nach der Welt. So hält es die
große Mehrheit der offiziellen Christen.

Ähnliches gilt von der Hineinschiebung des Friedens ins Eschatologische,

in die Zeit nach der Wiederkunft Christi oder der Vollendung
des Reiches Gottes. Der Sinn von Matthäus 24 wie des ganzen Neuen
Testamentes ist völlig klar, so klar wie der Tag: Mit Jesus Christus
kommt das Reich Gottes auf die Erde. Es tilgt auch den Krieg aus, es
bringt den Frieden. Wo es waltet, da ist Friede. Seine Gemeinde, die
Gemeinde Christi, weiß nichts von Krieg. Es ist ein unmöglicher Gedanke,
der auch bei Matthäus 24 niemals in Frage kommt, daß sie selbst Krieg
mitmachte. Sie hat den Frieden zu verkündigen und zu verwirklichen
und damit der Welt entgegenzutreten. So hat sie es gehalten, solange
Christus in ursprünglicher Kraft noch in ihr waltete; so hat sie es immer
gehalten, so oft diese Kraft Christi in Personen und Bewegungen neu

341



in ihr aufbrach. Wer den Trieden verleugnet, der verleugnet Christus.
Wer irgendwie den Krieg verteidigt, der verrät Christus. Das
Weihnachtsevangelium ist nicht bloß am Rande, sondern im Zentrum ein
Evangelium des Friedens, und zwar nicht bloß des Seelenfriedens,
sondern vor allem des Weltfriedens. Nur eine schwere Verfälschung kann
das leugnen, nur eine große christliche Lüge kann ihm ausweichen. Das
muß heute mit äußerster Schärfe gesagt sein; das sagt heute im Donner
seines Gerichtes Gott selbst.

2.

Das wird aber vollends klar, wenn wir uns nun der Weihnachtsbotschaft

der Engel in ihrem ganzen Wortlaut zuwenden.
Hier ist nun ein Punkt von zentraler und entscheidender Bedeutung.

Es heißt: «Ehre sei Qott in der Höhe und Triede auf Erden unter
Menschen des Wohlgefallens.» Der Zusammenhang des Sinnes dieser Worte
ist ganz offenbar der: «Aus der Ehre Gottes entsteht unter den
Menschen, die Gott die Ehre geben, mit Notwendigkeit der Friede auf
Erden. Die Ehre Gottes steigt mit Christus auf die Erde herunter und
wird Friede unter den Menschen.»

Damit ist der tiefste und höchste Grund des Friedens, das Wesen
des Friedens und das Recht des Friedens, in wunderbarer Klarheit und
Einfachheit und in wunderbarer Herrlichkeit offenbart: Der Triede ist
eine Sache der Ehre Qottes.

Das ist negativ und positiv betrachtet die Wahrheit.
Negativ : Kann es etwas geben, was stärker der Ehre Gottes

widerspricht, als der Krieg und alles, was mit dem Krieg zusammenhängt?
Der Krieg ist die große Zerstörung und Schändung der Schöpfung Gottes.

Er ist vor allem die Zerstörung und Schändung dessen, was die
Krone der Schöpfung darstellt, des göttlichen Ebenbildes im Menschen.
Er ist die Zerstörung und Schändung des Zentralheiligtums Gottes,
gerade auch nach der Bibel, des Lebens. Das Blutvergießen ist der Greuel
der Greuel vor Gott. In dem nach der Sintflut zwischen Gott und Noah,
dem Vertreter der Menschheit, geschlossenen Bunde wird darum vor
allem das Vergießen des Menschenblutes verboten (vgl. 1. Moses 9,
1—17). Der Krieg ist Verkörperung der Qewalt, vor Gott aber gilt das
Recht — das Recht, das.jedes Geschöpf und jede Schöpfung von ihm
hat; darum ist Gewalt gegen Gott. Darum ist jedes Gewehr und jede
Uniform — ob man sie nun noch für notwendig halte oder nicht — in
diesem Sinne eine Beleidigung der Ehre Gottes. Darum ist die Weltzerstörung

des totalen Krieges, die wir heute erleben, eine Offenbarung
nicht der Herrschaft und Ehre Gottes, sondern der Herrschaft und Ehre
Satans. Darum hebt das Reich Gottes, das sich im Reiche Christi
vollendet, den Krieg auf. Darum ist Gott, ist Christus der Friede.

Damit sind wir zu der positiven Seite der Wahrheit gelangt. Die
Ehre Gottes schafft den Frieden. Wer Gott die Ehre gibt, der gibt auch
seiner Schöpfung die Ehre. Der gibt Gottes heiligem Recht die Ehre.

342



Dieses heilige Recht erblickt er über all seiner Schöpfung. Sie darf nicht
angetastet, darf nicht verstört und zerstört werden durch Selbstsucht und
Gewalt des Menschen, sie darf nur als Opfer, aber als Gott, nicht den
Götzen gebrachtes Opfer, dem Menschen dienen. Nicht angetastet werden

darf das Allerheiligste der Schöpfung, das Leben. Das Gebot:
«Du sollst nicht töten» steht, ob Ihm gehorcht werde oder nicht, im
Zentrum der Gebote Gottes. Im Zentrum aller Sittlichkeit, aller echten
Geisteskultur, auch aller Freiheitsforderung und alles Freiheitsgeistes,
steht die Ehrfurcht, die in letzter Instanz immer Ehrfurcht vor Gott
ist. Die Ehrfurcht vor dem Rechte des Andern aber hebt den Krieg auf.
Aller Krieg entsteht letzten Endes aus der Antastung und damit Leugnung

des Rechtes, sei's des andern Menschen, sei's des andern Volkes.
Er entsteht aus dem Egoismus, der sich an die Stelle Gottes setzt. Die
Ehrfurcht vor Gottes Recht jedoch ist der Friede. Der Völkerfriede, wie
der soziale Friede. Dieser Zusammenhang ist in ewiger Wahrheit, Klarheit

und Herrlichkeit in jener prophetischen Friedensweissagung
dargestellt, deren Erfüllung Weihnachten — auf dieser Linie — ist: in der
Weissagung von dem Berge Gottes, der eines Tages höher sein wird
als alle Menschenhöhen; von dem das Gesetz ausgehen wird in die
Menschenwelt, daß sie ihre Schwerter zu Pflugscharen machen und
ihre Spieße zu Winzermessern und den Krieg nicht mehr lernen, und
auch im sozialen Leben an die Stelle der Gewalt das Recht Gottes
getreten ist, so daß jeder im Gottesfrieden unter seinem Weinstock und
Feigenbaum sitzt und kein Kampfgeschrei sie mehr aufschreckt.

So wird die Ehre Gottes zum Frieden auf Erden. Nicht nur in der
Seele, sondern auch in der Welt.

Das Gleiche wird offenbar, wenn wir von der andern zentralen
Formulierung der Weihnachtswahrheit ausgehen : «Und das Wort ward
Tleisch und wohnete unter uns und wir sahen seine Herrlichkeit, eine
Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater voller Gnade und
Wahrheit.» Das heißt: Die ewige Wahrheit Gottes geht als Wirklichkeit

in die arme Menschenwelt ein, diese mit Gottes Licht, Liebe und
Leben, mit Gottes Gnade und Wahrheit erfüllend.

Wir fragen : Kann diese Fleischwerdung des Wortes etwas anderes
sein als Triede — vielleicht genauer gesagt: als auch Friede? Oder
umgekehrt, wenn man etwas so Lästerliches auch nur ausdrücken darf:
Ist es möglich, sich die Fleischwerdung des Wortes als Krieg zu denken,
als totalen Krieg? Kann das, darf das ein Mensch sich vorstellen, und
wäre es der wildeste Bekenner 'des Militarismus und der Kriegstheologie,

die dessen schlimmste Form ist? Muß die Fleischwerdung des Wortes,

die Christus ist, muß die Verwirklichung Christi in einer Christuswelt

nicht Frieden beideuten? Ist die Losung von der Fleischwerdung
des Wortes, diese tiefste Deutung der Weihnachtstatsache, nicht auch
die tiefste Botschaft des Friedens? Schließt die umfassende Gestalt der
Weihnachtswahrheit, die Botschaft von der Menschwerdung Gottes in
Jesus Christus, nicht die Friedensbotschaft als notwendigen Hauptbe-

343



standteil ein? Nehmet sie daraus weg, und es bleibt zuletzt nicht die
Menschwerdung Gottes, sondern die Menschwerdung Satans, nicht der
Himmel, sondern die Hölle übrig.

Christus, der wirkliche Ohristus, der Christus des Evangeliums, ist
der Friede. Das kann keiner leugnen, der ihn selbst sieht und nicht ein
Dogma oder gar einen Mythus; das kann keiner leugnen und verkennen,

der ehrlich sieht.
Gewiß ist Christus auch der Friede der Seele. Gewiß soll auch dies

verkündigt und erlebt werden. Auch an Weihnachten, obschon hier
mehr Gewicht auf den Weltfrieden gelegt werden soll, während an
Karfreitag und Ostern Vielleicht mehr der Friede der Seele, der aus
der Vergebung der Schuld und dem Sieg über das Schicksal, Welt und
Tod entsteht, in den Vordergrund treten darf und soll. Aber der
Zusammenhang ist der, den wir als negativen schon berührt haben : Wie
sollte ein Jünger Christi Frieden der Seele haben können, wenn er ohne
den Glauben an die Verheißung des Friedens auf die heutige Hölle des

Weltkrieges blickt, um vom Mitmachen desselben vollends zu schweigen?

Gott ist nur Einer: Wer 'ihn haben will, und damit den Frieden,
der muß ihn ganz haben, oder er hat ihn überhaupt nicht. Er muß also

von Gott als Verheißung wie als teilweise Wirklichkeit auch den
Völkerfrieden empfangen, nicht bloß den Seelenfrieden. Die in Christus
erschienene Gnade Gottes, die in ihm zum Seelenfrieden wird, muß
ihm auch als Macht erscheinen, die zur Besiegung der Dämonen der
Welt überhaupt wird. Dieser Zusammenhang ist unzerreißbar. Wer
nicht von Christus auch den Völkerfrieden will und erwartet, der kann
von ihm auch den Seelenfrieden nicht haben. Dieser erlischt in Dunkelheit

und Kälte des religiösen Egoismus. Aber auch umgekehrt: Wer
imstande ist, die Friedensverheißung für die Völkerwelt von Christus
zu empfangen, der empfängt damit auch den Frieden für sich selbst.
Es strömt Glanz von jenem Glanz des Weltfriedens auch in das Dunkel
seines Lebens, in Schicksal, Schuld und Tod. Im Größeren ist das Kleinere

eingeschlossen, aber nicht umgekehrt. Es bewährt sich auch hierin
das umfassende Leitwort : «Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes
und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches (das heißt alles, was ihr
persönlich für das seelische und leibliche Leben nötig habt) zufallen.»
Während in der Dunkelheit und Kälte des religiösen Egoismus, der den
Frieden nur für sich selbst haben will, Licht und Wärme des Seelenfriedens

entschwinden, strömen sie von selbst aus dem Frieden, den die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes, das heißt Gottes Ehre in Gottes Recht
und Reich, bedeutet.

Christus ist der Friede. Es kann niemand auf ihn blicken, ohne
Frieden zu empfangen, Friede für seine Seele, aber auch Frieden für
die Welt. Er ist als das Licht der Welt auch die Bürgschaft dafür, die
festeste, ja, in gewissem Sinn, die einzige, daß noch einmal Friede auf
Erden wird. Und das ist der Weihnachtsglanz in tiefer Weltnacht.
Wehe, wer ihn verhüllt Selig, wer ihn offenbart

344



3.
Das alles gilt auch von der Qemeinde Christi. Und nun achten wir

zuletzt auch noch auf jenen Teil der Weihnachtsbotschaft, der da lautet :

«Unter Menschen des Wohlgefallens.»
Achten wir zunächst darauf, daß es so heißt, und nicht wie

gewöhnlich übersetzt wird : «Und unter den Menschen ein Wohlgefallen.»
Diese Übersetzung mag, trotzdem sie unleugbar falsch ist, geduldet
werden, wo der Sinn der ganzen Botschaft verstanden und anerkannt
ist, aber es liegt in ihr schon eine Versuchung zum Mißverstehen. Zu
dem Mißverstehen, daß es neben der Ehre Gottes, aus welcher der
Friede des Menschen fließt, eine Menschheit des Wohlgefallens geben
könnte.,Der Sinn ist vielmehr: «Unter den Menschen des Wohlgefallens

herrscht Friede.» Und das bedeutet: Gott hat Wohlgefallen an
Menschen, die, von Christus aus Gott die Ehre gebend, Frieden auf
Erden verkündigen und vertreten. In Jesus Christus ist ja Gottes
«Wohlgefallen» auf Erden erschienen. Das bedeutet jenes Erwählungs-
wort: «Das ist mein geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe.»
Dieses Wohlgefallen Gottes an dem Menschen, der nach dem Bilde
Christi gestaltet ist, soll zum Wohlgefallen des Menschen am Mitmenschen

werden. Dieses «Wohlgefällen» soll die echte Gemeinde Christi
in der Welt darstellen. Sie soll die zu Liebe und Frieden, zur Bruderschaft

gewordene Ehre und Gnade Gottes in der Welt verkörpern.
Das bedeutet für unser Thema : Nur auf eine Gemeinde und Jüngerschaft

Christi, welche Gott die Ehre gibt, indem sie den Frieden vertritt,
ruht Gottes Wohlgefallen. Gott hat also kein Wohlgefallen an einer
Gemeinde und Jüngerschaft Christi, die das nicht tut. Er hat kein
Wohlgefallen an Kanonen, Maschinengewehren und Kriegsflugzeugen,
vielleicht, wer weiß, auch nicht an amtlichen Zeugen Christi mit dem Dolch
an der Seite. Kriegsverteidigung und Verleugnung der Friedenssache ist
ihm ein Greuel; sie sind Verleugnung Gottes; sie sind Verrat an Christus.

Darum schließen wir, indem wir sagen: «Selig sind die Friedeschaf-
fer (oder Friedenskämpfer) ; denn sie werden Söhne Gottes heißen.»
Selig seid ihr Pfarrer und andere, die ihr um Weihnachten (wie auch
sonst) den Frieden verkündigt, den Seelenfrieden, aber um Weihnachten

gerade auch den Völkerfrieden, den Weltfrieden, den totalen Frieden,

den Gottesfrieden und Christusfrieden, die Fleischwerdung des
Wortes in einer Friedenswelt — aber ein Weihnachtsfest ohne diesen
Frieden ist eine große Lüge. Leonhard Ragaz

Leonhard Ragaz, gest. 6. Dezember 1945
Zum Qedächtnis

Es ist nur natürlich, wenn wir, die Leonhard Ragaz zu den
geschichtlichen Ereignissen noch haben Stellung nehmen sehen, uns
fragen, wie er wohl einen Vorgang wie die einseitige Unabhängigkeits-

345


	Friede auf Erden (Dezember 1943)

