
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 11

Artikel: "Neue Grenzen" der Christenheit in der industriellen Gesellschaft. II.,
Kirche für das Reich Gottes - Christsein für die Menschwerdung des
Menschen. 1., Aktivierung der christlichen Hoffnung ; 2., Der reiche
Mensch ; 3., Der aufrechte Mensch ; 4., Der k...

Autor: Moltmann, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Neue Grenzen» der Christenheit in der
industriellen Gesellschaft

II. Kirche für das Reich Qottes — Cbristsein für die Menschwerdung
des Menseben

l. Aktivierung der christlichen Hoffnung
Will man Wissen, wozu die Christenheit da ist, so muß man

fragen, welcher Zukunft Gottes und des Menschen sie durch das Zeugnis
ihres Glaubens dienen will. Wird die Christenheit in neuen
gesellschaftlichen Verhältnissen verhaltensunsicher, so muß sie sich an ihrer
Hoffnung auf ihre eigentliche Sendung besinnen. Sucht sie den Exodus
aus ihren alten und neuen babylonischen Gefangenschaften, so kann
sie Selbstkritik und Verwandlung nur durch die Aktivierung der
Hoffnungskraft ihres eigenen Ursprungs gewinnen. Die Differenz und der
Widerspruch zwischen Hoffnung und erfahrener Wirklichkeit ist
immer die Triebkraft des ethischen und geschichtlichen Handelns.
Lebt der Mensch nur in den Tag hinein, so kennt er nur die jeweilige
Gegenwart. Lebt er aber über den Tag hinaus, so wird seine Gegenwart

durch Hoffnung von der Zukunft qualifiziert.
An der Besinnung auf die christliche Hoffnung kann man lernen,

daß der christliche Glaube nicht mit dem Religiösen in alter und neuer
Gestalt identisch ist. Er vermittelt dem vergänglichen Menschen nicht
das Ewig-Bleibende und Unvergängliche, sondern die Aussicht auf
eine neue und andere Zukunft aus Gott. Darum bringt er nicht die
Anpassung an die jeweilige Lage und die Abfindung mit der Gegenwart,
sondern eine beharrliche Bereitschaft und eine geduldige Offenheit für
die verheißene Zukunft. Eine Christenheit, die ihre eigene Hoffnungskraft

aktiviert, wird sich nicht als die «Krone der Gesellschaft»
darstellen und sich nicht darin erschöpfen, dieser Gesellschaft innere
Ausgleiche und Entlastungen zu verschaffen. Sie wird dieser
wirtschaftsdynamischen Gesellschaft die Dynamik ihrer eigenen Hoffnung zu
vermitteln suchen. Im Hebräerbrief (13, 13, 14) heißt es: «So laßt
uns nun hinausgehen aus dem Lager — (und das gilt wohl für alle
Lager) — und seine (nämlich Christi) Schmach tragen, denn wir haben
hier keine bleibende Statt, sondern die zukünftige suchen Wir.»
«Bleibende Statt» ist der Inbegriff dessen, was alte und moderne
Gesellschaften dem Menschen zu bieten versuchen. Ihre alten und neuen
Religionen liefern dafür Bestandsgarantien. Die Christen aber haben
dieses mit den Juden gemeinsam, daß sie eine göttliche Verheißung
im Ohre haben und darum eine unruhige Hoffnung im Herzen. Das
macht es, daß sie zu Fremdlingen werden, die in keiner Gesellschaft
zur Ruhe kommen, sondern allein in jener zukünftigen Stadt Gottes,
dem Reiche ihres Herrn. Darum ist ihnen hier, wie der Diognetbrief
sagt, «jede Heimat Fremde und jede Fremde Heimat».

308



Die Verheißung ihres Gottes und ihre Hoffnung richten sich nicht
auf einen Himmel des Seligen und nicht auf ein Reich des reinen
Geistes, sondern auf die Schöpfung eines neuen Menschen und eines
neuen Himmels und einer neuen Erde durch Gott. Sie sind darum
nicht intern, sondern extern ausgerichtet. Man darf darum jene
befremdende Fremdlingsschaft nicht mit Weltfremdheit verwechseln
und für hinterwäldlerisch halten. Die christliche Hoffnung macht den
Menschen nicht weltfremd und hinterwäldlerisch, sondern zukunftsbereit.

Um des Kreuzes Christi willen, das auf dieser Erde stand, sind
sie auch in ihrer Hoffnung der Erde treu. Sie erwarten eine Zukunft
aus Gott für diese Erde und für diese irdischen, schuldigen und sterbenden

Menschen. Wenn aber das richtig ist, dann tritt in der christlichen
Hoffnung die von Gott erwartete Zukunft des Menschen und der Erde
in einen Widerspruch zur vorhandenen und erfahrbaren Gestalt des
Menschen und der Erde. Die Christen müssen diesen Widerspruch
zwischen dem, was sie glauben, und dem, was sie sehen und erfahren,
erkennen und in Geduld und Gehorsam aushalten. Sie können ihre
Hoffnung für die Welt darum nur zusammen mit Widerspruch gegen
das Schema dieser Welt, das vergehen wird, bezeugen. Die durch
Jesu Auferweckung vom Tode begründete Hoffnung kann dann nicht
nur Trost in allem Leide sein, sondern muß auch als der Widerspruch
Gottes gegen das Versinken in Leid, Schuld und Tod verstanden und
zum Ausdruck gebracht werden. Darum nennt Paulus den Tod «den
letzten Feind» (1. Kor. 15, 26) Gottes und des Menschen und erwartet,

daß er verschlungen werde vom Leben des Auferstandenen.
Wenn aber dieses von dem letzten und unausweichlichen Feind

gilt, der das menschliche Leben hier in Unwürden hält, um wieviel
mehr muß es dann auch gelten von allen jenen kleinen Unmenschlichkeiten,

die das menschliche Leben hier bedrücken Richtet sich die
christliche Hoffnung auf die Negation der großen Negationen des
Lebens : die Schuld und den Tod, durch Gott, um wieviel mehr muß
sie sich auch auf die Negation der vielen kleinen Negativa des Lebens
richten! Ist der Glaube Hoffnung auf die wahre, endliche
Menschwerdung des Menschen durch die Verschlingung der Schuld durch
Gottesgerechtigkeit und die Verschlingung des Todes vom Leben aus
und mit Gott, um Wieviel mehr muß diese Hoffnung auf die Menschlichkeit

des Menschen den Protest gegen des Menschen Unmenschlichkeit

hier auf sich nehmen
Die Kirche ist nicht für sich selber da. Sie ist für das Reich Gottes

und die Freiheit der Kinder Gottes da und nur darum ist sie auch
für die Welt da. Die Christenheit ist nicht für sich selber hier,
sondern für die Menschwerdung des Menschen, die er durch Christus
und im Glauben finden kann und erreichen soll. Darum kann es der
Kirche in der Gesellschaft nicht vordringlich um Sicherung, Einfluß,
Prestige und Anerkennung ihrer selbst gehen, sondern es muß ihr um
die Menschlichkeit des Menschen und um die Vermenschlichung der

309



Gesellschaft gehen. Das Ziel der Christen sollte in ihrem Beten, Denken

und Leiden die verheißene Menschlichkeit des Menschen sein, der
sich hier in Unmenschlichkeiten windet. Es gibt einen alten rabbinischen

Satz über das Leiden Israels : «Jede Not, an der Israel und die
Völker teilhaben, ist eine Not (die man im Gebet vor Gott bringen
soll). Jede Not, die Israel allein trägt, ist keine solche Not.» Sollte
'das nicht auch für die Völkerkirche gelten?

Wenn sich nun die Hoffnung des Glaubens auf reale geschichtliche

Zukunft Gottes für den Menschen richtet, dann kann sie sich
als Hoffnung auf Gott nicht länger von den kleinen, konkreten, auf
erreichbare Ziele und sichtbare Veränderungen gerichteten
Hoffnungsbewegungen dadurch distanzieren, daß sie diese in ein anderes
Reich verweist und ihnen teilnahmslos und gleichgültig gegenüber
stehenbleibt und so mit ihnen koexistiert. Wer auf die Freiheit der
Kinder Gottes hofft, kann den Bemühungen um eine freiere Welt wohl
kritisch, nicht aber gleichgültig gegenüberstehen. Wer durch Ostern
mit einer großen Hoffnung in die Geschichte gesandt ist, kann sich
nicht mehr mit einer ängstlichen Behauptung des Status quo In der
Welt begnügen, sondern ist durch Leiden und Gehorsam zur
Veränderung der Welt aufgerufen.

In welches Verhältnis aber kann sich diese Hoffnung des Glaubens
zu den menschlichen Hoffnungsbewegungen setzen?

a) Die Hoffnung des Glaubens an Gott muß die Vermessenheit
in jenen Hoffnungsbewegungen auf bessere Freiheit und soziale
Gerechtigkeit zersetzen. Sie muß ihre kritiklose Naivität aufklären. Diese
Realutopien können den Menschen mit ihren Errungenschaften nicht
zur Versöhnung mit dem Dasein erpressen. Wo sie sagen, daß alles
sehr gut sei, ist zwar manches besser geworden, aber doch nicht alles
sehr gut. Die christliche Hoffnung muß die Keime der Resignation
in diesen Hoffnungsbewegungen angreifen. Das kann sie nicht nach
dem Motto: Es kommt doch nichts dabei heraus, der Mensch ist
unverändert schlecht, und auch nicht im Namen getroster Verzweiflung

tun, sondern einzig im Namen ihrer «besseren Verheißungen»
(Hebr. 8, 6). Diese Arbeit an der Zersetzung der Krankheitskeime ist
unangenehm und macht keine Freunde, ist aber für die Gesundheit
notwendig.

b) Die Hoffnung des Glaubens muß auf der anderen Seite selber
zu einer Quelle für schöpferische, erfindungsreiche Phantasie der
Liebe werden und ein antizipierendes Denken freisetzen, das danach
fragt, Wie es nach Möglichkeit hier besser, gerechter, freier und
menschlicher für den Menschen werden kann. Wenn die christliche
Hoffnung an der Auferweckung des Gekreuzigten erkennt, daß Gott
Gerechtigkeit dem Schuldigen, Leben dem Sterbenden, Freiheit dem
Erniedrigten und wahre Menschlichkeit dem Unmenschen zuspricht
und verheißt, so muß sie dann auch zusehen, was dementsprechend
in der Geschichte nach Möglichkeit sein kann. Sie Wird also die an-

310



kommenden neuen Möglichkeiten der Geschichte auf bessere
Entsprechung zu dieser Zukunft zu prüfen und zu ergreifen haben und
mit beharrlicher Geduld nach Möglichkeit zur Entsprechung suchen.
Sie wird sich nicht wie Sancho Pansa bequem mit dem Vorhandensein

abfinden. Sie wird auch nicht wie Don Quichotte gegen
Windmühlenflügel ankämpfen. Sie muß realistisch die real-objektiven
Möglichkeiten in Entsprechung auf die in Aussicht gestellte Zukunft
wahrnehmen und annehmen. Das hindert nicht das eindeutige
Bekenntnis, charakterisiert wohl aber eine Hoffnung, die nicht nur ständig

'ihre eigene gute Gesinnung demonstrieren, sondern auch etwas
Wirkliches erreichen will. Das hindert auf der anderen Seite auch
nicht die Dankbarkeit für das Gegebene als das von Gott Geschenkte.
Die Dankbarkeit aber verwendet das «Gegebene» für den Auftrag des
Gottes, der es gab. Das ist endlich auch nicht in einem direkten Sinn
Reich-Gottes-Arbeit, wohl aber ist es ein Gehorsam, der der Zukunft
Gottes im unzureichenden Material der vergänglichen Geschichte zu
entsprechen sucht, indem er jenem Einen gehorsam Wird und nachfolgt,

auf dessen Angesicht die kommende Herrlichkeit Gottes offenbar

ist.
Gehen wir nun zu konkreten Zielen über, auf die hin christliche

Hoffnung aktiviert werden kann, so setzt das den Dienst der
Verkündigung des Evangeliums voraus. Er kann nicht durch anonyme
Mitmenschlichkeit ersetzt werden. Aktivierung der Hoffnung soll
heißen, daß die Hoffnung des Glaubens an die Zukunft, die der
Mensch aus Gott finden soll, hier real wird im Leiden an der
Unmenschlichkeit und, wo es sein kann, im Kampf gegen sie. Christliche
Sozialarbeit wird darum darauf dringen, «alle Verhältnisse umzuwerfen,

in denen der Mensch ein verächtliches, ein erniedrigtes, ein
geknechtetes und ein verlassenes Wesen ist» (Marx), damit dieser
Mensch ein reicherer, ein aufrechterer, ein königlicherer und ein
sinnvollerer Mensch werde. Damit steht die Christenheit vor den humanen
Problemen, die die industrielle Gesellschaft aufwirft. Wenn wir dem
Industriesystem nicht menschliche Ziele zu setzen vermögen, dann
wird der Mensch in ihm verkommen.

2. Der reiche Mensch

Tritt Jesus als Helfer und Prophet des Gottesreäches zu den
Armen und Elenden, den Kranken und Hilflosen, ruft er Mühselige und
Beladene zu sich, so ist damit angezeigt, daß der Mensch durch
Armut, Hunger, Krankheit und Elend in Unwürden gehalten wird und
es zum Menschen Gottes gehört, daß er satt, reich, gesund und glücklich

an den Gütern der Erde werde. Die verheißene Zukunft des
Reiches Gottes ist nicht nur intern, sondern ist auch extern auf Segen,
Schalom, Frieden und Glück gerichtet. Man soll das nicht in geistigem
Hochmut für untergeordnete Bedürfnisse halten. Auch der Leib
gehört dem Herrn und der Herr dem Leibe (1. Kor. 6, 13). Durch In-

311



dustrialisierung ist es erreichbar, im Kampf gegen den Hunger in der
Welt erfolgreicher zu werden als früher. Also wird sich die Christenheit

an den Sozialprogrammen beteiligen, mit denen Verhältnisse
angestrebt werden, in denen Hunger und Armut und Krankheit für
möglichst viele aufhören. Sie kann darin zwei Gesichtspunkte insonderheit

entwickeln:
Erstens kann sie zum Anwalt der in einer bestimmten Gesellschaft

nicht oder nur unzureichend öffentlich vertretenen Menschengruppen
werden, wenn es um die Verteilung des Sozialproduktes und um
Investitionspolitik geht. Sie kann darin weiter auf Ausgleich zwischen
Konsum und Investitionen dringen. Eine Gesellschaft, die nur
investiert, opfert die Gegenwart für die Zukunft auf. Aber eine Gesellschaft,

in der die Kategorie Zukunft vermieden wird, verliert die
Kraft für weitsichtige Investitionen. Sie opfert die Zukunft dem
Genuß der Gegenwart. Zweitens kann sie zum Anwalt jener hungernden
und verelendeten Menschengruppen werden, die außerhalb einer
industriell entwickelten Gesellschaft leben. Denn der Mensch wird nicht
reich, wenn nicht alle reich werden; er wird nicht satt, wenn nicht
alle satt werden; er wird nicht glücklich, wenn nicht alle glücklich
werden. Der Kampf gegen Hunger und Armut durch Industrialisierung
ist entweder universal und ohne Unterschied, oder er hat noch gar
nicht begonnen.

3. Der aufrechte Mensch

In einer wirtschaftsdynamischen Gesellschaft, in der Wohlstand
für alle möglich wird, Wird immer übersehen, daß Menschen gar
nicht nur nach Reichtum, sondern ebensosehr nach Anerkennung
hungern. Man kann auch im Wohlstand und durch Geschenke erniedrigt
und beleidigt werden. Wenn Jesus sich mit Zöllnern und Sündern
an einen Tisch setzt, so wird daran deutlich, was Zuerkennung von
Gottesgerechtigkeit für Rechtlose heißt. Der Mensch Wird nicht nur
durch äußere Not in Unwürde gehalten, sondern auch durch fremde
Erniedrigungen und durch Selbsterniedrigung verächtlich. Darum
gehört es zur Menschlichkeit Gottes, für die Würde und das Recht des
schutzlosen anderen einzutreten und es zu respektieren.

In den Anstrengungen der afrikanischen und asiatischen Völker
und in den gewerkschaftlichen Forderungen geht es nicht nur um
Überwindung äußerer Not, sondern im gleichen Atemzuge auch um
Anerkennung der Menschenwürde und um Zubilligung von Freiheit
und Selbständigkeit. Dieses zu übersehen oder nicht zu achten, führt
zu Selbstüberschätzung und Enttäuschung. Um es mit einem Schlagwort

zu sagen : zum «Brot für die Welt» gehört auch «Recht für die
Welt». Leider sind die bisher bekannten Wohlstandsprogramme und
industriellen Sprünge nach vorn immer noch erkauft mit dem erzwungenen

Verzicht auf Recht, Freiheit und Unabhängigkeit. Tritt aber
an die Stelle der früher notwendigen Herrschaft von Menschen über

312



Menschen Wirtschafts- oder Staatsbürokratie, so ist das nichts
anderes als eine neue Untertänigkeit des Menschen. Es gibt aber so wenig
menschliche Würde ohne Ende der Not, wie es menschgemäßes Glück
ohne das Ende alter und neuer Untertänigkeiten gibt. Darum muß
der Aufbau einer Wohlstandsgesellschaft zusammen mit dem sehr
schwierigen Abbau von Abhängigkeiten vor sich gehen, wenn eine
menschlichere Gesellschaft daraus entstehen soll. Der satte Wohl-
standssklave ist nicht der «reiche Mensch». Der reiche Mensch kann
nur der aufgerichtete Mensch mit erhobenem Haupte sein.

4. Der königliche Mensch
Paulus und die Reformatoren haben immer mit Nachdruck

betont, daß der Mensch, der seine Menschlichkeit, seinen Ruhm und
sein Ansehen aus seinen Werken und Leistungen bezieht, der
erniedrigte, abhängige Unmensch sei. Er verbreitet nicht freie Menschlichkeit

um sich her, sondern das Gesetz der Werke. Dieser Rühm
der Werke widerspricht aber jenem Ruhm und jener Anerkennung,
die der Mensch aus der freien Gnade Gottes empfängt. Darum
widerspricht der Ruhm des Leistungsstandards auch der wahren Menschlichkeit

des Menschen. Paulus hat dieses am gesetzestreuen Juden
seiner Zeit exemplifiziert und hat die königliche Freiheit des
Menschen darin gesehen: «So halten wir nun dafür, daß der Mensch
gerecht werde ohne des Gesetzes Werke, allein durch den Glauben»
(Rom. 3, 28). Die Reformatoren sähen dieses Gesetz der Werke in
den Gesetzen, mit denen die christliche Kirche den Menschen
bedrückte und ihr eigenes Zeugnis von der königlichen Freiheit des
Glaubens behinderte. Wir machen nun einen großen Sprung in das
19. Jährhundert. Goethe hat im «Zauberlehrling» jenen Umschlag
vom Herrn zum Knecht gezeigt, von dem, der die Geister ruft, zu dem,
der sie nicht wieder los wird. Sowohl bei Karl Marx wie bei Max
Weber wird diese Zauberlehrlingsstruktur der modernen Gesellschaft
nachdrücklich aufgewiesen : «Die Ausgeburten ihres Kopfes sind ihnen
über den Kopf gewachsen. Vor ihren Geschöpfen haben sie, die
Schöpfer, sich gebeugt», schrieb Marx (Frühschriften, ed. Landshut,
1953, 341). Das Produkt ihrer Hände verselbständigt sich gegen sie
und beginnt sie zu beherrschen. Wissenschaft und Technik und die
von ihnen freigesetzten Prozesse beginnen jene zu versklaven, die mit
ihrer Hilfe von der Natur und vom Schicksal frei werden wollten. Der
Betrieb wächst einem Menschen über den Kopf. Zuerst bedient er sich
einer Maschine, dann bedient er diese Maschinerie. Dieser von
seinem eigenen Betrieb versklavte Mensch ist ein Unmensch. Zählt der
Mensch nur nach dem, was er leistet oder sich leisten kann, so lebt er
unwürdig. Die Botschaft von der Freiheit des Glaubens, vom Gesetz
der Werke und von der grundlosen Anerkennung des Menschen durch
Gott bricht diese Versklavung des Menschen durch seiner Hände
Werk oder seines Geistes Ausgeburten. Der von Gott freigesprochene

313



und voraussetzungslos gellebte Mensch ist der königliche Mensch,
denn er ist frei von Ruhm oder den Depressionen seiner Werke. Diese
Freiheit des Menschen muß nun auch nach Möglichkeit Gestalt gewinnen

in den Rechtsformen einer Gesellschaft. Das heißt erstens, daß der
Mensch die von ihm in Gang gesetzten Prozesse technischer,
Wirtschaftlicher und militärischer Art wieder in die Hand bekommen muß.
Wer eine solche Herrschaft ausübt, wie sie dem modernen Menschen
zugefallen ist, darf nicht die naive Bewußtlosigkeit spielender Kinder
in Anspruch nehmen. Er muß es lernen, die Konsequenzen zu
übersehen, und muß Alternativen im Gebrauch der Machtfülle
zurückgewinnen. Er muß über seine Werke hinaussehen können, um sich
überhaupt fragen zu können, wozu er sie verwenden will. Das aber
kann er nicht als Sklave seiner Produktion. Das heißt zweitens, daß
die rasch wachsenden Produktivkräfte in menschliche Kontrolle
genommen werden müssen und daß die Kontrolleure durch ein
ausgewogenes System von Rechtsinstanzen kontrollierbar sein müssen:
also die innere und äußere Demokratisierung der wissenschaftlichtechnischen

Herrschaftssysteme.

5. Der sinnvolle Mensch
Endlich tritt bei steigendem Wohlstand heute immer stärker

zutage, daß der Mensch keineswegs nur durch Elend, durch
Nichtachtung und das Gesetz der Werke in Unwürden gehalten wird,
sondern noch mehr durch etwas, was man, schwer greifbar, das Nichts,
die Frustration, disease of boredom nennen kann. «We have fought
a Winning fight against hunger and poverty only to discover that we
are perhaps facing an even tougher enemy—boredom», schrieb N.
Cousins (Shelfhelp and Social Welfare, 1954, 44). Sollte es gelingen,
die ökonomischen und politischen Nöte des Menschen aufzuheben,
so ist damit die Not des Menschseins doch noch nicht behoben,
sondern nur verlagert und verschoben. Die Unwürden der menschlichen
Existenz treten in erfüllten Wohlstands- und Freiheitsprogrammen
nicht in den Hintergrund, sondern nur noch fühlbarer in den Vordergrund:

«vom Kiefer des Todes herab bis zu den Lebensebben der
Langeweile, des Überdrusses». Man hat dann die Negativa des
Lebens nicht mehr in konkreter, angreifbarer Gestalt vor sich : als Hunger,

als Unfreiheit, als diese oder jene Erniedrigung. Aber damit ist
jenes in ihnen andringende Nichts keineswegs aus dem Leben
ausgeschieden. Es äußert sich in Frustrationsgefühlen, im Leiden an der
Anonymität und Vereinsamung und hat ganz unberechenbare und
sehr gefährliche Ausbruchsversuche ins Absurde zur Folge. Mehr
Wohlstand, mehr Freizeit, mehr Rechte führen den Menschen nicht
automatisch zur Menschlichkeit und zur Selbstverwirklichung, wie
man im 19. Jahrhundert meinte, sondern konfrontieren ihn einem
kaum noch angreifbaren Hohlraum in sich und um sich herum.

314



Es ist ganz unzureichend, diese Phänomene dem sogenannten
anarchischen Zustand einer sogenannten kapitalistischen Gesellschaft
anzulasten, denn sie treten auch in sozialistischen Gesellschaften auf.
Es sind nicht Effekte von Kapitalismus oder Sozialismus, sondern von
Industrialisierung. Ökonomische Erklärungen aber versagen hier
ebenso wie psychologische, ökonomische Heilungen ebenso wie
psychotherapeutische.

Ist es die Melancholie der Erfüllung, die enttäuscht? Das, was in
Wahrheit enttäuscht, ist die erfahrene oder vorgeahnte menschliche
Existenz selbst, wie sie aus der industriellen Gesellschaft hervorgeht
oder hervorgehen Wird, hat Raymond Aron erklärt (Bergedorfer
Gesprächskreis, Protokoll Nr. 16, 1964, 8). Es liegt darin die wahre
Erkenntnis, daß jedes Hoffnungssystem enttäuscht, sobald es sich
verwirklicht, und daß in jedem Aufbruch in eine menschlichere Zukunft
mehr an Erwartung steckt, als irgendeine Zukunft in der Geschichte
zu erfüllen vermag. Ist es die Negation und Infragestellung des Lebens
durch den Tod, der sich mit seiner Verwesung mitten in einem für
gelungen gehaltenen Leben geltend macht? Ist es die schweigende
Anwesenheit Gottes, der sich durch Abwesenheit geltend macht?

Ich wage es nicht, das zu entscheiden, möchte aber betonen, daß
alle uns bekannten Sozialprogramme und Unabhängigkeitserklärungen

und Humanismen an dieser Stelle ins Leere stoßen, so daß ihre
Wege sich im Sande des Nichtigen zu verlaufen scheinen. Auf der
anderen Seite glaube ich, daß der Glaubende Grund hat zur Hoffnung
auf die Vernichtung dieses Nichts durch den aus dem Nichts
schaffenden Gott. Er kann darum dieses Nichtige erkennen und das Leiden
an ihm annehmen. Er weiß sich zusammen mit der ganzen Kreatur
diesem Nichtigen unterworfen, doch auf Hoffnung hin. Darin ist seine
Hoffnung doch Auferstehungshoffnung. Sie wird universal, wo er
Solidarität mit der harrenden Kreatur ihr diese Hoffnung vermittelt,
die in der Geduld lebendig wird.

Das Christentum hat keine Zukunft in der modernen Gesellschaft,
wenn die Christenheit dieser Gesellschaft nicht jene Zukunft bezeugt,
die ihr Gott bereitet hat. Es ist die Zukunft, in der Gott ist, und ihm
entsprechend die Zukunft des reichen, des aufrechten, des königlichen
und des sinnvollen Menschen. Nachdem die Zukunftsperspektiven
der gesellschaftlichen Hoffnungsbewegungen in dem Maße verblassen,
wie Sie die Wirklichkeit verwandeln, ist dieses die einzige Zukunft,
die den Zauber wirklicher Transzendenz in sich hat.

Die Christenheit kann jene Vier Formen der Unmenschlichkeit
öffentlich bekämpfen, wo sie Gelegenheit zur gesellschaftspolitischen
Mitarbeit an der werdenden Gesellschaft findet. Findet sie diese nicht,
so kann sie durch Sozialkritik und bewußtes Leiden und Fürbitte zum
öffentlichen Zeugen jener Menschlichkeit werden, die sie für die
wahre Zukunft des Menschen hält. Jürgen Moltmann

315


	"Neue Grenzen" der Christenheit in der industriellen Gesellschaft. II., Kirche für das Reich Gottes - Christsein für die Menschwerdung des Menschen. 1., Aktivierung der christlichen Hoffnung ; 2., Der reiche Mensch ; 3., Der aufrechte Mensch ; 4., Der königliche Mensch ; 5., Der sinnvolle Mensch

