
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 7-8

Artikel: Mut zur politischen Verantwortung

Autor: Rasker, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo Kramer zum 75. Geburtstag
Diesen Monat (11. Juli) feierte unser Freund seinen 75. Geburtstag.

In voller Spannkraft, wie sein «tour d'horizon» des Monats auch
diesmal beweist. Wir freuen uns, daß es ihm vergönnt ist, weit über
die übliche Zeitspanne hinaus tätig zu sein im Dienste der Sache, die
ihm und uns allen am Herzen liegt. Im Dienste der Wahrheit vor
allem, und das heißt, daß sein Dasein nicht ein Leben der Beschaulichkeit,

sondern des Kampfes war — und noch ist. Wie sehr wir
von den «Neuen Wegen» auf sein unbestechliches Urteil abstellen,
wie viel uns seine aufrechte und würdige Haltung in der heutigen
Zelt bedeutet, das wissen die Leser und Freunde der «Neuen Wege»
auch ohne überschwängliche Worte des Lobes. Möge Hugo Kramer
uns im Kampf um eine gerechtere Welt noch recht lange erhalten
bleiben. Das wünschen wir ihm und uns von Herzen. Red.

Mut zur politischen Verantwortung
Wir sind uns wohl bewußt, daß wir Amateurpoîitiker sind. Aber

es handelt sich um eine ernste Sache. Wenn wir uns nicht mit Politik
befassen, befaßt die Politik sich mit uns — zum Heil oder zum
Verderben. Darum, wenn schon nicht aus Liebe, dann aus Not treiben
Wir Politik.

Aber auch aus Verantwortlichkeit. Vor kurzer Zeit schrieb der
niederländische Politiker Patijn : «Politik ist verantwortliches Sichabgebfen
mit Macht.» Man kann das gelten lassen, aber sofort kommt die
Frage: vor welcher Instanz und nach welchen Normen gilt diese
Verantwortlichkeit? Handelt es sich um die Selbstbehauptung einer
Gruppe, einer Klasse, eines Staatenblocks? Handelt es sich um einen
beschränkten oder großen Egoismus? Gelten hier Normen der
Humanität, Menschlichkeit, Freiheit, Gerechtigkeit? Und wenn so, was
verstehen wir unter diesen Begriffen? Aus welchen Gründen und vor
welcher höheren Instanz machen gerade wegen dieser Begriffe
Politiker einander die schwersten Vorwürfe? Sind wir vor Gott
verantwortlich, vor Jesus Christus? Woher nehmen wir das uns leitende
Menschenbild? Tragen Wir auch Verantwortung für die Geschichte
und für die Zukunft? Nach welchem Zukunftsbild? Wohin wollen
Wir uns entwickeln?

Mit diesen Fragen befassen wir uns als Amateurpolitiker und als
verantwortliche Staatsbürger und als Christen. Und in unserer
Bewegung tun wir es auf breiter internationaler und ökumenischer
Grundlage — was einerseits die Probleme viel komplizierter macht,
andererseits uns durch gegenseitige Korrektur vor Kurz'sichtigkeit
bewahrt.

200



l. Zeit

Vorbedingung zur verantwortlichen politischen Entscheidung ist
das Verständnis für die eigene Zeit, welche eine Zeit in Bewegung
ist. Es fällt vielen Politikern und politisch denkenden Staatsbürgern
schwer, in diesem Sinn historisch zu denken. Wir haben Anlaß zu
der Meinung, daß das besonders im Westen der Fall ist. Diese
Politiker verstehen Historie mehr als Vergangenheit denn als Zukunft;
sie schauen zurück und möchten die Veränderungen nicht nur
möglichst leise verlaufen lassen, sondern auch möglichst viel aus der
Vergangenheit in die Zukunft hinüberretten. Womit die Frage sich stellt,
ob feine solche Zukunft diesen Namen verdient, oder eigentlich nur
eine Verlängerung der Vergangenheit ist.

Dagegen sind andere Politiker und Staatsbürger — und ich glaube
deren sehr viele in den sozialistischen und in den Entwicklungsländern

zu sehen — auf eine neue Zukunft aus, und am Anknüpfen an
die Vergangenheit wenig interessiert. Sie nehmen aus der Vergangenheit

wenig mit, worüber sie wirklich froh sein könnten und ihre Hoffnung

ist ausgerichtet auf eine grundsätzliche Änderung und
Erneuerung.

Das macht den internationalen politischen Gedankenaustausch
so schwierig und erfüllt von Mißtrauen — wo die eine Partei sich
absetzt gegen die Vergangenheit und eine radikal neue Zukunft
erstrebt, während die andere an der Vergangenheit festhält und einer
Erneuerang ängstlich entgegensieht — sie ahnt in dem Neuen das
Unvertraute, Unheimliche, Drohende.

Die Probleme der Koexistenz sind dadurch von Mißtrauen und
gegenseitigen Anschuldigungen und Vorwürfen überlastet.
Schlagwortartig lauten diese und manchmal verrät sich darin eine Projektion

des eigenen geheimen Verhaltens auf das Bild, das man sich von
der Gegenpartei macht. Man sollte darum sehr hellhörig dafür sein,
wenn hie Imperialismus, Kolonialismus, dort Aggressivität und
Inhumanität vorgeworfen oder auch nur vermutet werden. Es ist
bequemer dies zu tun, als zu versuchen, das wirkliche Anliegen der
anderen Partei zu ergründen — aber es ist auf die Dauer unendlich viel
gefährlicher.

2. Raum

Daß die Welt anders geworden ist und noCh viel stärker verändert
werden Wird, ist auch eine räumliche Sache. Der britische Historiker
Geoffrey Barraclough hat in seiner «Einführung zur zeitgenössischen
Geschichte»1 (wie auch einmal sein Vorgänger Arnold J. Toynbee2)
über «The Dwarfing of Europe», das Schrumpfen Europas geschrieben.

Schon vor dem Ersten Weltkrieg hat diese Schrumpfung seiner
Einsicht nach angefangen, in unserer Zeit ist sie unwiderruflich ge-

1 G. Barraclough : An Introduction to contemporary History, London 1964.
2 Arnold J. Toynbee: Civilization on Trial, Oxford 1948.

201



worden. Noch in der letzten Zeit des 19. Jahrhunderts meinten die
europäischen Völker, die ganze außereuropäische Welt auf ihre
politisch-ökonomischen Einflußsphären — am liebsten als abhängige
Kolonien — aufteilen zu können und zu dürfen. Zuerst entzogen sich
diesem Einfluß die sogenannten weißen Kolonien (USA, Kanada,
Australien, Neuseeland, Südafrika), dann fand nach dem Zweiten
Weltkrieg die rasche Entkolonisierung der sogenannten farbigen Völker,

die Wiedergewinnung ihrer Souveränität und Identität statt.
Es wird jetzt hart gearbeitet an einer Integration und Konsolidierung

Westeuropas, militärisch und ökonomisch, teils in Zusammenarbeit

mit den USA, teils in feiner gewissen Unabhängigkeit von ihnen.
Dabei ist aber immer zu bedenken, erstens, daß Europa größer ist als
sein westlicher Teil: von Irland bis zum Ural, von Spanien bis nach
Finnland; zweitens, daß nicht der Atlantische, sondern der Pazifische
Ozean das Mittelmeer der Zukunft ist. Der USA-Senator Albert J.
Beveridge sagte schon um die Jahrhundertwende «The power that
rules the Pacific is the power that rules the world» (Die Macht, welche

den Pazifischen Ozean beherrscht, beherrscht die Welt). Europa
ist also nicht mehr das Zentrum, wo die weltpolitischen Entscheidungen

fallen. Die heutige Verlagerung der USA-Machtpolitik vom
Atlantischen Vertrag auf Südostasien ist ein deutliches Symptom dafür.
Das typische Projektionsdenken hat sich im Zusammenhang damit
auch verwandelt — militärisch unsinnig, aber weltpolitisch ridhtig,
wenn manche im Westen jetzt meinen: die Bedrohung für die «freie
Welt» komme nicht so sehr von Rußland als vielmehr von China.
Daß es sich in beiden 7ällen um Angst vor dem Kommunismus handelt,

welcher die freiheitliebende Demokratie bedrohe, ist dabei
weniger ausschlaggebend als der Umstand, daß man sich im Westen
immer noch historisch und kulturell viel verwandter mit Rußland als
mit China fühlt. Die Fremdheit Chinas wird als viel radikaler, also
viel «unheimlicher» empfunden. Dazu fühlt man sich geneigt zu
fragen, ob der Konflikt Rußland — China weniger mit der Frage nach
der orthodoxen Deutung des Marxismus-Leninismus zu tun haben
könnte als mit der Tatsache, daß Rußland schon im letzten Teil des
19. Jahrhunderts an dem europäischen Rennen nach dem Pazifik
teilgenommen und dabei seinen Machtbereich auf Gebiete ausgedehnt
hat, auf welche China jetzt sowohl historische wie machtpolit'ische
Ansprüche erhebt.

Eine zweite Machtverlagerung, welche dem früheren
Europazentrismus Abbruch tut, besteht im Aufkommen der entkolonisierten
Gebiete als einer dritten Macht — fast ganz Lateinamerika, Afrika,
Asien zusammenschmiedend zu einer Interessengemeinschaft, militärisch

unbedeutend, ökonomisch noch zu schwach, um deren Gunst
sich dennoch die westeuropäischen Staaten zusammen mit den USA,
wie auch die osteuropäischen Staaten und China, in hartem
Wettkampf bewerben. Das Merkwürdige dabei ist die Aufdeckung einer

202



zunfehmenden Machtlosigkeit der Mächtigen und einer Macht der
Ohnmächtigen — womit das alte Bibelwort sich bewahrheitet: «Weisheit

ist ja besser denn Stärke» (Pred. 9, 16), das heißt konkret: kluge
politische Erkundung und Ausnutzung der Weltlage ist mehr als
vielfache militärische Ubergewalt. Ganz konkret heißt das: erstens, daß
die USA, auch wenn sie ihren neukoloniallstischen Krieg in Vietnam
noch einmal gewinnen sollten, davon auf längere Sicht keinen Nutzen
haben werden; zweitens, daß de Gaulles — durch welchen nationalen
Ehrgeiz auch getriebenes — Suchen nach Verständigung sowohl mit
den osteuropäischen Wie mit den indochinesischen Staaten (und, wenn
ich es bescheiden sagen darf, die neue Freundschaft meines eigenen
Landes mit Indonesien) für die Zukunft der Welt mehr Verheißung
hat als eine von militärischem Denken beherrschte Politik; drittens,
daß wir uns fragen sollten, ob wir Hitler wirklich überwunden haben,
wenn wir eine Machtpolitik betreiben, welche seine Methoden nicht
nur verwendet, sondern sogar perfektioniert; viertens, daß auf der
Grundlage von Verständigung und mit Bereitschaft zum Wagnis der
Koexistenz In Raum und Zeit die einzig aussichtsreiche Möglichkeit
besteht, Wirklich ihres Namens werte Politik zu treiben.

3. Qlaube

Unsere christliche Friedenskonferenz hat als eine mitteleuropäische
Bewegung angefangen — aber sie ist sich schon bald bewußt geworden,

daß es zu wenig ist, wenn Wir uns mit der deutschen Frage, mit
der Versöhnung Deutschlands mit seinen Nachbarn und — etwas
weiterblickend — mit den Problemen der Koexistenz zwischen den
sozialistischen und den sich freiheitlich-demokratisch nennenden Ländern

Europas befassen. Wir haben dem in der Wahl der Referenten
und der Thematik der Zweiten Allchristlichen Friedensversammlung
und im gegenwärtigen Ausbau der Organisation auch Ausdruck
verliehen.

Das hat nicht nur seinen Grund in der Erkenntnis der heutigen
weltpolitischen Entwicklung: «The Dwarfing of Europe», der
Verlagerung des weltpolitischen Entscheidungsraumes vom Atlantik auf
den Pazifik, und der zunehmenden Bedeutung der sogenannten
Entwicklungsländer, die schon eine Mehrhfeit in der Vollversammlung
der UNO sind und auf deren Entscheidungen manchmal einen
günstigen Einfluß haben.

Es hat auch vor allem seinen Grund in unserem Glauben, daß die
Erde und ihre Fülle dfes Herrn ist, und wir Ihm darum verantwortlich
sind dafür, was wir mit seiner Erde tun. Unser Beitrag in der politischen

Diskussion ist In erster Linie der Aufruf, mit dem wir uns
gegenseitig Mut machen, es mit seinen Verheißungen und seinen
Geboten zu wagen. Wir nennen das unser eschatologisches Denken. Das
heißt:

Erstens : es handelt sich im christlichen Glauben zunächst um das

203



Reich Qottes. Gottes Offenbarung ist nicht in erster Linie auf das
Seelenheil ausgerichtet, sondern auf seinen Anspruch auf die Welt
und alle ihre Bewohner — zu deren irdischem Heil. Seinen Geboten
sind das Leben und die Länge unserer Tage unterstellt. Wir haben
das durch eine unheilvolle Vermischung der christlichen Mission mit
westlicher Expansion und Profitwirtschaft für die Bewohner der Welt
unglaubhaft gemacht. Unsere erste Aufgabe ist, es durch politisches
Umdenken, durch politische Bekehrung, wieder glaubhaft zu machen.
Nicht um die Menschen für unsere Christlichkfeit zu gewinnen,
sondern um der uns anvertrauten Humanität willen. Die Grundbegriffe
und Grundgesetze des Reiches Gottes: Gerechtigkeit, Schuldbekennen,

Versöhnung, Brüderlichkeit oder Solidarität, deren Geheimnis
und Verheißung uns in Jesus dem Messias anvertraut und geschenkt,
aber von uns auch mannigfach verleugnet worden sind, sollten uns
dabei leiten und den Weg zur wahren Freiheit weisen. Damit will
Er regieren und den Völkern den Weg zum Frieden, zur Schalom,
das 1st zur Fülle des Lebens, zeigen.

Zweitens: das Reich Gottes ist immer ein kommendes Reich. Der
Christliche Glaube, daß in Jesus der Messias dieses Reiches gekommen

ist, soll uns nicht vergessen machen, daß er immer noch der
Kommende ist. Dadurch sind wir nicht nur an seine Vergangenheit
gebunden, sondern Vielmehr auf seine Zukunft ausgerichtet. Und
diese Ausrichtung bedeutet einen Ruf ins Wagnis, zu neuer Gestaltung

der Gerechtigkeit, der Freiheit, des Zusammenlebens der Völker.

Diejenigen, die am Vergangenen festhalten wollen, wenn auch
im Namen der Treue an einer christlichen Kultur, sollen wir aufrufen,
Mut zu haben zu immer neuen Zükunftsmöglichkeiten. Wenn wir
auch das Reich nicht bauen, und es wohl in seiner Vollendung nicht
sehen werden, soll seine Erwartung uns leiten zu neuem Suchen, neuer
Realisierung besserer Gerechtigkeit, besserer Freiheit, besseren
Friedens auf dieser Erde. Allen denjenigen, die nach neuer Zukunft streben,

dürfen Wir dienen mit diesem Zeugnis — damit auf dem Wege
der Menschheit die Humanität Jesu Christi sie leiten und ihnen Mut
machen möge.

4. Weltpolitische Probleme

Wir haben also manche Gründe, nicht nur solche politischer
Vernunft, sondern auch theologische, um unsere eigenen politischen
Probleme nach Raum und Zeit in weitem Zusammenhang zu sehen.

Das gibt uns zunächst Anlaß, dem deutschen Volk wieder und
Wieder zu sagen, daß die Tfeilung seines Landes nicht das zentrale
und auch nicht das schmerzlichste Problem der Weltpolitik ist. Die
Brüder, die in unserer Bewegung mitarbeiten, tun gut daran, daß sie
ihr Volk ermuntern zu der Bereitschaft, diese Teilung noch eine Weile
zu ertragen; und diese Weile wird kürzer sein in dem Maße, in
welchem feine innerdeutsche friedliche Koexistenz geübt wird statt ein

204



kalter Bürgerkrieg. Daß das Anstreben einer Wiedervereinigung auf
dem Wege einer immer vorangetriebenen Anteilnahme an der
westlichen Aufrüstung nur illusorisch sein kann, sollte allen Einsichtigen
ohne weiteres klar sein. Eine Lösung der deutschen Frage kann und
darf aber auch nur innerhalb der Lösung umfassender Weltprobleme
angestrebt werden.

Zu diesen Weltproblemen gehört an hervorragender Stelle das
schreckliche Leiden des Vietnamesischen Volkes, das ohne eigene
Verschuldung zwanzig Jahre nach Kriegsende immer noch Krieg hat,
einen Bürgerkrieg im Dienste fremder Interessen, und zwar solcher
der amerikanischen Pazifikpolitik. Wenn Deutschland auf seinem
Gebiet an feiner Entspannung der Ost-West-Gegensätze mitwirken
würde — und zwar indem es friedliche Koexistenz zwischen den
beiden deutschen Staaten übte —, könnte sich das auf die Dauer
auch heilsam auf eine Entspannung im Pazifik auswirken, und das
könnte ein großer Bruderdienst an den vielgeplagten Völkern Indo-
chinas sein.

Gerechtigkeit, Freiheit, Selbstbestimmung, Wiedervereinigung
eines geteilten Volkes sind gute Sachen. Unsere Sache als Christen
wäre eher, sie für andere — sagen wir auch für Vietnam, für Korea,
San Domingo — zu beanspruchen als für uns selbst. Auch hier gilt,
daß der kürzeste Weg zu uns selbst nur der Umweg über unsern
fernsten Nachbar sein kann und darf. Auch das hat mit dem eschato-
logisch bestimmten, das heißt mit einem von den Verheißungen und
Geboten Gottes geleiteten Geschichtsdenken zu tun.

5. Mut
Der gemeinsame Feind, der Uns alle bedroht, ist nicht der theoretische

Atheismus und die praktische Inhumanität anderer, sondern
unser eigener praktischer Atheismus und die Inhumanität unseres
eigenen Denkens und Sinnens. Dieser ist der einzig wirklich gefährliche
Feind, um so mehr, als er unter frommer Fahne aufzuziehen liebt. Sein
Verbündeter ist der Aberglaube, Schritte zur Abrüstung können das
Gleichgewicht der Mächte stören. Als ob die immer noch
vorangetriebene Aufrüstung nicht eine viel gefährlichere Störung des
Gleichgewichts auslösen könnte, und als ob der Geist, mit dem sie betrieben
wird, nicht der gefährlichste Feind von allen ist, getarnt als ein Engel
des Lichts!

Wenn nun dem dritten Kapitel noch hinzugefügt werden darf,
daß das eschatologische Denken auCh beinhaltet, daß Jesus Christus
der Herr über die «exousiai», die «Mächte», ist (Epheser 1), so heißt
das konkret, daß er den blinden Mächten Einhalt gebietet, den
Dämonen unseres Egoismus, unserer Machtgier, unserer Grausamkeit.
Er befreit uns davon und gibt uns den Mut des Gehorsams, der Liebe,
den Mut zu wirklicher Koexistenz und zum wirklichen Frieden.

Mit diesem Mut, diesem Glauben und dieser Hoffnung geht die

205



Gemeinde Christi einen gewalttätigkeitsfreien Weg in der Welt. Sie
kann ja auch nicht beweisen, daß sie recht hat — weder denen, die
die christliche Kultur verteidigen, noch denen, die ihr aus historischer
Erfahrung mit Mißtrauen und vielleicht sogar mit Haß gegenüberstehen.

Sie geht einen gewalttätigkeitsfreien Weg. Und wir wollen ihn
zusammen gehen. Wir kennen das Geheimnis, daß Haß nur Haß gebiert,
aber daß Vertrauen Vertrauen erntet. Das gilt vom Verhalten der
Christen untereinander, es gilt auch von ihrem Verkehr mit den
NichtChristen.

Darin könnten sie durch alle politischen Gegensätze hindurch
exemplarisch Koexistenz üben, und die Angst mit Hoffnung, das
Mißtrauen mit Vertrauen, den Haß mit Liebe bekämpfen. Viel scheint
es nicht zu Sein. Aber ihre Machtlosigkeit könnte mächtiger sein als
die Ohnmacht der Gewalt, ihre Hoffnung sicherer als die Hoffnung
auf menschliche Ideale, die Wege und die Zukunft ihres Herrn die
einzig wirkliche Verheißung für die Welt. Albert Rasker

Gewaltlosigkeit stärker als Kugeln
(Schluß)

Was haben wir 1963/64 erreicht, und was wird das nächste sein?
Das Gesetz von 1964 ist wichtig über seine weitreichenden

Bestimmungen hinaus. Es ist historisch, weil sein Erlaß die Folge eines Zu-
sammensp'iels zwischen Schwarzen und Weißen ist. Dadurch wurde
der Kongreß aus seinem jahrhundertelangen Schlummer gerissen und
zur Annahme eines ganz ungewöhnlichen Gesetzes veranlaßt. Dieser
Druck von vielen Seiten erklärt, warum Teile des Gesetzes selbst in
einigen südlichen Hochburgen durchgeführt werden.

Der Sommerplan der Vereinigten Bürgerrechtsorganisation von
Mississippi wurde dort in traditioneller Weise mit Mord, Brandstiftung

und Terror begrüßt, und das blieb so, bis selbst der Ku-Klux-
Klan zugeben mußte, daß sein Sanktuarium in Frevlers Hände gefallen
sei. Die isolierten Neger von Mississippi wurden in den aufwühlenden
Konflikt hineingezogen. Um ihren neuen politischen Status hervorzuheben,

bildeten sie eine politische Partei, deren Stimme im Demokratischen

Nationalkonvent und im Kongreß zu hören war.
Aber vielleicht die bedeutendste Entwicklung der Jahre 1963/64

war die Entstehung eines disziplinierten wachen Wahlkörpers, fast um
100 Prozent größer als 1960. Mississippi, das Gesetz über die Bürgerrechte

und der massive Erwerb des Stimmrechts durch Neger, sie
repräsentieren jedes eine besondere Form des Kampfes. Aber sie hängen
zusammen, und in ihrer Verbindung zeigen sie die neue Fähigkeit der
Bewegung, gleichzeitig auf verschiedenen Gebieten zu funktionleren
und mit verschiedenen Methoden.

206


	Mut zur politischen Verantwortung

