Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 7-8

Artikel: Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Sdemann aus zu saen
(Matthéus 13, 3)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Topf

Ich bin der Topf,

Du bist der Topfer.

Du fiillst den Topf,

belddst den Top

mit Pflichten,

mit Leiden,

mit Kampf fiir den Frieden —
fiillst ihn so sehr,

das ist zu schwer.

Ich kann nicht mehr.

Oh, siehst du nicht?

Der Topf zerbricht!

Siehst du den Sprung und die Risse nicht?
Es ist zu schwer,

ich kann nicht mehr.

Oh Wunder! Deine Hiande

halten den Sprung und die Risse
und durch den Sprung und die Risse
fithl ich

deine Hinde.

H.V.-F.

Was richte ich aus?

Siebe, es ging ein Sdemann aus zu sden.
Matthdus 13, 3.

Die Frage: «Was richte ich aus?» macht wohl vielen unter uns
etwa zu schaffen. «Was richte ich aus? Ich mihe mich mit harter
Anstrengung des Leibes und der Seele, ich lege mein Bestes in mein
Tun, Jahre, Jahrzehnte lang, ich reibe mich auf — und was kommt
dabei heraus?» Wenn diese Frage aufsteigt, dann befillt uns wie
eine Lihmung; sie ist wie ein Schlaganfall fiir das geistige Leben.

Was richte ich aus?

Man konnte nun eine Antwort auf diese Frage von vornherein
abschneiden, indem man erklirte: «Es kommt doch nicht darauf an,
was wir ausrichten, sondern was wir tun und was wir sind. Nicht
etwas auszurichten, ist das hochste Ziel und der tiefste Sinn unseres
Lebens, sondern zu arbeiten, zu werden, zu dienen.» Diese Erklirung
hat selbstverstindlich ein grofles Recht und ist vielleicht das letzte

193



Wort. Aber das letzte Wort darf nicht immer das erste sein. Die
Frage, ob nicht all unser Wirken im Dienste bestimmter Ziele un-
fruchtbar sei, hat ein Recht. Jesus selbst hat dieses Recht anerkannt,
als er das Gleichnis vom Siemann sprach.

Es ist in der Tat offenkundig, daf} wir oft wenig genug, ja schein-
bar nichts ausrichten. Alles, was wir tun, ist wie weggeworfen. Es
fallt einiges auf den Weg. Die Vogel kommen und picken es auf.
Fin Teil dessen, was wir reden und tun, bleibt ein Gegenstand der
Neugier, vielleicht auch etwa 'der Sensation, aber tiefer geht es nicht
ein; es ist von vornherein verloren, und wenn etwa das Geschwitz,
dessen Haupttriger heute die Zeitungen sind, auch noch dazu kommt,
so beschleunigt es blof3 dieses Los. Ein grofler Teil alles Samens geht
von vornherein verloren. Damit muff man bei allem Sden rechnen
und beim geistigen noch mehr als beim physischen. Wer hért eine
Rede recht? Wer liest eine Zeitschrift mit dem Ernst, auf den sie
rechnet? Wer nimmt eine Schulstunde so auf, wie sie gemeint ist?
Du tust dein Bestes und Heiligstes hinein — es fillt ein grofler Teil
auf den Weg. Und das gilt von allem, allem Tun. — Einiges aber
fallt auf das Steinige, geht gerade, weil der Grund nicht tief ist, rasch
auf, aber es verwelkt bald, wenn die Sonne héher steigt. Begeisterung
kann man wohl erwecken, namentlich etwa am Anfang des Wirkens.
Begeisterung ist billig. Die Menschen sind namentlich in leeren, fla-
chen Zeiten geradezu begeisterungswiitig. Aber am meisten begeistern
sie sich fiir das Oberflachliche, freilich dann wieder besonders, wenn
es noch dazu den Schein der Tiefe hat; fiir das wirklich Tiefe kann
man sich nicht so gut begeistern, es ist auf eine andere Schicht der
Seele berechnet. Darum begeistern sich am meisten die Oberflich-
lichen. Nicht sie allein, gewif} nicht, und auch das Tiefe kann in tie-
fen Seelen etwas erregen, das der Begeisterung dhnlich sieht, nur dafl
es stiller fist, weniger Raketenfeuer und mehr ein tiefes, freudiges
Leuchten. Jene gewohnliche Art von Begeisterung aber, sie erweist
sich als wenig standhaft. Sie hilt die Hitze nicht aus. Es fehlt an
Wurzeltiefe. Man erwidrmt sich, schwirmt, macht vielleicht sogar
mit, eine Stunde lang, aber wenn man nun aushalten sollte in Arbeit
und Alltag, wenn die Anfechtung kommt, der Spott, vielleicht etwas
Enttiuschung, dann entleidet die Sache rasch, dann bleiben wenige
tibrig. Es fehlt die «Ausdauer», die «Geduld», von der Lukas 8, 15,
so bezeichnend redet. Sie sind «Saisonmenschen», sagt Jesus (Mat-
thius 13, 21), oder «Augenblicksmenschen», Menschen der Mode
und Konjunktur. Eine andere Mode und Konjunktur nimmt sie an-
derswo mit. Das ist in unseren Tagen, bei der mangelnden Wurzel-
haftigkeit der Menschen, noch mehr der Fall als in fritheren Zeiten.
Wieder ist also ein grofler Teil, nun nicht mehr des Samens, sondern
der Saat, verloren. Es safl nicht tief genug. — Aber noch schlim-
mer wird die Rechnung. Einiges fillt zwar auf gutes Land — so darf
man annehmen —, aber unter die Dornen, diese gehen auf und er-

194



sticken es. Wie viel vom Allerbesten gerit in den Streit der mensch-
lichen Meinungen, in den Parteikampf, in die Konkurrenz der Grup-
pen und Cliquen, in den Jahrmarkt der Eitelkeiten, in das Spiel des
Ehrgeizes und der Eifersucht und kommt nicht auf. Es ist zwar gute
Saat, aber sie hat nicht Raum, sie wird erstickt. Und freilich «die Sor-
gen dieser Welt», «der Betrug des Reichtums» und die «sonstigen
Neigungen und Begierden», von .denen die biblische Deutung des
Gleichnisses (Matthius 13, 18 ff., Markus 4, 13 ff., Lukas 8, 11 ff.)
redet, spielen auch ihre Rolle. Die Riicksichten auf Familie, Verwandt-
schaft, Kollegen, Karriere, auf Verdienst und Fortkommen, ja auf
die Existenz unser selbst oder der Unsrigen: wie viel edle Saat er-
sticken sie! Und wo die Saat erstickt wird, da gedeiht dann Unkraut
aller Art um so besser. Das ist die Strafe. Das Geld sodann, ja das
Geld, der Betrug des Reichtums — was soll man davon sagen? Vor
allem, dafl es immer wieder Seelen, die berufen scheinen, satt macht,
skeptisch, thnen die geistliche Armut raubt, ohne die es keinen Ein-
tritt ins Reich Gottes gibt. Es ist dann zwar tiefe, aber zu fette Erde,
wo die edle Saat erstickt und wieder das Unkraut merkwiirdig gut
wichst. Und das Geschiftsleben — das alles wird und keine Zeit, keine
Gedanken 1afit fiir die Saat Gottes, das sich sogar einbildet, dafiir zu
ernsthaft zu sein! Was endlich alles am Ehrgeiz, an der Sinnlichkeit,
am {ibel orientierten Eros erstickt, auch an der Unwahrhaftigkeit, wie
viel «Wort» da verloren geht, wie viel gutes Land sich da in Sumpf
verwandelt oder in arges Dornengeflecht, wie unser Wirtshausleben,
unser Genufitreiben, auch das Sportfieber, dem hohern Geiste das
Erdreich nicht weniger wegnehmen als das Geschiaft — nun, das ist
ja eine bekannte Erfahrung. Und welches ist die am meisten tragische?
Daf} oft die Saat selbst sich in Unkraut zu verwandeln scheint: daf}
das, was wir ausstreuen, oft ganz anders wirkt, als wir es gemeint und
gewollt. '

So stehen wir zuletzt vor der Tatsache, dafl weitaus der grofite
Teil der Aussaat verloren geht. Und so scheint die Frage nur allzu
begriindet: «Was richte ich denn aus?» ..

Aber 'das alles ist nur 'die eine Seite der Wahrheit; es ist sogar
nur Vorbereitung auf die eigentliche Wahrheit, die nun erst dran
kommt: Anderes aber fiel auf das gute Land und gab Frucht, hun-
dertfach, sechzigfach, dreifligfach. Das ist die begliickende und tré-
stende Wahrheit: Vieles, vieles zwar, was wir ausgestreut, geht nicht
auf oder geht wieder zugrunde, aber einiges geht viel, viel reicher
auf, als wir’s je gedacht; vieles, vieles von unserem Tun ‘ist umsonst
oder scheint umsonst, aber einiges ist dafiir wunderbar gesegnet, und
zwar — so diirffen wir wohl als Erliuterung unseres Glelichnisses hin-
zufiigen — da wo wir es am wenigsten erwartet hitten. Die glin-
zendste Rede — falls uns solche gelingen sollten — wirkt vielleicht
herzlich wenig, aber ein zufilliges Wort, das wir einmal zu einem
unbekannten Menschen gesprochen, hat die grofiten und heilsam-

195



sten Folgen. Ein Schiiler, auf den wir die schénsten Hoffnungen ge-
setzt, enttduscht uns, aber einer, der unbedeutend, scheinbar halb
abwesend oder auch trotzig und ablehnend in einer Ecke saf}, er hat
das «Wort» in grofler innerer Erregung oder auch in tiefer Stille
einer langsam arbeitenden Seele aufgenommen und die Frucht ist
hundertfiltig. Eine Tat, mit der wir die Welt hitten bewegen mégen,
geht in die Luft und etwas anderes, das wir nebenbei getan, hat un-
geahnte 'Wirkungen. Ein Vortrag schien mifigliickt, oder es waren
wenig Leute da, aber siehe, nach Jahren gesteht ein wichtiger Mensch,
daf$ er damals einen entscheidenden Eindruck empfangen habe. Und
was das Allerschonste ist: wenn unsere Saat selbst manchmal verderbt
wird, sich in Unkraut verwandelt, wo sie auf béses Erdreich fillt, so
kann sie umgekehrt auf gutem Erdreich sich veredeln, so kann unser
Denken und Wollen uns aus reinen, grofien Seelen viel herrlicher
entgegenkommen, als es in uns war.

Jesus selbst hat im Gang seiner Sache das Walten dieses selt-
samen Gesetzes am wunderbarsten erlebt. Wie viel hat er an seinen
Jiingern ohne Frucht gearbeitet! Aber ein Pharisder und Feind ist sein
grofiter Apostel geworden. Wie hat er um Israel scheinbar vergeblich
gerungen? Aber die grofle Volkerwelt 6ffnete sich ihm. Und wenn
so vieles von seiner Saat auf den Weg, das Steinige, das Dornige
fiel, wenn aus seinem Wort und seiner 'Wahrheit selbst Gift und
Verderben zu werden schien, ist dann nicht immer wieder die wahre
Saat wunderbar aufgebrochen, gerade wenn man’s am wenigsten ge-
ahnt hitte, nicht thn bertreffend freilich, aber ihn immer herrlicher
offenbarend — gerade auch gegen Miflbrauch und Entstellung?

Darum mag auch eine Zeit in Flachheit und Materialismus, Haf}
und Hetze, Sand und Sumpf fiir die Aussaat des Geistes noch so un-
giinstig erscheinen, irgendwo ist darin ein Ort, wo sie aufgeht, viel-
leicht still, langsam, aber ausdauernd und dann dreiflig-, sechzig-,
hundertfiltig, wenn auch vielleicht erst in spiteren Zeiten sichtbar
und greifbar. Darum mag auf einem 6den Acker doch eine Stelle
gewesen 'sein, wo hinterher auf einmal schone, edle Saat erscheint.
Darum mag auch in einer Menschenseele, wo sichtbar nichts auf-
ging oder Bestand hatte, was wir an jhr arbeiteten, noch ein «heiliger
Rest» von Erde sein, in dem ein Same liegen bleibt, der einst auf-
geht. Darum sie nur getrost, Sdiemann, sie nur!

Und so ist dies das Gesetz des Ausrichtens: Wir richten nicht
das aus, was wir wollen, aber wenn wir treu und lauter sind (soweit
das bei Menschen moglich ist), dann richten wir viel mehr aus, als
wir uns je hitten triumen lassen. Wir richten nicht gerade das aus,
was wir wollen. Das, worauf wir vielleicht unsere grofite Anstren-
gung richten, will nicht werden. Aber dafiir wird anderes. Und wir
diirfen annehmen, daf} es so gut sei, dafl es so besser sei, als wenn
es nach unserem Willen gegangen wire. Vielleicht auch ist das ge-
worden, was wir wollten, wir erkennen es nur nicht; vielleicht auch

196



wird es noch werden, blof} auf Umwegen. Jedenfalls arbeiten wir nie
umsonst, Auch da, wo wir scheinbar nichts ausrichten, haben wir
uns nicht vergeblich gemiiht. Vielleicht haben wir selbst dabei sehr
viel gelernt und sind dadurch sehr viel fruchtbringender, jedenfalls
frommer und besser geworden. Und vor allem: es gibt auch eine Saat
ins Unsichtbare, und das diirfte sogar die wichtigste von allen sein.
Vielleicht ist Gottes Ordnung so paradox, dafl die unfruchtbarste
Arbeit, um seinetwillen treu getan, die fruchtbarste ist. Denn sie wirft
Segen in die diirren und &den Orte der Welt, und aus Segen wird
zuletzt Frucht. Auch der scheinbar verlorene Same ist doch nicht
verloren. Es mufite so viel Saatkorn ausgestreut werden, damit eben
jene Stelle erreicht werde, wo es dreiflig-, sechzig-, hundertfach auf-
gehen konnte. Und es kann ja auf diese Art mehr heraus, als wenn
nichts verloren gegangen wire. Wozu noch die Wahrheit kommt,
die in dem tiefen Worte liegt: «Das Geheimnis der gréfiten Erfolge
ist der Miflerfolg.» Nur eines allerdings ist dabei vorausgesetzt: daf3
die Arbeit aus Gott getan ist.

Wir kénnen also die Sorge um das: «Was richte ich aus?» lassen.
Nichts ist umsonst, was wir tun, nicht das Kleinste und, nochmal
sei’s gesagt, am wenigsten das in Treue Getane, das umsonst scheint.
Es war der kahlste Ort auf Erden, auf dem das Kreuz stand, und
siche, es ist Ider fruchtbarste von allen geworden. Wir richten mehr
aus, als wir ahnen und trdumen, wenn wir nur Gottes Werk tun.
Er arbeitet dann ‘durch uns, auf seine Art. Unsere einzige, grofle
Sorge sei, dafl wir wirklich sein Werk tun. Vielleicht gelangen wir
auf diesem Wege auch zuletzt so weit, daf3 wir nicht mehr fragen,
was wir ausrichten, daf§ diese Frage unter uns liegt. Und dies ist
dann freilich das Schonste und Hochste.

Aus Leonhard Ragaz: Das Reich und die Nachfolge

Zu Martin Bubers Gedichtnis

Wir sind Margarete Susman fiir ihre so tief empfundene Wiirdigung Martin
Bubers von Herzen dankbar, um so mehr als wir wissen, mit welcher Miihe sie sich
solche Arbeiten abringt. Red.

Als ich das letzte Mal an dieser Stelle ein Wort iiber Martin Buber
schrieb, hatte ich ihn vor mir in lebendigem Gesprich gesehen. Wir
sprachen iber letzte Probleme im Hinblick auf das Ziel eines und
alles Menschenlebens. Ich sah sein Gesicht und hérte seine Stimme;
er war mir nah.

Wenn ich nun heute sein Leben und Wirken betrachte, geschieht
es von einem anderen Gesichtspunkt aus, in einer anderen Lebens-
sphire, in einem «Licht, da niemand zu kann». Dies Bibelwort

197



	Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen (Matthäus 13, 3)

