
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 7-8

Artikel: Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen
(Matthäus 13, 3)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Topf

Ich bin der Topf,
Du bist der Töpfer.
Du füllst den Topf,
belädst den Topf
mit Pflichten,
mit Leiden,
mit Kampf für den Frieden -
füllst ihn so sehr,
das ist zu schwer.
Ich kann nicht mehr.

Oh, siehst du nicht?
Der Topf zerbricht!
Siehst du den Sprung und die Risse nicht?
Es ist zu schwer,
ich kann nicht mehr.

Oh Wunder! Deine Hände
halten den Sprung und die Risse
und durch den Sprung und die Risse
fühl ich
deine Hände.

H. V,7.

Was richte ich aus?

Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen.
Matthäus 13, 3.

Die Frage: «Was richte ich aus?» macht wohl vielen unter uns
etwa zu schaffen. «Was richte ich aus? Ich mühe mich mit harter
Anstrengung des Leibes und der Seele, ich lege mein Bestes in mein
Tun, Jahre, Jahrzehnte lang, ich reibe mich auf — und was kommt
dabei heraus?» Wenn diese Frage aufsteigt, dann befällt uns wie
eine Lähmung; sie ist wie ein Schlaganfall für das geistige Leben.

Was richte ich aus?
Man könnte nun feine Antwort auf diese Frage von vornherein

abschneiden, indem man erklärte: «Es kommt doch nicht darauf an,
was wir ausrichten, sondern was wir tun und was wir sind. Nicht
etwas auszurichten, ist das höchste Ziel und der tiefste Sinn unseres
Lebens, sondern zu arbeiten, zu werden, zu dienen.» Diese Erklärung
hat selbstverständlich ein großes Recht und ist vielleicht das letzte

193



Wort. Aber das letzte Wort darf nicht immer das erste sein. Die
Frage, ob nicht all unser Wirken im Dienste bestimmter Ziele
unfruchtbar sei, hat ein Recht. Jesus selbst hat dieses Recht anerkannt,
als er das Gleichnis vom Säemann sprach.

Es ist in der Tat offenkundig, daß Wir oft wenig genug, ja scheinbar

nichts ausrichten. Alles, was wir tun, ist wie weggeworfen. Es

fällt einiges auf den Weg. Die Vögel kommen und picken es auf.
Ein Teil dessen, was wir reden und tun, bleibt ein Gegenstand der
Neugier, vielleicht auch etwa der Sensation, aber tiefer geht es nicht
ein,- es ist von vornherein verloren, und wenn etwa das Geschwätz,
dessen Hauptträger heute die Zeitungen sind, auch noch dazu kommt,
so beschleunigt es bloß dieses Los. Ein großer Teil alles Samens geht
von vornherein verloren. Damit muß man bei allem Säen rechnen
und beim geistigen noch mehr als beim physischen. Wer hört eine
Rede recht? Wer liest eine Zeitschrift mit dem Ernst, auf den sie
rechnet? Wer nimmt eine Schulstunde so auf, wie sie gemeint ist?
Du tust dein Bestes und Heiligstes hinein — es fällt ein großer Teil
auf den Weg. Und das gilt von allem, allem Tun. — Einiges aber
fällt auf das Steinige, geht gerade, weil der Grund nicht tief ist, rasch
auf, aber es verwelkt bald, wenn die Sonne höher steigt. Begeisterung
kann man wohl erwecken, namentlich etwa am Anfang des Wirkens.
Begeisterung ist billig. Die Menschen sind namentlich in leeren,
flachen Zeiten geradezu begeisterungswütig. Aber am meisten begeistern
sie sich für das Oberflächliche, freilich dann wieder besonders, wenn
es noch dazu den Schein der Tiefe hat; für das wirklich Tiefe kann
man sich nicht so gut begeistern, es ist auf feine andere Schicht der
Seele berechnet. Darum begeistern sich am meisten die Oberflächlichen.

Nicht sie allein, gewiß nicht, und auch das Tiefe kann in tiefen

Seelen etwas erregen, das der Begeisterung ähnlich sieht, nur daß
es stiller ist, weniger Raketenfeuer und mehr ein tiefes, freudiges
Leuchten. Jene gewöhnliche Art von Begeisterung aber, sie erweist
sich als wenig standhaft. Sie hält die Hitze nicht aus. Es fehlt an
Wurzeltiefe. Man erwärmt sich, schwärmt, macht vielleicht sogar
mit, eine Stunde lang, aber wenn man nun aushalten sollte in Arbeit
und Alltag, wenn die Anfechtung kommt, der Spott, vielleicht etwas
Enttäuschung, dann entleidet die Sache rasch, dann bleiben wenige
übrig. Es fehlt die «Ausdauer», die «Geduld», von der Lukas 8, 15,
so bezeichnend redet. Sie sind «Saisonmenschen», sagt Jesus (Matthäus

13, 21), oder «Augenblicksmenschen», Menschen der Mode
und Konjunktur. Eine andere Mode und Konjunktur nimmt sie
anderswo mit. Das ist in unseren Tagen, bei der mangelnden Wurzel-
haftigkeit der Menschen, noch mehr der Fall als in früheren Zeiten.
Wieder ist also ein großer Teil, nun nicht mehr des Samens, sondern
der Saat, verloren. Es saß nicht tief genug. — Aber noch schlimmer

wird die Rechnung. Einiges fällt zwar auf gutes Land — so darf
man annehmen —, aber unter die Domen, diese gehen auf und er-

194



sticken es. Wie viel vom Allerbesten gerät in den Streit der menschlichen

Meinungen, in den Parteikampf, in die Konkurrenz der Gruppen

und Cliquen, in den Jahrmarkt der Eitelkeiten, in das Spiel des
Ehrgeizes und der Eifersucht und kommt nicht auf. Es ist zwar gute
Saat, aber sie hat nicht Raum, sie wird erstickt. Und freilich «die Sorgen

dieser Welt», «der Betrug des Reichtums» und die «sonstigen
Neigungen und Begierden», von denen die biblische Deutung des
Gleichnisses (Matthäus 13, 18 ff., Markus 4, 13 ff., Lukas 8, 11 ff.)
redet, spielen auch ihre Rolle. Die Rücksichten auf Familie, Verwandtschaft,

Kollegen, Karriere, auf Verdienst und Fortkommen, ja auf
die Existenz unser selbst oder der Unsrigen: wie viel edle Saat
ersticken sie! Und wo die Saat erstickt wird, da gedeiht dann Unkraut
aller Art um so besser. Das ist die Strafe. Das Geld sodann, ja das
Geld, der Betrug des Reichtums — was soll man davon sagen? Vor
allem, daß es immer wieder Seelen, die berufen scheinen, satt macht,
skeptisch, ihnen die geistliche Armut raubt, ohne die es keinen Eintritt

ins Reich Gottes gibt. Es ist dann zwar tiefe, aber zu fette Erde,
wo die edle Saat erstickt und wieder das Unkraut merkwürdig gut
wächst. Und das Geschäftslfeben — das alles wird und keine Zeit, keine
Gedanken läßt für die Saat Gottes, das sich sogar einbildet, dafür zu
ernsthaft zu sein Was endlich alles am Ehrgeiz, an der Sinnlichkeit,
am übel orientierten Eros erstickt, auch an der Unwahrhaftigkeit, wie
viel «Wort» da verloren geht, wie viel gutes Land sich da in Sumpf
verwandelt oder in arges Dornengeflecht, wie unser Wirtshausleben,
unser Genußtreiben, auch das Sportfieber, dem höhern Geiste das
Erdreich nicht weniger wegnehmen als das Geschäft — nun, das ist
ja eine bekannte Erfährung. Und welches ist die am meisten tragische?
Daß oft die Saat selbst sich in Unkraut zu verwandeln scheint : daß
das, was wir ausstreuen, oft ganz anders wirkt, als wir es gemeint und
gewollt.

So stehen Wir zuletzt vor der Tatsache, daß weitaus der größte
Teil der Aussaat verloren geht. Und so scheint die Frage nur allzu
begründet: «Was richte ich denn aus?»

Aber das alles ist nur die eine Seite der Wahrheit; es ist sogar
nur Vorbereitung auf die eigentliche Wahrheit, die nun erst dran
kommt: Anderes aber fiel auf das gute Land und gab Frucht,
hundertfach, sechzigfach, dreißigfach. Das ist die beglückende und
tröstende Wahrheit: Vieles, vieles zwar, was wir ausgestreut, geht nicht
auf oder geht wieder zugrunde, aber einiges geht Viel, viel reicher
auf, als wir's je gedacht; vieles, Vieles von unserem Tun ist umsonst
öder scheint umsonst, aber einiges ist dafür wunderbar gesegnet, und
zwar — so dürfen Wir wohl als Erläuterung unseres Gleichnisses
hinzufügen — da wo Wir es am wenigsten erwartet hätten. Die
glänzendste Rede — falls uns solche gelingen sollten — wirkt vielleicht
herzlich wenig, aber ein zufälliges Wort, das wir einmal zu einem
unbekannten Menschen gesprochen, hat die größten und heilsam-

195



sten Folgen. Ein Schüler, auf den Wir die schönsten Hoffnungen
gesetzt, enttäuscht uns, aber einer, der unbedeutend, scheinbar halb
abwesend oder auch trotzig und ablehnend in einer Ecke saß, er hat
das «Wort» in großer innerer Erregung oder auch in tiefer Stille
einer langsam arbeitenden Seele aufgenommen und die Frucht ist
hundertfältig. Eine Tat, mit der wir die Welt hätten bewegen mögen,
geht in die Luft und etwas anderes, das wir nebenbei getan, hat
ungeahnte Wirkungen. Ein Vortrag schien mißglückt, oder es waren
wenig Leute da, aber siehe, nach Jahren gesteht ein wichtiger Mensch,
daß er damals einen entscheidenden Bndruck empfangen habe. Und
was das Allerschönste ist : wenn unsere Saat selbst manchmal verderbt
wird, sich in Unkraut verwandelt, wo sie auf böses Erdreich fällt, so
kann sie umgekehrt auf gutem Erdreich sich veredeln, so kann unser
Denken und Wollen uns aus reinen, großen Seelen viel herrlicher
entgegenkommen, als es in uns war.

Jesus selbst hat im Gang seiner Sache das Walten dieses
seltsamen Gesetzes am wunderbarsten erlebt. Wie viel hat er an seinen
Jüngern ohne Frucht gearbeitet! Aber ein Pharisäer und Ffeind ist sein
größter Apostel geworden. Wie hat er um Israel scheinbar vergeblich
gerungen? Aber die große Völkerwelt öffnete sich ihm. Und wenn
so Vieles von seiner Saat auf den Weg,,, das Steinige, das Dornige
fiel, wenn aus seinem Wort und seiner Wahrheit selbst Gift und
Verderben zu werden schien, ist dann nicht immer wieder die wahre
Saat wunderbar aufgebrochen, gerade wenn man's am wenigsten
geahnt hätte, nicht ihn übertreffend freilich, aber ihn immer herrlicher
offenbarend — gerade auch gegen Mißbrauch und Entstellung?

Darum mag auch eine Zeit in Flachheit und Materialismus, Haß
und Hetze, Sand und Sumpf für die Aussaat des Geistes noch so
ungünstig erscheinen, irgendwo ist darin ein Ort, wo sie aufgeht,
vielleicht still, langsam, aber ausdauernd und dann dreißig-, sechzig-,
hundertfältig, wenn auch vielleicht erst in späteren Zeiten sichtbar
und greifbar. Darum mag auf einem öden Acker doch eine Stelle
gewesen sein, wo hinterher auf einmal schöne, edle Saat erscheint.
Darum mag auch in einer Menschenseele, wo sichtbar nichts
aufging oder Bestand hatte, was wir an ihr arbeiteten, noch ein «heiliger
Rest» von Erde sein, in dem ein Same liegen bleibt, der einst
aufgeht. Darum säe nur getrost, Säemann, säe nur!

Und so ist dies das Gesetz des Ausrichtens: Wir richten nicht
das aus, was wir wollen, aber wenn wir treu und lauter sind (soweit
das bei MenSchen möglich ist), dann richten wir viel mehr aus, als

wir uns je hätten träumen lassen. Wir richten nicht gerade das aus,
was wir wollen. Das, worauf wir Vielleicht unsere größte Anstrengung

richten, will nicht werden. Aber dafür wird anderes. Und wir
dürfen annehmen, daß es so gut sei, daß es 50 besser sei, als wenn
es nach unserem Willen gegangen wäre. Vielleicht auch ist das
geworden, was wir wollten, wir erkennen es nur nicht; vielleicht auch

196



Wird es noch werden, bloß auf Umwegen. Jedenfalls arbeiten wir nie
umsonst. Auch da, wo wir scheinbar nichts ausrichten, haben wir
uns nicht vergeblich gemüht. Vielleicht haben wir selbst dabei sehr
vifel gelernt und sind dadurch sehr viel fruchtbringender, jedenfalls
frömmer und besser geworden. Und vor allem: es gibt auch eine Saat
ins Unsichtbare, und das dürfte sogar die Wichtigste von allen sein.
Vielleicht ist Gottes Ordnung so paradox, daß die unfruchtbarste
Arbeit, um seinetwillen treu getan, die fruchtbarste ist. Denn sie wirft
Segen in die dürren und öden Orte der Welt, und aus Segen wird
zuletzt Frucht. Auch der scheinbar verlorene Same ist doch nicht
verloren. Es mußte so viel Saatkorn ausgestreut werden, damit eben
jene Stelle erreicht werde, wo es dreißig-, sechzig-, hundertfach
aufgehen konnte. Und es kann ja auf diese Art mehr heraus, als wenn
nichts verloren gegangen wäre. Wozu noch die Wahrheit kommt,
die in dem tiefen Worte liegt: «Das Geheimnis der größten Erfolge
ist der Mißerfolg.» Nur eines allerdings ist dabfei vorausgesetzt : daß
die Arbeit aus Qott getan ist.

Wir können also die Sorge um das: «Was richte ich aus?» lassen.
Nichts ist umsonst, was wir tun, nicht das Kleinste und, nochmal
sei's gesagt, am wenigsten das in Treue Getane, das umsonst scheint.
Es war der kahlste Ort auf Erden, auf dem das Kreuz stand, und
siehe, es ist der fruchtbarste von allen geworden. Wir richten mehr
aus, als wir ahnen und träumen, wenn wir nur Gottes Werk tun.
Er arbeitet dann durch uns, auf seine Art. Unsere einzige, große
Sorge sei, daß wir wirklich sein Werk tun. Vielleicht gelangen wir
auf diesem Wege auch zuletzt so weit, daß wir nicht mehr fragen,
was wir ausrichten, daß diese Frage unter uns liegt. Und dies ist
dann freilich das Schönste und Höchste.

Aus Leonhard Ragaz : Das Reich und die Nachfolge

Zu Martin Bubers Gedächtnis

Wir sind Margarete Susman für ihre so tief empfundene Würdigung Martin
Bubers von Herzen dankbar, um so mehr als wir wissen, mit welcher Mühe sie sich
solche Arbeiten abringt. Red.

Als ich das letzte Mal an dieser Stelle ein Wort über Martin Buber
schrieb, hatte ich ihn vor mir in lebendigem Gespräch gesehen. Wir
sprachen über letzte Probleme im Hinblick auf das Ziel eines und
alles Menschenlebens. Ich sah sein Gesicht und hörte seine Stimme;
er war mir nah.

Wenn ich nun heute sein Leben und Wirken betrachte, geschieht
es von einem anderen Gesichtspunkt aus, in einer anderen Lebenssphäre,

in einem «Licht, da niemand zu kann». Dies Bibelwort

197


	Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen (Matthäus 13, 3)

