
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 6

Artikel: Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden

Autor: Chardin, Pierre Teilhard de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden

Der Friede — ich meine, wohlgemerkt, eine universelle und
beständige Form des Friedens — 1st erstens, so sage ich, menschlich
möglich. Und weshalb sollte er es auch nicht sein? Gegen diese
optimistische Behauptung lassen sich gewiß leicht Argumente und Beweise
sammeln. Historische Beweise: es hat bisher immer Kriege gegeben,
und sie wurden sogar immer härter; also wird es auch weiterhin, bis
ans Ende der Zeiten, Kriege geben. Moralische Beweise: der Mensch
ist böse, und er wird sogar immer böser, je mehr er sich zivilisiert;
mit welchem Recht darf man hoffen, daß er sich je bessert? Und
schließlich ein wissenschaftlicher Beweis : von den Ursprüngen an ist die
Entwicklung der tierischen Arten durch den Kampf ums Dasein
gekennzeichnet; wie kann man nur daran denken, uns armselige Menschenwesen

von dieser wesentlichen biologischen Bedingung auszunehmen,
außerhalb derer es weder Bewegung noch Fortschritt gibt? Diese
vielfältigen, Zweifel weckenden Einwände kenne ich, und ich habe sie
als Fachmann ebenso sehr wie sonst jemand erwogen. Und dennoch,
ich sage das ganz offen, beeindruckt mich keiner von ihnen, weil in
meinen Augen alle durch ein Faktum höherer Ordnung unwirksam
gemacht und schließlich aufgehoben werden, dem die Soziologen, ich
weiß nicht weshalb, keine Aufmerksamkeit zu schenken scheinen : ich
meine die besondere, einzigartige Struktur der zoologischen Gruppe,
zu der wir gehören. Bis zum Menschen strebten die Zweige und
Blätter, die die verschiedenen lebenden Arten bildeten, unausbleiblich
dahin, im Laufe ihrer Entwicklung immer mehr sich voneinander zu
trennen und zu divergieren. Vom Menschen an dagegen (infolge des

großen psychologischen Phänomens der «Reflexion») ändern diese
selben Blätter ihr Verhalten vollständig. Anstatt sich voneinander zu
trennen und abzusondern, beginnen sie sich einwärts zu biegen und
dann sich ineinander einzurollen, so daß sie nach und nach (Rassen,
Völker, Nationen, alle zusammen) eine Art einbewußten Super-Organismus

bilden. Das geschieht im Augenblick, erkennbar für ein
geübtes Auge. Nun gut Nachdem diese tiefe Erneuerung der evolutiven
Wege auf unserer Ebene einmal festgestellt ist, wie soll man da daran
vorbeisehen können, daß alle Gegebenheiten des Problems sich ändern
und daß es zur Beurteilung der Zukunft der menschlichen Gesellschaft

in bezug auf den Krieg und den Frieden von nun an nicht
mehr genügt, einfach die Geschichte der Tiere oder auch die der ersten
hundert- oder zweihunderttausend Jahre unserer Art weiter nach vorn
zu verlängern? Biologisch trieb bis jetzt die Lebewesen zu ihrer
gegenseitigen Vernichtung offensichtlich die Notwendigkeit, sich jeweils
an die Stelle der anderen zu setzen, um zu überleben. Doch weshalb
hatten sie es eben notwendig, um zu überleben, sich an die Stelle des
anderen zu setzen, wenn nicht deshalb, weil sie sich vereinzelten?

161



Im Grunde und letzten Endes hat die Divergenz der lebendigen Zweige
(die sich über alle Stufen von oben nach unten bis zur Familie und zu den
die Familien bildenden Individuen weiter fortsetzt) sfeit eh und je
unaufhörlich immer Kämpfe hervorgebracht. Stellen wir uns dagegen vor (das
ist der ganz neue Fall der menschlichen Art), daß die Einknospung
nach und nach an die Stelle der Entfaltung der Formen tritt. Dann
ändert sich die alte Ökonomie der Natur von Grund auf, denn um
unter konvergierenden Zweigen weiterbestehen zu können, gfeht es in
Zukunft nicht mehr darum, sich einander auszuschalten, sondern sich
zu vereinen. Was ehedem zum Krieg zwang, drängt nunmehr zum
Frieden. Um für den Menschen zu gelten, müssen die Gesetze der
Erhaltung und des zoologischen Überlebens folglich das Vorzeichen
ändern. Das ganze Phänomen schlägt Ins Gegenteil um. Vielleicht
erklären sich gerade dadurch die schrecklichen Erschütterungen, die
wir durchgemacht haben. Keineswegs eine unwiderstehliche Verstärkung

des Kriegsrhythmus, sondern ein einfacher Konflikt zwischen
Strömungen: die alten trennenden Kräfte der Oberfläche stoßen sich
an einem berfeits im Fortschritt begriffenen Zusammenwachsen des
Grundes. Und weshalb auch nicht?

Aus: Pierre Teilhard de Chardin: «Die Zukunft des Menschen»,
Walter-Verlag, Olten 1963.

Die Tat von Alice Herz

Unter diesem Titel veröffentlichte Pfarrer P. Trautvetter im «Aufbau»

vom 1. April einen Kommentar zu Alice Herz' Appell (siehe
Aprilnummer der «Neuen Wege») und zu ihrem freiwilligen Tod, als
dessen Quintessenz man nachstehende Sätze bezeichnen kann.

«... sie hat sich nicht nur geopfert, sondern sie ist auch ein Opfer
geworden, das Opfer eines in blindem Fanatismus festgehaltenen
Irrtums, objektiv gesprochen einer weltgeschichtlichen Lüge. Wer wollte
sich mit gutem Gewissen der Verantwortung für die Weiterexistenz
einer solchen Lüge entschlagen, an der dann einzelne zugrunde
gehen?»

Und andern Orts «Es widerstrebt uns, an ihrem frischen Grabe
zu polemisieren gegen Dinge, an die sie geglaubt hat. Wir wissen
nicht, warum die Augen der Verstorbenen vor gewissen offenbaren
Tatsachen verschlossen waren Wir denken daran, daß Amerika,
ohne Dank und ohne Unterstützung der übrigen freien Welt, es
immer wieder auf sich nimmt, sich als Weltpolizei einzusetzen, wo
immer das verbrecherische Attentat der Aggression gegen wehrlose
Völker begangen Wird .»

162


	Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden

