Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 6

Artikel: Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden
Autor: Chardin, Pierre Teilhard de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden

Der Friede — ich meine, wohlgemerkt, eine universelle und be-
stindige Form des Friedens — ist erstens, so sage ich, menschlich
moglich, Und weshalb sollte er es auch nicht sein? Gegen diese opti-
mistische Behauptung lassen sich gewif3 leicht Argumente und Beweise
sammeln. Historische Beweise: es hat bisher immer Kriege gegeben,
und sie wurden sogar immer hirter; also wird es auch weiterhin, bis
ans Ende der Zeiten, Kriege geben. Moralische Beweise: der Mensch
ist bose, und er wird sogar immer bdser, je mehr er sich zivilisiert;
mit welchem Recht darf man hoffen, daf§ er sich je bessert? Und
schliefllich ein wissenschaftlicher Beweis: von den Urspriingen an ist die
Entwicklung der tierischen Arten durch den Kampf ums Dasein gekenn-
zeichnet; wie kann man nur daran denken, uns armselige Menschen-
wesen von dieser wesentlichen biologischen Bedingung auszunehmen,
auflerhalb derer es weder Bewegung noch Fortschritt gibt? Diese viel-
filtigen, Zweifel weckenden Einwinde kenne ich, und ich habe sie
als Fachmann ebenso sehr wie sonst jemand erwogen. Und dennoch,
ich sage das ganz offen, beeindruckt mich keiner von ihnen, weil in
meinen Augen alle durch ein Faktum héherer Ordnung unwirksam
gemacht und schliefllich aufgehoben werden, dem die Soziologen, ich
weify nicht weshalb, keine Aufmerksamkeit zu schenken scheinen: ich
meine die besondere, einzigartige Struktur der zoologischen Gruppe,
zu der wir gehoren. Bis zum Menschen strebten die Zweige und
Blitter, die die verschiedenen lebenden Arten bildeten, unausbleiblich
dahin, im Laufe ihrer Entwicklung immer mehr sich voneinander zu
trennen und zu divergieren. Vom Menschen an dagegen (infolge des
groflen psychologischen Phinomens der «Reflexion») dndern diese
selben Blitter ihr Verhalten vollstindig. Anstatt sich voneinander zu
trennen und abzusondern, beginnen sie sich einwirts zu biegen und
dann sich ineinander einzurollen, so daf3 sie nach und nach (Rassen,
Volker, Nationen, alle zusammen) eine Art einbewuften Super-Orga-
nismus bilden. Das geschieht im Augenblick, erkennbar fiir ein ge-
tibtes Auge. Nun gut! Nachdem diese tiefe Erneuerung der evolutiven
Wege auf unserer Ebene einmal festgestellt ist, wie soll man da daran
vorbeisehen konnen, daf} alle Gegebenheiten des Problems sich indern
und daf§ es zur Beurteilung der Zukunft der menschlichen Gesell-
schaft in bezug auf den Krieg und den Frieden von nun an nicht
mehr geniigt, einfach die Geschichte der Tiere oder auch die der ersten
hundert- oder zweihunderttausend Jahre unserer Art weiter nach vorn
zu verlingern? Biologisch trieb bis jetzt die Lebewesen zu ihrer ge-
genseitigen Vernichtung offensichtlich die Notwendigkeit, sich jeweils
an die Stelle der anderen zu setzen, um zu {iberleben. Doch weshalb
hatten sie es eben notwendig, um zu itberleben, sich an die Stelle des
anderen zu setzen, wenn nicht 'deshalb, weil sie sich vereinzelten?

161



Im Grunde und letzten Endes hat die Divergenz der lebendigen Zweige
(die sich itber alle Stufen von oben nach unten bis zur Familie und zu den
die Familien bildenden Individuen weiter fortsetzt) seit eh und je unauf-
horlich immer Kimpfe hervorgebracht. Stellen wir uns dagegen vor (das
ist der ganz neue Fall der menschlichen Art), daf} die Einknospung
nach und nach an die Stelle der Entfaltung der Formen tritt. Dann
indert sich die alte Okonomie der Natur von Grund auf, denn um
unter konvergierenden Zweigen weiterbestehen zu kénnen, geht es in
Zukunft nicht mehr darum, sich einander auszuschalten, sondern sich
zu vereinen. Was ehedem zum Krieg zwang, dringt nunmehr zum
Frieden. Um fiir den Menschen zu gelten, miissen die Gesetze der
Erhaltung und 'des zoologischen Uberlebens folglich das Vorzeichen
indern. Das ganze Phinomen schligt ins Gegenteil um. Vielleicht
erkliren sich gerade dadurch die schrecklichen Erschiitterungen, die
wir durchgemacht haben. Keineswegs eine unwiderstehliche Verstir-
kung des Kriegsrhythmus, sondern ein einfacher Konflikt zwischen
Stromungen: die alten trennenden Krifte der Oberfliche stoflen sich
an einem bereits im Fortschritt begriffenen Zusammenwachsen des
Grundes. Und weshalb auch nicht?

Aus: Pierre Teilhard de Chardin: «Die Zukunft des Menschen»,
Walter-Verlag, Olten 1963.

Die Tat von Alice Herz

Unter diesem Titel veroffentlichte Pfarrer P, Trautvetter im «Auf-
bau» vom 1. April einen Kommentar zu Alice Herz’ Appell (siehe
Aprilnummer der «Neuen Wege») und zu ihrem freiwilligen Tod, als
dessen Quintessenz man nachstehende Séatze bezeichnen kann.

«. . . sie hat sich nicht nur geopfert, sondern sie ist auch ein Opfer
geworden, das Opfer eines in blindem Fanatismus festgehaltenen Irr-
tums, objektiv gesprochen einer weltgeschichtlichen Liige. Wer wollte
sich mit gutem Gewissen der Verantwortung fiir die Weiterexistenz
einer solchen Liige entschlagen, an der dann einzelne zugrunde ge-
hesn?»

Und andern Orts . . . «Es widerstrebt uns, an jhrem frischen Grabe
zu polemisieren gegen Dinge, an die sie geglaubt hat ... Wir wissen
nicht, warum die Augen der Verstorbenen vor gewissen offenbaren
Tatsachen verschlossen waren ... Wir denken daran, dafy Amerika,
ohne Dank und ohne Unterstiitzung der {ibrigen freien Welt, es im-
mer wieder auf sich nimmt, sich als Weltpolizei einzusetzen, wo im-
mer das verbrecherische Attentat der Aggression gegen wehrlose
Volker begangen wird . . .»

162



	Der Glaube eines Wissenschafters an den Frieden

