
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 3

Artikel: Ein Staatsfeind

Autor: Merton, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


halten, die erkannt haben, daß die Kirche offen bleiben muß, und daß
sie eine gewisse Verantwortung dafür haben.

Das anspruchslose Büchlein kann dazu beitragen, das Interesse für
das Werk auf verschiedenen Wegen zu entfachen. Von der vorstehenden

Predigt zum Beispiel erfahren wir aus einem Beitrag des Herausgebers

des Breviers, Otto Dudzus, daß Bonhoeffer sie 1934 an der
ökumenischen Konferenz in Fanö (Dänemark) als Morgenandacht
gehalten hat, und daß sie zum erregendsten Augenblick der Konferenz
wurde. Unzählige Menschenleben hätten gerettet werden können,
wenn damals die Weltkirche den Mähnruf angenommen hätte und sich
ihrer Verantwortung für den Frieden bewußt geworden wäre.

Und die Kirche heute, hat sie aus der Situation von damals —
mutatis mutandis — keine Lehre gezogen? B. Wicke

1 Bonhoeffer-Auswahl. 1964, Chr.-Kaiser-Verlag, München.
2 Bonhoeffer-Brevier. 1963. Chr.-Kaiser-Verlag, München.
'Begegnungen mit Dietrich Bonhoeffer. Ein Almanach. 1964. Chr.-Kaiser-Ver¬

lag, München.

Ein Staatsfeind

Der österreichische Bauer Franz Jägerstätter gab lieber sein eigenes
Leben her, als anderen das Leben zu nehmen in einem ungerechten
Krieg. Daran hielt er fest gegen alle möglichen Einwendungen von selten

nicht nur der Armee und des Staates, sondern auch seiner
Mitkatholiken, der Geistlichen und natürlich auch seiner Familie. Er hatte
Sich auseinanderzusetzen mit jedem möglichen «christlichen» Argument,

das die Teilnahme am Kriege rechtfertigen sollte. Er wurde als
ein Rebell gegen die Herrschaft des Gesetzes, als ein Verräter an
seinem Vaterlande betrachtet. Ihm wurde vorgeworfen, er sei selbstisch,
eigensinnig, rücksichtslos gegen seine Familie und verantwortungslos
gegen seine Kinder.

Seine österreichischen Freunde verstanden, daß er nicht für Hitler
kämpfen wollte, aber doch hielten sie den Krieg für gerecht, weil sie
hofften, er werde zur Vernichtung des Bolschewismus und damit zur
Wahrung eines christlichen Europa führen. Er weigerte sich also, für
seinen Glauben einzustehen. Ihm wurde auch entgegengehalten, daß
er nicht genügend wisse, um beurteilen zu können, ob der Krieg
gerecht oder ungerecht sei. Er müsse sich der höheren Einsicht des Staates

beugen. Regierung und Führer wüßten es besser. Tausende von
Katholiken, einschließlich der Priester, dienten in der Armee. Er solle
doch nicht versuchen, katholischer als die Kirche zu sein.

Die Bischöfe, hieß es, hätten nicht gegen den Krieg protestiert. In
der Tat versuchte nicht nur sein Pfarrer, sondern auch sein Bischof
ihn zu überreden, den Widerstand aufzugeben, weil er «unnütz» sei.

69



Ein Priester hielt ihm vor, er habe unzählige Gelegenheiten, christliche
Tugenden zu beweisen und in der Armee ein «Apostolat guten
Beispiels» aufzurichten.

Das alles sind die vertrauten Argumente für eine solche Situation,
und sie werden für so schlüssig gehalten, daß wenige Katholiken den
Tadel riskieren, der sie bei Verweigerung des Kriegsdienstes treffen
würde.

Seine Mitbürger meinten, seine Weigerung sei ein Zeichen von
Fanatismus und eine Folge «übermäßigen Bibellesens». Noch jetzt
wird er von seinem Dorfe nicht verstanden, wenn er auch auf dem
örtlichen Gedenkstein einen Platz unter den Gefallenen gefunden hat.

Alle diese Einwendungen und Ermahnungen lehnte der Bauer ab
und erwiderte darauf ganz einfach : «Ich kann nicht und werde nicht
einer Regierung einen Eid schwören, die einen ungerechten Krieg
führt. Ich kann die Verantwortung für meine Handlungen nicht dem
Führer übertragen. Glaubt jemand wirklich, daß dieses massive
Blutvergießen das Christentum retten oder wieder zu neuer Blüte bringen
kann? Ist es nicht christlicher, mich geradezu als Opfer anzubieten,
statt zunächst andere zu morden, die auch ein Recht auf Leben haben
und leben wollen — nur um mein eigenes Leben noch ein wenig zu
verlängern?»

Als man ihm sagte, daß viele Katholiken in den Krieg gezogen
wären, ohne seine Gewissensqualen zu teilen, erwiderte er, sie hätten
offenbar die Gnade nicht empfangen, die Dinge so zu sehen, wie sie
sind. Das gelte auch für die Bischöfe.

Jägerstätters Weigerung, für Hitler zu kämpfen, war nicht gegründet
auf einer Abneigung gegen das Kämpfen in irgendeiner Form. Im

Gegenteil war er von Natur ein Kämpfer, und in seiner Jugend hatte
er sehr aktiven Anteil an den örtlichen Schlägereien gehabt. Er hatte
auch ohne Widerspruch die militärische Ausbildung über sich ergehen
lassen, wenn ihn auch seine damalige Erfahrung darüber belehrt hatte,
daß militärische Ausbildung der Moral abträglich sei.

Seine Weigerung war nicht nur eine private Gewissensangelegenheit.
Sie war auch eine tiefe Intuition mit Bezug auf die geschichtliche

Not der katholischen Kirche im 20. Jahrhundert. Er sagt: «Die Situation,

in der wir deutschen Christen uns heute befinden, ist viel
verwirrender als die, die die ersten Christen zur Zeit ihrer blutigsten
Verfolgung vorfanden. Wir stehen nicht einer kleinen Sache gegenüber.
Der große Todeskampf hat schon begonnen. Daß wir katholischen
Christen uns zu Werkzeugen der schlimmsten und gefährlichsten
antichristlichen Macht machen lassen, kann ich und will ich niemals
glauben. Viele meinen, das sei alles, wie es sein solle. Wenn das
bedeutet, daß sie Ungerechtigkeiten begehen müssen, meinen sie, dafür
seien andere verantwortlich Ich glaube immer noch, daß es das
beste ist, ich sage die Wahrheit, auch wenn es mein Leben kostet.
Denn man wird in keiner Vorschrift Gottes oder der Kirche finden,

70



daß der Mensch verpflichtet sein soll, bei Strafe der Sünde zu tun,
was ihm ein weltlicher Machthaber befiehlt. Wir brauchen keine
Gewehre oder Pistolen für unseren Kampf. Wir haben geistliche Waffen,
und deren vornehmste ist das Gebet.»

Einer der erstaunlichsten Umstände ist, daß Wiederholte Anstrengungen

gemacht wurden, Jägerstätters Leben zu retten, nicht nur von
seinen Freunden, von Priestern, von seinem Anwalt, sondern auch von
seinen militärischen Richtern (er war nicht in den Händen der SS).
Und er hätte sich retten können, wenn er sich zum Dienst im Sanitätskorps

verstanden hätte. Aber er fühlte, daß auch das nur ein Kompromiß

sei, weil seine Weigerung nicht nur das eigene Töten betraf,
sondern auch den Entschluß, sein eigenes Leben zu retten durch
stillschweigende Anerkennung, daß die Nazis eine legitime Regierung
seien und einen gerechten Krieg führten. Ein paar Minuten vor seiner
Hinrichtung lehnte er noch schlicht ab, ein Dokument zu unterzeichnen,

das ihn gerettet hätte. Der Geistliche, der zugegen war und der
wie andere versucht hatte, ihn zu überreden, sagte später von ihm : «Er
hat gelebt wie ein Heiliger und ist gestorben wie ein Held.» Einer der
Gefängnisgeistlichen, die ihn kannten, sagte von ihm : «Nicht für einen
Augenblick hatte ich den Eindruck, es mit einem Fanatiker oder einem
Geistesgestörten zu tun zu haben.»

Schließlich 1st es interessant, das sehr zurückhaltende Urteil des
Bischofs von Linz zu lesen, der Jägerstätter ermahnte, seinen Skrup-
peln Valet zu sagen und sich zum Waffendienst zu verstehen. Er will
ihm das Recht auf Märtyrertum nicht aberkennen, schreibt aber:
«Jägerstätter ist ein ausgemachter Ausnahmefall, den man bewundern
kann, aber nicht zum Vorbild nehmen sollte.»

Thomas Merton in den «Peace News», 29. Januar

Kirchen die sich selbst zerstören
«Wenn wir das, was Christus befohlen hat, mit dem vergleichen, was wir tun:
wer muß da nicht zum Urteil kommen, daß wir der Welt eine lügnerische und
lächerliche Farce vormachen, wenn wir uns mit heiligen Dingen befassen und
den Christennamen in Anspruch nehmen?» (Juan Luis Vives, 1492—1540: «De
Europae statu et tumultibus» — Schreiben an Papst Hadrian VI.)

Wird die Kirche, werden die Gläubigen nach zwei Weltkriegen
den Bußeruf Gottes vernehmen, ehe der dritte, atomare Weltkrieg alles
vernichtet?

An ununterbrochenen praktischen Beispielen aus früheren
Jahrhunderten orientiert, töteten sich — um nur das Geschehen der jüngsten

Vergangenheit zu erwähnen — die Glieder der Kirche und des
Leibes Christi im Ersten und Zweiten Weltkrieg gegenseitig, sofern sie
«wehrfähig» waren, und verübten Brandstiftungen sowie Zerstörungen

71


	Ein Staatsfeind

