
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 2

Artikel: Der deutsche Protestantismus und die sozialistische Revolution

Autor: Ordnung, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


des Sämanns: jener Same, der auf guten Boden fällt, wird auch für
den andern Frucht tragen. Die wenigen, die hören, werden auch

Wiedergeburt und Auferstehung der hundert Tauben, die nicht hören,
sein; der «Rest» Israels ist die Rettung des Volkes; die wenigen
Jünger, die gehört und aufgenommen haben, sind die Zuversicht
der Welt.

Vielleicht ist es das, was uns Hoffnung gibt für unseren christlichen

Dienst heute, in diesem Jahrhundert der Gleichgültigkeit, in
dem wir das Gefühl haben, auf einem Boden zu säen, der überhaupt
nicht aufnimmt. Und dies ist überall so, in den überentwickelten
Ländern Wie in diesem entfernten Winkel Siziliens. Der Fortschritt
ist nicht bis hierher gekommen, aber die todbringende Atmosphäre
der religiösen Gleichgültigkeit, die Europa durchdringt, ist bis zu uns
gekommen. Hier ist alles Wüste auch aus andern Gründen. Hier kann
man sich keinen Illusionen hingeben über die Ernte, aber es kann
die Weisheit des Reiches hier wirken, der wunderbare Samen, der
Frucht trägt im Obermaß, auch wenn er Zeit braucht, um aufzugehen.
Die Wahrheit hat Zeit. Sie kann geduldig sein. Der Same hat die
Kraft in sich: dieser Same wenigstens. So können auch wir närrische
Säer sein und den Samen überall hinwerfen, auf den Weg, auf die
Felsen und in die Dornen, wir können ihn auch dorthin werfen, wo
es widersinnig scheint, der wenige, der aufgeht, wird die Stadt gleichwohl

umwandeln, und «die Wüste wird ein Obstgarten werden»,
wie der Prophet sagt. 7ullio Vinay

Der deutsche Protestantismus und die
sozialistische Revolution

Die Redaktion der «Neuen Wege» macht gewisse Vorbehalte zu dieser und
jener Formulierung in der Darstellung des Verfassers, erachtet das Ganze aber
doch als wertvoll für das Verständnis der Haltung derjenigen Protestanten in der
DDR, die mit der dortigen Regierung zusammenarbeiten, um ein neues, dem
Frieden und der sozialen Gerechtigkeit ergebenes Deutschland zu schaffen.

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges vollzieht sich im Osten
Deutschlands die Begegnung zwischen Sozialismus und Protestantismus.

Während in allen anderen sozialistischen Ländern die großen
Kirchen orthodox oder römisch-katholisch sind und die Protestanten
nur Minderheiten darstellen, trifft in der Deutschen Demokratischen
Republik der marxistische Sozialismus zum erstenmal auf eine starke
protestantische Kirche. Wenn diese Konfrontation von beiden Seiten
her echt durchgehalten wird, dann wird sie auf die zukünftige Gestaltung

sowohl des Sozialismus wie auch des Protestantismus nicht ohne
Einfluß bleiben und Bedeutung für das friedliche Zusammenleben
der Menschen auf unserer Erde gewinnen.

34



Leider war der deutsche Protestantismus auf diese Begegnung
überhaupt nicht vorbereitet. Er trat dem Sozialismus zunächst
politisch, ideologisch und religiös in einer bürgerlich-westlichen Gestalt
entgegen, so daß es zu einem Gegeneinander von Konservativismus
gegen Revolution, Individualismus gegen Sozialismus und Religion
gegen Atheismus kam. Der Skandal dieser falschen Bindung an eine
vergangene Welt verdeckte lange Zeit in der Begegnung mit
Marxisten das echte Skandalon, das der Gekreuzigte und Auferstandene
auch in der sozialistischen Welt darstellt.

Freilich stehen die Protestanten in der DDR erst am Anfang dieses
Weges. In den ersten Jahren nach 1945 wurde ihnen dabei gewichtige
geistliche Hilfe aus dem Raum des tschechoslowakischen und ungarischen

Protestantismus zuteil, der nicht die schwere Last des
staatskirchlichen Erbes zu tragen hatte. In letzter Zeit zeigten sich an den
zerbrechenden volkskirchlichen Strukturen zumindest zwei für eine
kirchliche Neübesinnung hilfreiche Aspekte: Infolge ihrer Größe
konnten die evangelischen Kirchen in der DDR mehr Kräfte für die
in solcher Situation notwendige theologische Arbeit freisetzen
(wodurch allerdings streckenweise auch ein blasser Akademismus in der
Theologie gefördert wurde). Zum anderen bietet der Raum, den das
undicht gewordene Dach der Volkskirche überwölbt, mehr Platz für
Experimente als in den sehr viel kleineren Kirchen der anderen
sozialistischen Länder.

Wenn im folgenden einige Bemerkungen zu dem zuerst genannten
Aspekt der Begegnung von Protestantismus und Sozialismus: zum
Gegeneinander von Konservatismus und Revolution, gemacht werden

sollen, dann wird man mit einer historischen Feststellung beginnen

müssen : Von den großen europäischen Nationen ist die deutsche
die einzige, die in ihrer Geschichte keine Revolution siegreich
beendet hat. Weil hier nie eines der durch die gesellschaftliche Entwicklung

aufgeworfenen Probleme wirklich gelöst wurde, blieb Deutschland

in seiner politischen und sozialen Struktur etwa weit hinter
England und Frankreich zurück. Das liberale Bürgertum war zu
schwach, um die Einheit der Nation herzustellen und eine bürgerliche

Demokratie zu begründen. Deutschland entwickelte sich zu
einem politisch restaurativen Staatsgebilde, dessen Bürger immer mehr
zum typischen «Untertan» wurde. Das alles trug dazu bei, daß in
Deutschland der Faschismus zur Macht kommen und den Zweiten
Weltkrieg beginnen konnte.

Qesellschaftlicber Umbau nötig
Wer nach 1945 die Wiederholung einer solchen Katastrophe

verhindern wollte, die der Welt und dem deutschen Volk Millionen von
Toten und unermeßliche Zerstörungen gekostet hat, der mußte die
gesellschaftliche Struktur von Grund auf ändern. Die einzigen, die
die Situation so klar sahen und die die Änderung bewußt wollten,

35



waren die Kommunisten. Sie kamen — zahlenmäßig stark
dezimiert — aus den Konzentrationslagern Hitlers, aus Illegalität und
Emigration zurück und begannen im Osten Deutschlands unter dem
Schutz der sowjetischen Besatzungsmacht den gesellschaftlichen
Neuaufbau. Dabei standen sie vor schier unüberwindlichen Schwierigkeiten

:

a) Sie waren eine relativ kleine Gruppe. Ihnen schloß sich eine
große Anzahl von Opportunisten an, auf deren Mitarbeit nach Lage
der Dinge nicht verzichtet werden konnte, die aber diese Entwicklung

belasteten. Der deutsche «Untertan» erstand in der Gestalt des

Opportunisten neu.

b) Es kam darauf an, die bisher liegengebliebene bürgerliche
Revolution aufzunehmen, zu Ende zu bringen und in der sozialistischen

Revolution weiterzuführen. Das brachte — vor allem psychologisch

— unendliche Probleme, da die Mehrzahl der Bevölkerung
die Niederlage des deutschen Faschismus nicht als Befreiung
empfunden hatte und — mit dem Blick auf die an das Alte anknüpfende
Entwicklung in Westdeutschland — die Notwendigkeit der
Revolution nicht begriff.

c) Natürlich wäre diese Revolution ohne die Hilfe der sowjetischen

Besatzungsmacht nicht möglich geworden. Das spricht aber
nicht gegen diese Revolution, deren Notwendigkeit die ganze
deutsche Geschichte erweist, sondern gegen das deutsche Volk, das
nicht imstande war, sich selbst vom Faschimus zu befreien. Das
Entscheidende aber ist, daß der Anstoß von außen im Laufe der letzten
Jahre von einem immer größeren Kreis von Menschen in der DDR
aufgenommen und zu ihrer eigenen Sache gemacht wurde, so daß
man heute sagen muß: der entscheidende Teil der Bevölkerung
arbeitet bewußt an der Gestaltung des ersten Arbeiter- und Bauem-
staates in der deutschen Geschichte mit.

Der Protestantismus war in der deutschen Geschichte — nachdem

im 16. Jahrhundert die Täuferbewegung blutig liquidiert worden
war — immer ein konservatives, antirevolutionäres Element. Das
Verhältnis der Kirche zum Staat stand im Zeichen eines engen Bündnisses

zwischen Thron und Altar. Die Kirche, die jahrhundertelang
in dieser Tradition gelebt hatte, mußte dem Versuch eines revolutionären

Neubaus der Gesellschaft im Osten Deutschlands zunächst
völlig verständnislos und ablehnend gegenüberstehen. Sie, die durch
ihre monarchistisch-deutschnationale Ausrichtung von 1918 bis 1933
entscheidend zur inneren Aushöhlung der Weimarer Republik, des
letzten Versuchs zur Gestaltung einer liberalen bürgerlichen Demokratie,

beigetragen hatte, entdeckte nun ihr Herz für diese Demokratie.

(Auch auf seiten der Reaktion gibt es einen «Fortschritt». Er
besteht darin, daß man die historische Bewegung mitvollzieht, aber
immer einen Schritt hinter der jeweils aktuellen Position bleibt : Wer

36



dort, wo die sozialistische Revolution auf der Tagesordnung steht,
für die bürgerliche Demokratie Partei ergreift, steht politisch rechts.)

Zweierlei Protestanten

Ein besonderer Umstand verfestigte nach 1945 die antirevolutionäre

Position der Kirche: Während sie im 19. Jahrhundert niemals
ernsthaft die Solidarität mit dem ausgebeuteten, leidenden Proletariat,
das politisch links stand, praktiziert hatte, nahm sie sich jetzt unter
Hinweis darauf, daß Christen zuerst für die Leidenden und Armen
da zu sein hätten, der durch die sozialistische Revolution deklassierten

Kräfte auf der Rechten an. Es geschah, daß Offiziere der
Hitler-Wehrmacht, Richter und Beamte des faschistischen Staates,
Lehrer der Schulen des Dritten Reiches in Scharen in die Kirchen
strömten und dort Pfarrer, Katecheten oder kirchliche Beamte wurden.

Nur eine relativ kleine Gruppe der Bekennenden Kirche stellte
nach 1945 ernsthaft die Frage nach den Ursachen der deutschen
Katastrophe und der kirchlichen Mitschuld daran. In einem vom
Reichsbruderrat der Bekennenden Kirche 1949 in Darmstadt
verfaßten «Wort zum politischen Weg unseres Volkes» wurde
festgestellt: «Wir sind in die Irre gegangen, als Wir begannen, eine
,christhche Front' aufzurichten gegenüber notwendig gewordenen
Neuordnungen im gesellschaftlichen Leben der Menschen. Das Bündnis

der Kirche mit den das Alte und Herkömmliche konservierenden
Mächten hat sich schwer an uns gerächt. Wir haben die christliche
Freiheit verraten, die uns erlaubt und gebietet, Lebensformen
abzuändern, wo das Zusammenleben der Menschen solche Wandlung
erfordert. Wir haben das Recht zur Revolution verneint, aber die
Entwicklung zur absoluten Diktatur geduldet und gutgeheißen.»

Leider ist dieses Wort in den deutschen protestantischen Kirchen
kaum gehört worden. Ihre vornehmste Sorge war nach 1945 die
Restauration ihrer Institution. Sie gelang dort am besten, wo sie —
wie im Westen Deutschlands — mit einem restaurativen politischen
Trend in der Gesellschaft Hand in Hand ging.

Wer als Christ das Darmstädter Wort ernst nahm, dem mußte
es um die Änderung der gesellschaftlichen Verhältnisse gehen, aus
denen Faschismus und Krieg geboren worden waren. Das taten im
Osten Deutschlands zunächst fast ausschließlich christliche Gruppen
außerhalb der Kirche. Sie sahen sich dabei in die Solidarität mit
Marxisten gestellt und empfanden deren Programm einer gesellschaftlichen

Revolution als Herausforderung, die Verantwortung des
Christen für die Welt neu zu durchdenken und zu praktizieren. Die
Annähme jener Herausforderung führte zur Rückfrage an Kirche und
Theologie und zu einer geistlichen Neubesinnung und Erneuerung,
die in Gruppen und Bruderschaften begann, deren Ausstrahlung auf
die ganze Kirche aber stärker wird.

37



Die letzte Antwort des Christen auf den Anruf der sozialistischen
Revolution wird freilich nicht eine «Theologie der Revolution» sein
können. Sie gewinnt Gestalt in der Freiheit zu revolutionären Akten
um des Menschen willen, zu der er sich durch seinen Herrn befreit
weiß.

Einige unserer Brüder in den westlichen Ländern und vor allem
in der Bundesrepublik beobachten die eben skizzierte Entwicklung
mit Argwohn. Sie stellen uns die Frage, ob wir uns nicht zu sehr mit
den Marxisten eingelassen hätten, ob wir nicht im Interesse der
Wiedervereinigung unseres Volkes (und vielleicht auch im Interesse
der Einheit der Weltchristenheit) zurückhaltender sein sollten in
unserem politischen Engagement.

Versöhnung — aber wie?
Was ist darauf zu antworten? Wie sieht der Dienst der

Versöhnung aus, den Christen in der DDR für unser Volk und die Welt
leisten können?

Seit Jahren propagiert man im deutschen Protestantismus ein
«Modell» für diesen Versöhnungsdienst: die Evangelische Kirche in
Deutschland (EKD). Sie — so sagt man — sei die Brücke, die die
beiden Teile Deutschlands noch miteinander verbindet. Christen sollten

sich weder im Osten noch im Westen zu stark binden. Sie sollten
um der kommenden Einheit Willen zwischen Ost und West stehen.

Eine solche Zwischenposition ist aber praktisch nicht möglich.
Die Grenze ist kein Ort, sondern nur eine Linie. Auf ihr kann man
nicht existieren. Faktisch leben wir alle entweder im Osten oder im
Westen (was nicht immer mit unserem geographischen Standort
zusammenfallen muß). Das gilt auch für die EKD. Sie hat sich — am
sichtbarsten durch den Abschluß des Militärseelsorgevertrages
1957 — einseitig politisch an den Westen gebunden, während sie als
EKD dem Osten gegenüber in einer starken Distanz verharrt. Diese
einseitige Bindung hat sie völlig unfähig gemacht, während der letzten
zehn Jahre auch nur einen einzigen nennenswerten Beitrag zum Frieden

oder zur Verständigung in Deutschland zu leisten. Das Gespräch
in den Gremien der EKD ist nicht ein wirklicher Ost—"West-Dialog,
sondern ein westliches Gespräch mit unterschiedlichen Nuancen.
Die EKD ist also niemals eine echte Brücke gewesen, sondern —
zugespitzt gesagt — ein westlicher Brückenkopf im Osten.

Wenn dies so ist: welche Gestalt muß dann der Versöhnungsdienst

der Christen in der DDR haben? Es ist unsinnig, von ihnen
die Versöhnung mit dem Westen zu fordern. Sie leben mit ihm nicht
in Feindschaft! Es sind die Marxisten, die Kommunisten, mit denen
Christen seit einem Jahrhundert in Gegnerschaft leben. Es geht um
die Versöhnung mit ihnen. Dies hat aber nicht nur Konsequenzen
für die innere Situation der DDR. Weil es das wechselseitige
Verstehen fördert und Antikommunismus und Kalten Krieg abbauen

38



hilft, hat das Auswirkungen auf die Weltsituation. Also : Christen in
der DDR leisten dann einen Beitrag zur Versöhnung zwischen Ost
und West, zur Befriedung der Weit, wenn sie sich mit denen
versöhnen, deren Qegner sie 100 Jahre lang waren-, mit den Kommunisten.

Dieser Dienst der Versöhnung gewinnt nicht in der Distanz,
sondern in der Solidarität Gestalt. Dabei ist es beglückend, zu sehen,
wie auch der andere in dieser Solidarität sein Bild von Kirche und
Christentum zu korrigieren und in der Begegnung auf den Christen
zu hören beginnt.

Was sich solcherart in der DDR vollzieht, dürfte für die
Weltchristenheit nicht unwichtig sein. Auch ihre Einheit kann nicht in
westlicher Uniformität bestehen. Gordon Rupp hat im Blick auf seine
eigene Kirche — die Methodistenkirche — gesagt: sie werde aus
einer Weltkirche zu einer Weltsekte, wenn ihr geistliches und
organisatorisches Zentrum weitherin einseitig im Westen bleibe. Das gilt
wohl für alle Kirchen, für die gesamte Christenheit. Sie ist nur dann
die eine Familie Gottes, wenn sie die Vielfalt der Menschheit
widerspiegelt.

So leben Christen in einer doppelten Spannung und Solidarität:
in der Solidarität zu den Nichtchristen in ihrem Land, die sie in
Spannung setzt zu ihren Brüdern und Schwestern in anderen Ländern
und Situationen — und in der Gemeinschaft mit diesen ihren
Brüdern und Schwestern über die ganze Welt hin, die sie in Spannung
bringt zu den Nichtchristen im eigenen Land. Nur indem sie diese
Spannung durchhalten, stehen sie unter der Verheißung des
Evangeliums.

(Diese Gedankengänge stellen eine Zusammenfassung von
Ausführungen dar, die im Laufe des Jahres 1964 auf verschiedenen
Ost—West-Tagungen vorgetragen wurden.)

Carl Ordnung, Sekretär des Regionalausschusses
der Christlichen Friedenskonferenz

in der Deutschen Demokratischen Republik

Warnung vor den Notstandsgesetzen
Die Herausgeber der «Blätter für deutsche und internationale Politik»

veranstalteten unter dem Vorsitz von Manfred Pahl-Rugenstein am 22. November
1964 eine öffentliche Diskussion über «Treiheitliche Demokratie, Rechtsstaatlichkeit

und Notstandsgesetze». Die Tagung fand im Mozartsaal der Stuttgarter
Liederhalle statt und wurde von annähernd 700 Personen besucht.

Angesichts der Bemühungen der Regierung der deutschen
Bundesrepublik, ihre Notstandspläne geheim zu halten (mit Zustimmung
der deutschen Sozialdemokraten übrigens!), kann man diesen Ver-

39


	Der deutsche Protestantismus und die sozialistische Revolution

