
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 1

Artikel: Bereit sein!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bereit sein!
Seid nun wach, denn ihr wißt nicht, an welchem Tage euer Herr

kommt. Bedenket dies: Wenn der Hausherr wüßte, zu welcher Nachtstunde

der Dieb komme, würde er wohl wach bleiben und würde
nicht gestatten, daß in sein Haus eingebrochen werde. Darum seid
auch ihr bereit; denn in der Stunde, wo ihr am wenigsten daran
denkt, wird der Menschensohn kommen.

Matthäus 24, 42—44.

Darum lasset eure Lenden gegürtet sein und die Lichter brennend

und seid wie Menschen, die auf ihren Herrn warten.
Lukas 12, 35—36.

Das «Bereit sein ist alles»* des großen Dichters und Kenners der
Gesetze des Geschehens wie der Tiefen des Menschenherzens hat
gewiß gerade für den Gang in das Jahr, das nun begonnen hat, eine
besondere Bedeutung. Daß es ein Jahr der Entscheidung oder auch
der Entscheidungen sein werde, ist das allgemeine Stichwort. Aber
ob nun die Entscheidung oder die Entscheidungen, die wir erwarten,
gerade in diesem Jahre fallen werden oder erst später, jedenfalls tun
wir gut, auf sie gefaßt und überhaupt auf Schweres gerüstet zu sein,
damit wir davon nicht unvorbereitet überfallen werden wie von dem
Dieb in der Nacht.

Das Wissen um diesen Sachverhalt will das Herz schwer machen.
Mit Bangen denken wir an gewisse Kämpfe, die kommen werden,
an gewisse Situationen, in die wir geraten können, um von den
schwersten und furchtbarsten der Möglichkeiten zu schweigen. Aber
da bewährt nun die Losung vom «Bereitsein» ihre Kraft. Sie meint
ja, zum mindesten so, wie wir sie verstehen, nicht ein bloß äußerliches

Gerüstet- und Gefaßtsein, sondern etwas viel Größeres,
Besseres: das, was das biblische Wort, an das wir anknüpfen, das
«Warten auf den Herrn» nennt. «Lasset eure Lenden umgürtet sein
und eure Lichter brennen, wie Menschen, die auf den Herrn warten.»
Es ist das Bereitsein auf das Kommen des Herrn. Und zwar hier in
dem bestimmten Sinne, daß wir in dem, was kommen wird, auch sein
Kommen erblicken, daß wir das, was geschehen wird, aus seiner
Hand nehmen, daß wir wissen, darin auch ihm zu begegnen. Sobald
wir dieses Bereitsein verstehen, unsere Seele darin zusammenfassen
und unsern Geist darin wach sein lassen, sind wir erlöst. Wir sind aus
Angst und Bangen vor dem Unbestimmten, dem vielen Möglichen
heraus. Eine hohe Freudigkeit überströmt unsere Seele. Versuche es,
dich so einzustellen, und du wirst erfahren, wie stark, hochgemut
und froh das macht. Wir gehen Qott entgegen. Er kommt.

Weil dem so ist, gewinnt tatsächlich gerade zum Beginn dieses
Jahresweges die Losung eine entscheidende Bedeutung: «Bereit sein
ist alles!»

* Die Übersetzung «reif» sein ist eine Entwertung.



Es liegt darin aber auch eine außerordentlich wichtige, ja
entscheidende Regel für alles Tun überhaupt.

Wir können, sei's in unserem mehr privaten Tun, sei's im Dienst
einer Sache, auf mehrfache Weise unsere Aufgabe anfassen und auf
mehrfache Weise das Ziel verfehlen.

Wir können die Aufgabe in einer bestimmten, sei's durch die
Verhältnisse, sei's durch Willen und Gewohnheit vorgeschriebenen Arbeit
zu erfüllen suchen. Diese Arbeit können wir trachten fleißig, treu,
gewissenhaft, liebevoll zu tun. Gewiß ist das ein Weg. Er ist für jeden
von uns irgendwie, im kleinen oder großen, gegeben und notwendig.
Und doch behaupte ich, daß das Eigentliche uns nicht auf diesem
Wege zukommt, daß nicht auf diese Weise sich der Sinn unseres
Lebens erfüllt. Das Eigentliche und Höchste vollzieht sich in der
Begegnung — im Augenblick, der zugleich Versuchung und Gelegenheit

ist. Daß wir hier bestehen, daß wir hier die Antwort richtig
treffen, daß wir hier den Herrn erkennen, wenn er kommt — das
entscheidet über Sinn, Wert und Erfüllung unseres Lebens. Auch über
unseren höchsten sittlichen Wert, unsern Wert vor Qott. Denn hier
allein tritt entscheidend hervor, was allem Tun vor Gott allein seinen
Wert gibt: der Qehorsam. Im Ablauf unseres Gewohnheits- und
Alltagtuns, auch wenn es im übrigen treu, lauter und recht ist, tritt diese
Entscheidung nicht hervor. Es geschieht nicht im Element des
Entschlusses, es ist nicht das volle Wachsein der Seele. Sicher, es muß
sein, soll sein; es ist der feste Rahmen unserer Existenz. Wer ihn
vernachlässigen wollte, um bloß auf Stimmen, Weisungen, Führungen,
Berufungen zu warten, geriete in Illusion, Phantastik, Selbstbetrug
und zuletzt in Verlotterung hinein. Gerade das treue, solide,
anspruchslose Tun dieser Arbeit ist auch ein Warten auf den Herrn
und manchmal das einzig mögliche. Gerade darin findet er uns
besonders gern. Aber es gilt, wach zu sein, wenn er kommt. Er kommt
aber oft ganz unerwartet, plötzlich, wie der Dieb in der Nacht. Auf
einmal steht er vor uns. Auf einmal sollen wir die Entscheidung fällen.
Wenn Wir dann bereit sein sollen, so dürfen wir nicht geschlafen
haben, sondern müssen ganz wach sein und uns darum im Wachen
geübt haben. Dann treffen wir in der Stunde des Kommens des Herrn
das Rechte. Und darnach, noch einmal sei's gesagt, bemißt sich der
Wert unseres Lebens. Nicht darauf kommt es in letzter Instanz an,
ob wir eine tüchtige Pflicht- und Arbeitsmaschine gewesen sind, die
zuverlässig ablief, wie zahllose andere auch, sondern ob wir das
Besondere getan haben, das Gott von uns wollte, das er uns auflegte,
worin er uns versuchend und anbietend nahte — ob wir gehorsam
waren in dem, was gerade wir sollten und gerade da, wo wir es
sollten. Je nachdem wir hier bestanden oder versagten, bekommen
wir ein Siegel und einen Namen (ich denke an Bilder der
Offenbarung Johannis) oder wir versinken ins schlechte Alles, das das
Nichts ist, verfallen, um wieder mit einem großen Dichter zu reden,



dem Knopfgießer. Es tritt hier die vielmißbrauchte Wahrheit in ihr
Recht: Nicht auf die vielen «guten Werke» kommt es an, die

anonymen, am laufenden Band getanen,
' sondern auf den Qlauben,

der dann zum Gehorsam Wird, auf den Glauben, der erkennt und
erfaßt, was Qott will — auf das Besondere, im tiefsten Sinne Persönliche.

Was nicht aus diesem Glauben (und Gehorsam) getan wird, ist
in letzter Instanz wertlos, nichtig, leer — Sünde-, ein starkes, aber
wahres Wort.

Dieser Maßstab gilt auch für das Tun der Qemeinscbaften. Ein
Volk kann allerlei Gutes tun, kann allerlei Tugenden haben —
dadurch wird es nicht gerettet, wenn es nicht das erkennt und tut, was
gerade von ihm verlangt wird, was Gott in einer bestimmten Lage
und Stunde gerade von ihm fordert. Und so eine Kirche. Man hält
unserer Kritik an den heutigen Kirchen immer wieder entgegen, daß

ja diese Kirchen und besonders ihre Geistlichen doch so viel Gutes
täten, so viel Werke der Hilfe, Führung und Rettung. Wir antworten :

Gewiß, es ist wahr, daß sie solche Werke tun. Sie sollen sie tun —
schlimm, wenn sie dieselben nicht täten Aber nicht dadurch werden
sie gerettet, denn nicht dazu sind sie in letzter Instanz da. Wenn sie

in einer bestimmten Lage und Stunde nicht das Besondere tun, was
Gott von ihnen verlangt, das Bestimmte, Qeforderte, wenn sie es
nicht tun, weil sie nicht wach sind, oder, was im Grunde auf das

gleiche herauskommt, aus Mangel an Glauben und Gehorsam, dann
sind sie doch gerichtet. Es hilft ihnen dann am allerwenigsten, wenn
in ihrer Mitte der dogmatische Lehrsatz von der Rechtfertigung allein
durch den Glauben und nicht durch Werke mit großem Fleiß und
Eifer verkündigt und als wichtigstes der «guten Werke» zu den
andern hinzugefügt wird. Nein, jene Verteidigung der Kirchen gilt
nicht. Nicht brav, ehrbar und fleißig sein — so wichtig das an seinem
Orte ist —, sondern bereit sein ist alles. Und das gilt von jeder guten
und großen Sache. Es genügt nicht, daß diese Sache gut und groß ist;
es genügt auch nicht, daß man dafür und darin allerlei Schönes und
Gutes tut — es gilt, wach zu sein, es gilt, die Lenden gegürtet und
die Lichter brennend zu erhalten, um immer wieder zum Aufbruch
bereit zu sein, dem lebendigen Gott entgegen, der immer überraschend
kommt, nicht auf Bestellung; es gilt nicht, allerlei Rechtes und Gutes
zu tun, sondern das Bestimmte, Besondere zu erfassen, das in dieser
Lage und Stunde Gott fordert und verheißt. Gottes Geduld kann
vieles übersehen, kann neue Gelegenheiten bieten : dieser Sache, dieser
Kirche, diesem Volk, diesem Einzelnen — aber sie hat eine notwendige

Grenze, damit wir nicht träge oder leichtfertig ^werden, und es
bleibt bestehen : «Bereit sein ist alles !»

Es gibt auch eine andere Art, die Aufgabe anzufassen und zu
verfehlen. Man kann versuchen, sie so zu lösen, daß man Pläne
entwirft, sich einen Weg vorschreibt, eine Methode schafft, in der man



sich bewegt, Tormein bildet, nach denen man sein Handeln richtet —
es können auch Ideale sein, denen man dienen will. Darin meint man
dann vielleicht die Wahrheit des Tuns richtig und sicher einzufangen.
Und kommt erst recht an ihr vorbei Denn das ist ein selbstgemachter
Weg, nicht der Weg, auf dem uns der Herr begegnet. Das ist
abstraktes Denken und Tun, abstrakter Idealismus, abstrakter
Sozialismus, abstrakter Pazifismus, die nicht die tiefe Berührung mit der
Wirklichkeit haben, worin der lebendige Gott waltet. Es ist
Konstruktion, nicht Glaube und Gehorsam, und ist im letzten Grunde
immer ein Gebilde der eigenen Vernunft, sei's auch eine theologische,
dogmatische, die Vernunft im Namen der Offenbarung und des
Glaubens scheinbar verachtende Vernunft. Alle Konstruktion dieser
Art, sei's humanistische, sei's theologische, ist ohne Gott, ja gegen
Gott, Will Gott ersetzen. Den Vertretern dieser Art, den geistlichen
wie den weltlichen, ist das Bereitsein entgegenzuhalten. Bedenket
doch: Ihr wisset nicht bloß nicht, zu welcher Stunde, sondern auch
nicht, aus welcher Richtung der Herr kommt. Ihr aber meint, daß ihr
ihm durch eure Formeln und Dogmen gleichsam den Weg weisen
könntet. Darum verfehlet ihr ihn, wenn er kommt. Eure Art hat das

immer getan. Ihr sollt nicht als Gefangene eurer Dogmen und
Formeln auf die Zirkel starren, die ihr in den Sand gezeichnet habt, und
denken: «Wenn alles einmal mit meinen Formeln stimmt, dann will
ich handeln!» Diese Formeln werden nie Wirklichkeit werden; es
wird nie stimmen; ihr aber werdet die Stunde des Handelns versäumt
haben. Ihr sollt nicht eure Formeln und Dogmen zu eurem Gott
machen, sondern den lebendigen, den wirklichen Gott erkennen, wenn
er im Augenblick kommt, wenn er in einer besonderen Lage kommt,
wenn er, wie es seine Art ist, kommt wie der Dieb in der Nacht und
verlangt, daß ihr die bestimmte und besondere Tat tut, die alles
entscheidet.

Ich denke augenblicklich an Staatsmänner, in deren Hand wichtige,

sehr wichtige Geschicke lagen oder noch liegen und von denen
ich den Eindruck habe, daß sie sich wie gebannt im Zauberkreis
solcher selbstgeschmiedeter Formeln, in die sie verliebt sind, bewegen
(die sie vielleicht Ideale nennen und vielleicht auch von geistigen
Vätern ererbt haben, aber nicht besitzen) und die darob die Stunde
des Handelns versäumen — zum schwersten Verhängnis für sich und
ihre Sache. Aber was in solchen Gestalten und Lagen weltgeschichtliche

Bedeutung gewinnen kann, das gilt wohl überall, für jeden von
uns und für jede Sache. Nicht planen oder Formeln schmieden oder
gar abstrakte Konstruktionen bilden — sondern wach sein! Zwar
auch Planen und Formelnschmieden ist gut, und oft nötig, aber bereit
sein ist alles!

Das Gleiche gilt endlich auch vom scheinbaren Gegenteil dieser
letzten Art: der planlosen Willkür des Tuns. Man kann dem Planen



und Formelnschmieden abhold sein und auch nicht gerade seine
Stärke haben im Einhergehen auf gebahnten Pflicht- und Arbeitspfaden,

aber dafür bald dieses und jenes tun, was einem gerade
einfällt und gefällt. Damit scheint man auch dem Augenblick Gottes zu
dienen. Aber das gleicht dem echten Warten auf den Herrn wie
Talmigold dem Gold. Denn es ist eben nicht Qehorsam, sondern
Willkür; es ist nicht Qlauben, sondern eigenes Werk. Darum, mag es
auch im einzelnen schön und gut sein, es zerrinnt ins Nichts, es bleibt
unfruchtbar. Fruchtbar, sinnvoll, gesegnet, lebendig ist nur, was einen
Weg bedeutet, einem Sinne dient, einem Rufe gehorcht. In dieser
Richtung mag auch eine «kleine Kraft» Großes, ja Wunderbares
wirken (Offenbarung Johannes 3, 8!), während in der umgekehrten
eine große Kraft zerflattert und versagt. Nein, nicht viele Aufgaben,
sondern die eine, die dir aufgetragen ist und die kommen kann, wie
der Dieb in der Nacht Siehst du sie, ergreifst du sie, Einzelner, Volk,
Kirche, Sache, Bewegung, so wirst du gesegnet, fruchtbar, schreitest
von Fülle zu Fülle und von Kraft zu Kraft, siehst du sie nicht und
ergreifst sie nicht, so versinkst du ins Nichts.

Wir stoßen hier auf einen Punkt, der eigentlich auch vorher überall

wesentlich war, wo er sich unter anderem Anschein verbarg : Was
uns am meisten hindert, bereit zu sein für das, was wir sollen, wach
für Gott, gerüstet auf das Entscheidende, das ist überall jene Willkür,

die zuletzt aus dem Ich entspringt, das sich an Stelle Gottes setzt
oder doch zwischen Gott und das Tun der Wahrheit tritt. Mit der
Trägheit, Sattheit und Engigkeit dieses Ich bleibt man im Kreise der
allgemeinen Pflicht und Arbeit und achtet nicht auf Gottes besonderen

Ruf; aus der Eitelkeit dieses Ich gerät man in den Bann seiner
eigenen Formeln und versäumt die Stunde der Wirklichkeit; in der
selbstischen Versteifung dieses Ich tut man Werke der Willkür, statt
der Werke Gottes. Aus diesem Ich steigt die Berauschung und
Betäubung auf, welche die Seele in den Schlaf versenkt, worin das
Kommen des Herrn versäumt wird. Diesen Schlaf abzuschütteln,
wach zu werden für Gott — das dürfte wohl die Losung der
Losungen sein.

Ja, es ist eine gute, es ist die beste Losung, für dieses Jahr ganz
besonders, aber für alle Jahre und für alle Tage und Stunden —
bereit sein! Bereit für das Glück, bereit für das Leid; bereit für das
Leichte, bereit für das Schwere und Schwerste; bereit für das Leben,
bereit für den Tod — in allem bereit für den Herrn aller Zeiten und
Mächte, der jetzt kommt, der immer kommt, aber immer wieder
kommt wie der Dieb in der Nacht.

Aus : Leonhard Ragaz : «Das Reich und die Nachfolge»


	Bereit sein!

