Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 59 (1965)

Heft: 1

Artikel: Bereit sein!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bereit sein!

Seid nun wach, denn ihr wifit nicht, an welchem Tage euer Herr
kommt. Bedenket dies: Wenn der Hausherr wiillte, zu welcher Nacht-
stunde der Dieb komme, wiirde er wohl wach bleiben und wiirde
nicht gestatten, daf3 in sein Haus eingebrochen werde. Darum seid
auch ihr bereit; denn in der Stunde, wo ihr am wenigsten daran
denkt, wird der Menschensohn kommen.

Matthius 24, 42—44.

Darum lasset eure Lenden gegiirtet sein und die Lichter bren-
nend und seid wie Menschen, die auf ihren Herrn warten.
Lukas 12, 35—36.

Das «Bereit sein ist alles»* des grofien Dichters und Kenners der
Gesetze des Geschehens wie der Tiefen des Menschenherzens hat ge-
wifl gerade fir den Gang in das Jahr, das nun begonnen hat, eine
besondere Bedeutung. Daf3 es ein Jahr der Entscheidung oder auch
der Entscheidungen sein werde, ist das allgemeine Stichwort. Aber
ob nun die Entscheidung oder die Entscheidungen, die wir erwarten,
gerade in diesem Jahre fallen werden oder erst spiter, jedenfalls tun
wir gut, auf sie gefaflt und tiberhaupt auf Schweres geriistet zu sein,
damit wir davon nicht unvorbereitet itberfallen werden wie von dem
Dieb in der Nacht.

Das Wissen um diesen Sachverhalt will das Herz schwer machen.
Mit Bangen denken wir an gewisse Kimpfe, die kommen werden,
an gewisse Situationen, in die wir geraten kdénnen, um von den
schwersten und furchtbarsten der Maoglichkeiten zu schweigen. Aber
da bewdhrt nun die Losung vom «Bereitsein» ihre Kraft. Sie meint
ja, zum mindesten so, wie wir sie verstehen, nicht ein blof3 dufler-
liches Geriistet- und Gefafitsein, sondern etwas viel Grofleres, Bes-
seres: das, was das biblische Wort, an das wir ankniipfen, das
«Warten auf den Herrn» nennt. «Lasset eure Lenden umgiirtet sein
und eure Lichter brennen, wie Menschen, die auf den Herrn warten.»
Es ist das Bereitsein auf das Kommen des Herrn. Und zwar hier in
dem bestimmten Sinne, daf8 wir in dem, was kommen wird, auch sein
Kommen erblicken, dafy wir das, was geschehen wird, aus seiner
Hand nehmen, daf} wir wissen, darin auch ibm zu begegnen. Sobald
wir dieses Bereitsein verstehen, unsere Seele darin zusammenfassen
und unsern Geist darin wach sein lassen, sind wir erlost. Wir sind aus
Angst und Bangen vor dem Unbestimmten, dem vielen Moglichen
heraus. Eine hohe Freudigkeit iberstromt unsere Seele. Versuche es,
dich so einzustellen, und du wirst erfahren, wie stark, hochgemut
und froh das macht. Wir gehen Gott entgegen. Er kommt,

Weil dem so ist, gewinnt tatsichlich gerade zum Beginn dieses
Ja‘hr(lelsweges die Losung eine entscheidende Bedeutung: «Bereit sein
ist alles!»

* Die Ulbersetzung «reif» sein ist eine Entwertung,



Es liegt darin aber auch eine aufSerordentlich wichtige, ja ent-
scheidende Regel fiir alles Tun tiberhaupt.

Wir konnen, sei’s in unserem mehr privaten Tun, sei’s im Dienst
einer Sache, auf mehrfache Weise unsere Aufgabe anfassen und auf
mehrfache Weise das Ziel verfehlen.

Wir kénnen die Aufgabe in einer bestimmten, sei’s durch die Ver-
hiltnisse, sei’s durch Willen und Gewohnheit vorgeschriebenen Arbeit
zu erfiillen suchen. Diese Arbeit konnen wir trachten fleiflig, treu,
gewissenhaft, liebevoll zu tun. Gewif} ist das ein Weg. Er ist fiir jeden
von uns irgendwie, im kleinen oder groflen, gegeben und notwendig.
Und doch behaupte ich, dafl das Eigentliche uns nicht auf diesem
Wege zukommt, daf§ nicht auf diese Weise sich der Sinn unseres
Lebens erfiillt. Das Eigentliche und Hochste vollzieht sich in der
Begegnung — im Augenblick, der zugleich Versuchung und Gelegen-
heit ist. Dafl wir hier besteben, dafl wir hier die Antwort richtig
treffen, daf3 wir hier den Herrn erkennen, wenn er kommt — das
entscheidet tiber Sinn, Wert und Erfiillung unseres Lebens. Auch iiber
unseren hochsten sittlichen Wert, unsern Wert vor Gott. Denn hier
allein tritt entscheidend hervor, was allem Tun vor Gott allein seinen
Wert gibt: der Geborsam. Im Ablauf unseres Gewohnheits- und All-
tagtuns, auch wenn es im ibrigen treu, lauter und recht ist, tritt diese
Entscheidung nicht hervor. Es geschieht nicht im Element des Ent-
schlusses, es ist nicht das volle Wachsein der Seele. Sicher, es muf}
sein, soll sein; es ist der feste Rahmen unserer Existenz. Wer ihn ver-
nachldssigen wollte, um blof3 auf Stimmen, Weisungen, Fithrungen,
Berufungen zu warten, geriete in Illusion, Phantastik, Selbstbetrug
und zuletzt in Verlotterung hinein. Gerade das treue, solide, an-
spruchslose Tun dieser Arbeit ist auch ein Warten auf den Herrn
und manchmal das einzig mégliche. Gerade darin findet er uns be-
sonders gern. Aber es gilt, wach zu sein, wenn er kommt. Er kommt
aber oft ganz unerwartet, plétzlich, wie der Dieb in der Nacht. Auf
einmal steht er vor uns. Auf einmal sollen wir die Entscheidung fillen.
Wenn wir dann bereit sein sollen, so diirfen wir nicht geschlafen
haben, sondern miissen ganz wach sein und uns darum im Wachen
geiibt haben. Dann treffen wir in der Stunde des Kommens des Herm
das Rechte. Und darnach, noch einmal sei’s gesagt, bemif3t sich der
Wert unseres Lebens. Nicht darauf kommt es in letzter Instanz an,
ob wir eine tiichtige Pflicht- und Arbeitsmaschine gewesen sind, die
zuverlissig ablief, wie zahllose andere auch, sondern ob wir das
Besondere getan haben, das Gott von uns wollte, das er uns auflegte,
worin er uns versuchend und anbietend nahte — ob wir geborsam
waren in dem, was gerade wir sollten und gerade da, wo wir es
sollten. Je nachdem wir hier bestanden oder versagten, bekommen
wir ein Siegel und einen Namen (ich denke an Bilder der Offen-
barung Johannis) oder wir versinken ins schlechte Alles, das das
Nichts ist, verfallen, um wieder mit einem grofien Dichter zu reden,

2



dem Knopfgiefler. Es tritt hier die vielmilbrauchte Wahrheit in ihr
Recht: Nicht auf die vielen «guten Werke» kommt es an, die
anonymen, am laufenden Band getanen, sondern auf den Glauben,
der dann zum Gehorsam wird, auf den Glauben, der erkennt und
erfafdt, was. Gott will — auf das Besondere, im. tiefsten Sinne Person-
liche, Was nicht aus diesem Glauben (und Gehorsam) getan wird, ist
in letzter Instanz wertlos, nichtig, leer — Siinde: ein starkes, aber
wahres Wort.

Dieser Maflstab gilt auch fiir das Tun der Gemeinschaften. Ein
Volk kann allerlei Gutes tun, kann allerlei Tugenden haben — da-
durch wird es nicht gerettet, wenn es nicht das erkennt und tut, was
gerade von ibm verlangt wird, was Gott in einer bestimmten Lage
und Stunde gerade von ihm fordert. Und so eine Kirche. Man hilt
unserer Kritik an den heutigen Kirchen immer wieder entgegen, daf
ja diese Kirchen und besonders ihre Geistlichen doch so viel Gutes
titen, so viel Werke der Hilfe, Fithrung und Rettung. Wir antworten:
Gewif3, es ist wahr, daf} sie solche Werke tun. Sie sollen sie tun —
schlimm, wenn sie dieselben nicht titen! Aber nicht dadurch werden
sie gerettet, denn nicht dazu sind sie in letzter Instanz da. Wenn sie
in einer bestimmten Lage und Stunde nicht das Besondere tun, was
Gott von ihnen verlangt, das Bestimmte, Geforderte, wenn sie es
nicht tun, weil sie nicht wach sind, oder, was im Grunde auf das
gleiche herauskommt, aus Mangel an Glauben und Gehorsam, dann
sind sie ‘doch gerichtet. Es hilft ihnen dann am allerwenigsten, wenn
in threr Mitte der dogmatische Lehrsatz von der Rechtfertigung allein
durch den Glauben und nicht durch Werke mit groflem Fleif} und
Eifer verkiindigt und als wichtigstes der «guten Werke» zu den
andern hinzugefiigt wird. Nein, jene Verteidigung der Kirchen gilt
nicht. Nicht brav, ehrbar und fleifSig sein — so wichtig das an seinem
Orte ist —, sondern bereit sein ist alles. Und das gilt von jeder guten
und grofien Sache. Es geniigt nicht, daf} diese Sache gut und groff ist;
es geniigt auch nicht, dafl man dafiir und darin allerlei Schénes und
Gutes tut — es gilt, wach zu sein, es gilt, die Lenden gegiirtet und
die Lichter brennend zu erhalten, um immer wieder zum Aufbruch
bereit zu sein, dem lebendigen Gott entgegen, der immer iiberraschend
kommt, nicht auf Bestellung; es gilt nicht, allerlei Rechtes und Gutes
zu tun, sondern das Bestimmte, Besondere zu erfassen, das in dieser
L.age und Stunde Gott fordert und verheifdt. Gottes Geduld kann
vieles tibersehen, kann neue Gelegenheiten bieten: dieser Sache, dieser
Kirche, diesem Volk, diesem Einzelnen — aber sie hat eine notwen-
dige Grenze, damit wir nicht trige oder leichtfertig werden, und es
bleibt bestehen: «Bereit sein ist alles!»

Es gibt auch eine andere Art, die Aufgabe anzufassen und zu
verfehlen. Man kann versuchen, sie so zu lésen, dafy man Pline ent-
wirft, sich einen 'Weg vorschreibt, eine Methode schafft, in der man

3



sich bewegt, Formeln bildet, nach denen man sein Handeln richtet —
es kénnen auch Jdeale sein, denen man dienen will. Darin meint man
dann vielleicht die Wahrheit des Tuns richtig und sicher einzufangen.
Und kommt erst recht an ihr vorbei! Denn das ist ein selbstgemachter
Weg, nicht der Weg, auf dem uns der Herr begegnet. Das ist
abstraktes Denken und Tun, abstrakter Idealismus, abstrakter Sozia-
lismus, abstrakter Pazifismus, die nicht die tiefe Berithrung mit der
Wirklichkeit haben, worin der lebendige Gott waltet. Es ist Kon-
struktion, nicht Glaube und Gehorsam, und ist im letzten Grunde
immer ein Gebilde der eigenen Vernunft, sei’s auch eine theologische,
dogmatische, die Vernunft im Namen der Offenbarung und des
Glaubens scheinbar verachtende Vernunft. Alle Konstruktion dieser
Art, sei’s humanistische, sei’s theologische, ist ohne Gott, ja gegen
Gott, will Gott ersetzen. Den Vertretern dieser Art, den geistlichen
wie den weltlichen, ist das Bereitsein entgegenzuhalten. Bedenket
doch: Thr wisset nicht blof§ nicht, zu welcher Stunde, sondern auch
nicht, aus welcher Richtung der Herr kommt. Thr aber meint, daf} ihr
ihm durch eure Formeln und Dogmen gleichsam den Weg weisen
konntet. Darum verfehlet ihr ihn, wenn er kommt. Eure Art hat das
immer getan. lhr sollt nicht als Gefangene eurer Dogmen und For-
meln auf die Zirkel starren, die ihr in den Sand gezeichnet habt, und
denken: «Wienn alles einmal mit meinen Formeln stimmt, dann will
ich handeln!» Diese Formeln werden nie Wirklichkeit werden; es
wird nie stimmen; ihr aber werdet die Stunde des Handelns versdumt
haben. Thr sollt nicht eure Formeln und Dogmen zu eurem Gott
machen, sondern den lebendigen, den wirklichen Gott erkennen, wenn
er im Augenblick kommt, wenn er in einer besonderen Lage kommt,
wenn er, wie es seine Art ist, kommt wie der Dieb in der Nacht und
verlangt, daf} ihr die bestimmte und besondere Tat tut, die alles ent-
scheidet. |

Ich denke augenblicklich an Staatsmdinner, in deren Hand wich-
tige, sehr wichtige Geschicke lagen oder noch liegen und von denen
ich den Eindruck habe, daf} sie sich wie gebannt im Zauberkreis
solcher selbstgeschmiedeter Formeln, in die sie verliebt sind, bewegen
(die sie vielleicht Jdeale nennen und vielleicht auch von geistigen
Vitern ererbt haben, aber nicht besitzen) und die darob die Stunde
des Handelns versiumen — zum schwersten Verhingnis fiir sich und
ihre Sache. Aber was in solchen Gestalten und Lagen weltgeschicht-
liche Bedeutung gewinnen kann, das gilt wohl diberall, fiir jeden von
uns und fiir jede Sache. Nicht planen oder Formeln schmieden oder
gar abstrakte Konstruktionen bilden — sondern wach sein! Zwar
auch Planen und Formelnschmieden ist gut, und oft nétig, aber bereit
sein ist alles!

Das Gleiche gilt endlich auch vom scheinbaren Gegenteil dieser
letzten Art: der planlosen ‘Willkiir des Tuns. Man kann dem Planen

4



und Formelnschmieden abhold sein und auch nicht gerade seine
Stiarke haben im Einhergehen auf gebahnten Pflicht- und Arbeits-
pfaden, aber dafiir bald dieses und jenes tun, was einem gerade ein-
tallt und gefillt. Damit scheint man auch dem Augenblick Gottes zu
dienen. Aber das gleicht dem echten Warten auf den Herrn wie
Talmigold dem Gold. Denn es ist eben nicht Geborsam, sondern
Willkiir; es ist nicht Glauben, sondern eigenes Werk. Darum, mag es
auch im einzelnen schén und gut sein, es zerrinnt ins Nichts, es bleibt
unfruchtbar. Fruchtbar, sinnvoll, gesegnet, lebendig ist nur, was einen
Weg bedeutet, einem Sinne dient, einem Rufe gehorcht. In dieser
Richtung mag auch eine «kleine Kraft» Grofles, ja Wunderbares
wirken (Offenbarung Johannes 3, 8!), wihrend in der umgekehrten
eine grofle Kraft zerflattert und versagt. Nein, nicht viele Aufgaben,
sondern die eine, die dir aufgetragen ist und die kommen kann, wie
der Dieb in der Nacht! Siehst du sie, ergreifst du sie, Einzelner, Volk,
Kirche, Sache, Bewegung, so wirst du gesegnet, fruchtbar, schreitest
von Fiille zu Fiille und von Kraft zu Kraft, siehst du sie nicht und
ergreifst sie nicht, so versinkst du ins Nichts.

Wir stoflen hier auf einen Punkt, ‘der eigentlich auch vorher tiber-
all wesentlich war, wo er sich unter anderem Anschein verbarg: Was
uns am meisten hindert, bereit zu sein fiir das, was wir sollen, wach
fiir Gott, geriistet auf das Entscheidende, das ist iiberall jene Will-
kiir, die zuletzt aus dem Jch entspringt, das sich an Stelle Gottes setzt
oder doch zwischen Gott und das Tun der Wahrheit tritt. Mit der
Tragheit, Sattheit und Engigkeit dieses Ich bleibt man im Kreise der
allgemeinen Pflicht und Arbeit und achtet nicht auf Gottes beson-
deren Ruf; aus der Eitelkeit dieses Ich gerit man in den Bann seiner
eigenen Formeln und versiumt die Stunde der Wirklichkeit; in der
selbstischen Versteifung dieses Ich tut man Werke der Willkiir, statt
der Werke Gottes. Aus diesem Ich steigt die Berauschung und Be-
taubung auf, welche die Seele in den Schlaf versenkt, worin das
Kommen des Herrn versiumt wird. Diesen Schlaf abzuschiitteln,
wach zu werden fir Gott — das dirfte wohl die Losung der
Losungen sein.

Ja, es ist eine gute, es ist die beste Losung, fiir dieses Jahr ganz
besonders, aber fiir alle Jahre und fiir alle Tage und Stunden —
bereit sein! Bereit fiir das Gliick, bereit fiir das Leid; bereit fiir das
Leichte, bereit fiirr das Schwere und Schwerste; bereit fiir das Leben,
bereit fiir den Tod — in allem bereit fiir den Herrn aller Zeiten und
Michte, der jetzt kommt, der immer kommt, aber immer wieder
kommt wie der Dieb in der Nacht.

Aus: Leonhard Ragaz: «Das Reich und die Nachfolge»



	Bereit sein!

