
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 11

Artikel: Soziale Gerechtigkeit für alle!

Autor: Clayton, Joyce

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziale Gerechtigkeit für alle

Nachstehende Laienpredigt wurde am 21. Juni dieses Jahres in der Unitarierkirche

von Melbourne (Australien) gehalten und vom Radio übertragen. Das hört
sich einfach an. In Wirklichkeit kaufen diese Gesinnungsfreunde unter großen Opfern
eine halbe Stunde Radiozeit, in der sie je am Sonntagabend ihre Botschaft
verbreiten. Das Thema dieser von Frau Joyce Clayton gehaltenen Ansprache lautet:
Soziale Qerechtigkeit für alle!

Hannah More war eine «Wohltäterin». Sie lebte am Anfang des
19. Jahrhunderts in England, zu einer Zeit also, da Armut für die
große Masse das Normale war.

Es war die «gute alte Zeit», in der kleine Kinder in der Fabrik
übermüdet über ihrer Arbeit einschliefen und Frauen, auch wenn sie
ein Kind erwarteten, in den Kohlenbergwerken zwölf Stunden am
Tag schwere Lasten schleppten. Jene «gute alte Zeit», da Männer
wie Frauen gehängt wurden, wenn sie einen Gegenstand auch nur
im Werte von fünf Franken stahlen. Das einfache Volk war in keiner
Weise in der Regierung vertreten und die Ausbildung fast aller
beschränkte sich auf 1 bis 2 Jahre Armenschule. Sie kannten keinerlei
Hygiene. Krankheit und früher Tod wurden als Gottes weise Fügung
betrachtet. Geisteskranke behandelte man wie wilde Tiere und die
überfüllten Gefängnisse waren nichts anderes als Verbrecherschulen.

Hannah More war durchaus nicht der Meinung, daß solche
Verhältnisse zu bessern seien. In ihren Traktätchen, die sehr populär
waren und in Millionen verkauft wurden, forderte sie die Leute auf,
sich nicht zu beklagen, sondern eben das beste aus ihrer Lage zu
machen. Sie warnte vor gefährlichen Agitatoren, die Gewerkschaften
gründen wollten. «Dies ist die Welt, wie sie Gott geschaffen hat.
Ueberlegt es euch wohl, bevor ihr etwas daran ändert.» Sie wies auf
die Revolution in Frankreich hin. «Seid dankbar, daß ihr im lieben
alten England lebt, im Land der Freien.»

Hannah More betrachtete sich als Oberinstruktorin der Arbeiterklasse

in Sachen praktisches Christentum. Sie war sicher, daß sie recht
daran tat, den Pfad zur Glückseligkeit aufzuzeigen — wenn nicht für
dieses Leben, so doch für das Dasein nach dem Tode. Sie fand die
Zustimmung der Reichen und Mächtigen für ihr Tun, sahen sie doch
in ihren Ideen die wirksamste Abwehr gegen die revolutionäre Propaganda

der Zeit.
William Wilberforce, der so Großartiges für die Befreiung der

Negersklaven leistete (im übrigen aber ebenso fanatisch bemüht war,
die Versuche der weißen, englischen Arbeiter, sich zu organisieren, zu
unterdrücken. Red.), besuchte Hannah More einst in ihrem Heim in
der Grafschaft Somerset. Sogar er war entsetzt über die Armut und
die Zustände, mit denen die Dorfbewohner sich abzufinden hatten.
«Etwas muß geschehen», sagte er, «und ich werde aus eigenen Mitteln
dafür aufkommen.» Man war sich einig, daß es schlimm stehe, doch,

309



statt bei den prosperierenden Grundbesitzern darauf zu dringen, daß
sie ihren Landarbeitern einen Lohn zahlten, von dem sie leben konnten,

statt das Gesetz an den Pranger zu stellen, das mit den Armen so
brutal umsprang, taten Hannah More und ihre Schwestern etwas
anderes : Sie gründeten eine Sonntagsschule und hatten die Befriedigung,

daß die Kinder bald die ersten Kapitel der Schöpfungsgeschichte
zu hören bekamen. Den sozialen Uebeln — oder wenigstens denjenigen,

die man glaubte kurieren zu können — war nur durch christliche

Wohltätigkeit 'beizukommen; dies war die Ueberzeugung der
Machthaber jener Zeit, aber auch großer Teile des Mittelstandes und
sogar der Armen. In Wirklichkeit verhinderte Hannah Mores wie
auch Wesleys Lehre den Tortschritt und ließ die Mißbräuche
fortbestehen. Ungerechtigkeiten, die das Leben der Arbeitenden von der
Kindheit bis zum hohen Alter zu einer langen Plackerei machten,
Furcht vor einem Ende im Armenhaus und Zittern vor der Hölle nach
dem Tode taten das Ihrige, um die Arbeitenden ihres Lebens nicht
froh werden zu lassen.

Ungleich Hannah More, die nichts tat, um die Ursachen des
Elendes der Menschen zu überwinden, oder Wesley, der dem Armen
sagte: «Glaube nur, und du bist gerettet», begannen denkende
Beobachter einzusehen, daß die Gesellschaft nicht notwendigerweise so
bleiben müsse, wie sie war, und daß die Ungerechtigkeit dem
arbeitenden Volke gegenüber kein ewiges Gesetz sei. Sie begannen «Gottes
Willen» etwas anders auszulegen. Er war für sie ein gerechter Gott,
der die himmelschreienden Unterschiede zwischen dem Leben der
Reichen und der Armen verabscheute. Ein Reformer wie Thomas
Paine ging so weit zu sagen, Qerechtigkeit sei seine Religion und seine
Heimat die ganze Welt. Mit der Zeit wurde Kinderarbeit, die
unmenschlichen Arbeitsbedingungen in Fabriken und Kohlengruben als
soziale Uebel erkannt, bekämpft und überwunden, die hygienischen
Verhältnisse in den Städten verbessert, es wurden Spitäler gebaut
und wenigstens die schlimmsten Mißstände in Gefängnissen und
Armen- und Irrenhäusern zum Verschwinden gebracht.

Die Reformer mußten ihre Auflehnung und ihre Auffassung von
Gerechtigkeit in mancher Weise entgelten, besonders wenn sie darauf
hinwiesen, wie die Mächtigen die Religion für ihre Zwecke ausnützten.

Man zeigte ihnen die kalte Schulter, benachteiligte sie auch
wirtschaftlich in jeder Hinsicht. Mindestens verhöhnte oder verdächtigte
man sie für ihre «Verirrungen». Schlimmer war, daß auch jene
Volkskreise, für deren Besserstellung sie kämpften, sie oft gleichgültig
im Stich ließen oder sie gar befeindeten. Die politischen Märtyrer, die
ihre Zeit herausforderten, fielen, aber die Fortschritte, denen sie den
Weg bahnten, blieben.

Man mag nun ausrufen : Das alles gehört doch der Geschichte an,
die Schlacht ist doch heute gewonnen. Die Armut in unserer Gesellschaft

ist auf dem Rückzug. Jedes Kind geht zur Schule und hat das

310



Recht zu stimmen, wenn es erwachsen ist (Schweiz! d. ü.). Wir haben
moderne Häuser, Autos und Television. Wir bekämpfen Krankheiten
mit Medizin statt mit Gebeten. Welchen Weg wir doch zurückgelegt
haben, seit Hannah More bei der Lektüre einer Schrift über die Rechte
der Frau ausrief: «Was! Rechte der Frau! Nächstens wird man uns
noch mit den Rechten der Kinder kommen !»

Doch bevor wir uns gar zu erhaben fühlen, sollten wir einmal
genau prüfen, was wir heute, gegen das Ende des 20. Jahrhunderts,
noch als vernünftig und normal akzeptieren. Bloße Andeutungen
genügen, um uns von jeglicher Selbstzufriedenheit zu bewahren.

Die eleganten Außenquartiere unserer Großstädte geben wohl den
Eindruck, daß die Armut überwunden worden ist. Die Welt ist jedoch
so klein geworden, daß wir heute nicht mehr anders als im
Weltmaßstab denken dürfen. Zurzeit sagen wir noch, der Friede sei
unteilbar, bald wird es auch heißen, auch Reichtum ist unteilbar. Wenn
dies auch seltsam tönt, so ist doch ganz klar, was damit gemeint ist,
wenn wir uns erinnern, daß zwei Drittel der Menschheit Hunger
leiden, während der letzte Drittel an einem Zuviel von Nahrungsmitteln

leidet. Und doch finden wir uns damit ab. Es ist aber selbst
innerhalb der Nationen nicht anders. Im reichsten Land der Erde,
den USA, sind etwa 40 Millionen am Rande des Hungers, hauptsächlich

weil die Wirtschaft für sie keine Verwendung mehr hat.
Früher war es möglich, durch riesige Aufträge an die Rüstungsindustrie

die bestehende Arbeitslosigkeit vorübergehend zu absorbieren.

Das System funktionierte bis noch vor kurzer Zeit, und das

einzige, was Wallstreet zu fürchten hatte, war der Friede. Doch mit
der Automation genügt auch die Spannung des kalten Krieges oder
sogar ein heißer Krieg in Teilen der Erde nicht mehr, das Problem der
Arbeitslosigkeit zu lösen. Der Ausweg des Krieges ist den heutigen
Machthabern versperrt, denn ein neuer Großkrieg ist gleichbedeutend
mit allgemeiner Vernichtung.

Dennoch wird mit der Produktion von Kriegsmaterial grauenhaftester

Wirkung fortgefahren. Wir müssen uns darum immer wieder
fragen, was künftige Geschlechter von uns halten werden, die wir
solch hirnlose Verschwendung dulden. Nach Präsident Johnsons
Erklärung werden pro Tag in Südvietnam allein eine Million Dollar
vergeudet unter dem Vorwand, daß dort das Christentum gegen den
Kommunismus verteidigt werden muß. Diesem Argument ist entgegenzuhalten,

daß die Bevölkerung Südostasiens in erdrückender Mehrheit
NichtChristen sind. Auch hat das Vergiften der Reisfelder und das
Verbrennen der Hütten samt ihren Bewohnern nichts mit christlichen
Methoden, wohl aber sehr viel mit dem Gewinn zu tun, den gewisse
Kreise in Südvietnam wie in den USA aus diesen Operationen ziehen.
Das Christentum einer Hannah More berührte nicht einmal die Oberfläche

der Probleme ihrer Zeit und das Christentum unserer Tage,
das müssen wir heute einsehen, ist ebenso wirkungslos und sogar nur

311



zu oft ein Hindernis für den Fortschritt. So wenig man unter unserem
Wirtschaftssystem, wo sich alles um den Profit dreht, das laute Rufen
nach «Freiheit» aufnehmen soll, ohne zu fragen: «Freiheit wozu?», so
sehr muß man sich hüten, das Schlagwort von der Verteidigung des
Christentums gegen den Kommunismus unbesehen zu akzeptieren.

Hüten wir uns darum wohl, uns zuviel auf unseren hohen Stand
des sozialen Ausgleichs einzubilden. Die Erwerbsgesellschaft, in der
wir leben, findet sich sehr gut ab mit der Ungleichheit, wenn schon
die Unterschiede heute etwas anders gelagert sind. Und ein Christentum,

das sich auf bewaffnete Macht stütjt, wird ebensowenig zu einer
harmonischen Entwicklung der modernen Gesellschaft beitragen wie
vor 150 Jahren die Lehren der Hannah More.

Solange das Profitmotiv vorherrscht, haben unsere besten Fähigkeiten

und Eigenschaften wenig Möglichkeiten sich zu entwickeln. Ein
tiefes Bedürfnis in uns nach Zusammenarbeit für ein gemeinsames Ziel
findet in unserer Lebensweise keine Erfüllung. Der Konflikt in unseren
Herzen zwischen dem Verlangen nach äußerem Erfolg und dem
Wunsch nach Zusammenarbeit lähmt die besten Kräfte. Dieser innere
Zwiespalt hindert uns, unser Bestes zu geben. Was wir wollen, sind
gleiche Möglichkeiten für alle, ihre Persönlichkeiten zum Ausdruck zu
bringen in einem Leben, das nicht auf Konkurrenz, sondern auf
Zusammenarbeit und Liebe zum Nächsten gegründet ist. Nur wenn wir
unsere Zukunft so planen, im Interesse aller, werden wir zu sozialer
Gerechtigkeit gelangen.

Der Friedenstag an der EXPO

«Für eine solidarische Welt wirken!» stand als Losung auf einem
der sieben farbigen Expo-Plakate. Doch was dies für unser Volk
bedeuten würde, wurde zwar von Henri Brandt im legten seiner fünf
Filme angedeutet, aber sonst nirgends an der Expo näher erklärt.
Darum ergriffen einige Friedensfreunde, vor allem aus der welschen
Schweiz, die Initiative zur Durchführung eines «Friedenstages», der
unter obgenannter Parole stehen sollte. Die Expo-Leitung jedoch wollte
mit dieser Manifestation nichts zu tun haben und betonte, daß es sich

nur um eine Kundgebung privaten Charakters handeln könne. Die
Initianten mußten darum froh sein, daß sie wenigstens einen Raum
innerhalb der Expo gratis zur Verfügung erhalten konnten.

So versammelten sich denn am Sonntag, dem 18. Oktober, eine
Woche vor Torschluß der Ausstellung, etwa 800 Personen aus allen
Gegenden der Schweiz unter dem roten Zeltdach des Casinos, das auf
Pfählen über dem Wasser des Genfersees gebaut ist. Während der
Referate schwebten die Schatten von Möwen über das sonnenbeschienene

312


	Soziale Gerechtigkeit für alle!

