
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 10

Artikel: So tut Er es! (Jesaja 63, 1, 4 und 5)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So tut Er es

Jesaja 63, 1, 4 und 5

Es ist immer das gleiche Elend! Großes, Allergrößtes wäre zu tun:
die Überwindung des Krieges, die Neuordnung der politischen Welt,
die soziale Umgestaltung, die Erneuerung des Sozialismus, ja sogar, in
gewissem Sinn, des Christentums, dazu der Bildung, der Kultur. In
jedem Volke, jedem Lande stellen sich diese Aufgaben, wenn auch in
jedem anders: neue Schweiz, neues Deutschland, neues England und
so fort. Noch höher steigen die Aufgaben und Ziele: Siedelung,
Kommunismus Christi, Nachfolge Jesu. Alles das und anderes dazu ist
bereit, alles lockt, alles ruft, alles fordert, alles schreit — schreit nach
Verwirklichung. Aber es fehlen die Menschen. Wir stehen je länger je
mehr — vorläufig wenigstens — vor der Tatsache, daß in einer Zeit
und Lage, die besonders große Menschen erforderte, die Menschen im
Gegenteil immer kleiner werden. Die Menschen, die man groß nennen
konnte, sterben aus, wie die Adler aussterben. Wir bekommen überall
und immer mehr die Herrschaft der Mittelmäßigkeit. Flachköpfe werden

als Führer und weiß was verehrt und Hohlköpfe zu Messiassen
gemacht (um von den Scharlatanen vollends zu schweigen),
Herrschaft der Masse und Diktatur entsprechen sich. Das heutige
Geschlecht ist für die Lösung großer Aufgaben untauglicher als andere,
deren Aufgaben so viel kleiner waren. Es ist das ja auch nicht zum
Verwundern. Wie hätten in dem Boden, den die geistigen Entwicklungen

der abgelaufenen Periode zubereitet, kraftvolle Bäume wachsen
können? Wir haben ein haltloses, großer Orientierung und großen
Wollens unfähiges, von allen Winden der Meinung und des Wahnes
hin- und hergewehtes, allen Götzen und Dämonen verfallenes
Geschlecht, ein Geschlecht, das sich aufbläht, weil es leer ist, ein
Geschlecht, das stark tut, weil es schwach ist, ein unstetes und darum
treuloses Geschlecht. Vor allem ein unsachliches Geschlecht — trotz
der Sachlichkeitsparole! — weil ein von sich selbst besessenes
Geschlecht. Wie könnte gerade dies anders sein? Ein atomistischeS Zeitalter

konnte nicht ein Geschlecht mit tiefem Sinn für die Gebundenheit

an das, was größer ist als das Selbst, erzeugen und schwache,
wurzelkranke Menschen haben — das liegt ja schon in der Voraussetzung

—, nicht die Kraft und Fülle, die für echte Hingabe und
echtes Opfer nötig sind. Sie können, auch im scheinbaren Dienst einer
Sache, nur fieberhaft sich selbst suchen, und nur in gewissen
Massensuggestionen verlieren sie scheinbar diese Gebundenheit an das Selbst,
aber bloß, um den Götzen zu verfallen. Darum ist das Geschlecht,
dem jene großen Aufgaben gestellt sind, gerade für jene Aufgaben am
wenigsten geeignet. Wir bewegen uns in einem Todeszirkel. Die
geistigen und sozialen Mächte, die wir heute überwinden wollen, haben
uns zu ihrer Überwindung durch neuen Geist und neue Gestaltung

277



untauglich gemacht. Die Herrschaft des Kapitalismus hat uns für den
Sozialismus, die Herrschaft des Militarismus für die Friedensordnung,
die Herrschaft des Unglaubens für den Glauben verdorben. Darum
fehlen die Menschen, versagen die Menschen. Es ist ein Elend.

Diese Lage ist nun aber nicht neu, nur unserem Zeitalter eigen.
Im Grunde genommen haben immer die Menschen gefehlt. In Luthers
Leben und Werk gibt es eine Stelle, die für mich immer etwas Ergreifendes

hatte. Er setzt einmal auseinander, daß er gern statt der
Kirchen, die er an Stelle der von ihm zerschlagenen alten Kirche in Hast
und Not gegründet (trotzdem schon der Name Kirche ihm «undeutlich»

und «undeutsch» erschien) und worin Krethi und Plethi Platz
hatten, Gläubige und Ungläubige, Christen und Halbchristen, ja Heiden

sich zusammenfanden, etwas ganz anderes hätte: wirkliche
Gemeinden von Jüngern, worin die Liebe, die Gütergemeinschaft, die
Gewaltlosigkeit, die Nachfolge der urchristlichen Gemeinde gälte —
aber: «Ich habe dazu die Leute nicht!» Wie mancher, der große
Möglichkeiten vor sich sah, die seine Seele lockten, ja, die er als Gottes
Willen erkennen mußte, hat vor und nach ihm In Schmerzen sagen
müssen : «Ich habe dazu die Leute nicht.» Es fehlten immer die
Menschen. Denn wen hatte Moses? Aaron verfertigte in seiner Abwesenheit

das goldene Kalb! Wen hatte Jeremias — um nur diesen als

Typus zu nennen? Einzig den Schreiber Baruch, einen guten und
treuen, aber kleinen (wenn auch nicht kleinlichen) Menschen. Wen
hatte Paulus? Für Johannes, Markus und Barnabas waren seine Wege
zu hart. Titus, Timotheus, Aquila und Priszilla und die andern, sie

waren auch treu und recht, aber verglichen mit Paulus wie klein Und
Christus selbst! Wen hatte er? In welcher unendlichen Einsamkeit ist
er Diese Jünger — wir wissen, wie schwach sie waren, wie begrenzt
im Verstehen und nicht einmal alle treu. Es ist ein Jammer!

Es fehlen die Menschen!
Wie denn? Sollen Wir verzagen, unsere Hoffnungen aufgeben?
Keineswegs Ganz und gar nicht Denn nun tritt die andere große

Tatsache auf, die unser unendlicher Trost ist: Wenn auch die
Menschen fehlen, so tut Qott es allein. Leset in diesem Lichte das
merkwürdige, nur so verständliche dreiundsechzigste Kapitel des Jesaja-
buches, das mit biblischer Großartigkeit und Drastik und auch mit
biblischem Anthropomorphismus mit einer scheinbar allzugroßen
Vermenschlichung Gottes, die aber erst recht Gottes Wirklichkeit kund
tut, diese Tatsache ausspricht: «Ich bin's, der Gerechtigkeit verheißt,
der Macht hat, zu erretten Einen Gerichtstag hatte ich im Sinn
und mein Erlösungsjahr war herbeigekommen. Und ich blickte aus,
aber da war keiner, der mir geholfen hätte; fragend schaute ich umher,

aber da war keiner, der mit mir gegangen wäre : da half mir mein
Arm und mein Eifer, der ging mit mir.» Gott tut es allein, über das

Versagen der Menschen hinweg führt er seinen Plan aus, schafft er
seinen Gedanken Verwirklichung. So hat er es immer getan, so wird

278



er es heute tun. Es ist ganz gewiß. Verlaß dich felsenfest darauf. Es

wird geschehen, sogar weit über Hoffen und Erwarten hinaus. Mögen
die Menschen fehlen, Gott tut es, er allein und erst recht. Er kommt—
siehst du ihn nicht kommen?

Aber ich höre den Einwand: «So stimmst du nun auch in den
Jargon ein, den man nun von allen Kanzeln und aus allen theologischen

und halbtheologischen Blättern und Blättchen vernimmt: daß
Gott allein es tue und wir Menschen nichts könnten, daß wir darum
abstehen müßten von allem Arbeiten und Kämpfen, etwa für den Frieden,

für den Sozialismus, für die Demokratie, für das Reich der Liebe
und Bruderschaft oder gar für das Reich Christi — daß wir entweder
uns beiseite halten müßten, hinter der Schutzmauer von Frömmigkeit
öder Theologie, oder das Böse mitmachen, da die Welt doch im Argen
liegen müsse — bis zur Wiederkunft Christi. Wie — hast du nicht
immer das genaue Gegenteil gelehrt? Willst du jetzt auch in den Chor
dieses frommen Geschwätzes einstimmen, das ein Geschwätz ist, nicht
mehr, weil die Allermeisten, die diese Rede im Munde führen, dazu
nicht die geringste Kompetenz haben — denn wie viel gehört dazu,
namentlich wie viel Kampf und Arbeit, bis ein Mensch ernsthaft und
ehrlich, aus eigener Erfahrung so sprechen kann —, sondern sie bloß
nachplappern, sie mit ihrem eigenen Leben, wo es ihnen so paßt,
verleugnen, sie aber brauchen, wo es bequem ist, und Wie bequem ist es
Dieses fromme Geschwätz Willst du nun unterstützen? Hast du nicht
immer gelehrt, daß wir etwas tun sollen und können, daß wir
Mitarbeiter sein sollen und können, daß dem Menschen unter Umständen
große Vollmacht gegeben sei, ja daß Gott selbst gewissermaßen von
ihm abhänge, daß er nämlich nichts tun könne ohne Menschen —
ohne Menschen, die sich ihm zum Dienste hergäben?»

Ich antworte: Gemach. Das alles bleibt bestehen. Die eine Wahrheit

hebt die andere nicht auf, auch wenn sich wie ein Widerspruch
zwischen ihnen zu bilden scheint. Gott kommt nicht ohne Vorbereitung.

Sonst könnten Wir ja sein Kommen gar nicht verstehen. Es müssen

Menschen, sei's Einzelne, sei's Gemeinschaften dagewesen sein
und da sein, die dieses Verständnis geweckt haben, die geglaubt,
gehofft und darum gearbeitet und gelitten haben — denn man kann
nicht recht hoffen und glauben, ohne zu arbeiten und zu leiden —, es
muß ein Warten da sein — ja, in diesem Sinne hat diese Losung recht,
wer von uns hätte das nicht gewußt und gesagt? — ein Seufzen muß
sein, ein gespanntes Ausschauen und auch ein «Eilen». Das ist unsere,
der Menschen, Aufgabe; auch die größten Werkzeuge Gottes haben
keine andere; sie aber ist notwendig. Es müssen Menschen da sein!
Aber dann, sobald dieser Punkt erreicht ist, offenbart sich die
Paradoxie: Es müssen die Menschen fehlen! Ich meine: Es muß das

Versagen der Menschen, das Schwachwerden eintreten, damit Qott kommen

kann. Denn zuletzt muß alles vor ihm schweigen. Wenn der
König kommt, muß es stille werden. Es kann nicht anders sein, sonst

279



wäre Gottes Kommen nicht Qottes Kommen, sondern wir blieben im
Menschengemächte stecken. Das Reich Gottes kommt nur zu den
Armen und Gott kann nur in unserer Schwachheit mächtig sein. Will
es aber auch!

Das gilt nicht nur von der großen Geschichte des Reiches Gottes,
sondern auch von dem Hoffen und Glauben, Arbeiten und Kämpfen
des einzelnen Menschen um seine Erlösung, um die Verwirklichung
der Verheißung Gottes und der Herrschaft Gottes in seinem individuellen

Leben. Auch hier darf nicht bloß gewartet, es muß gearbeitet und
gekämpft werden. Das ist sinnvoll, wertvoll, notwendig. Freilich dann
die Paradoxie: Das alles wird nutzlos, führt ins Leere, wenn nicht
zuletzt — ein Versagen steht! Wenn nicht zuletzt du arm und schwach
wirst. Wenn nicht zuletzt alles Eilen in ein Warten übergeht. Wenn
nicht zuletzt alles still Wrrd vor dem Einzug des Königs. Auch hier tut
Gott es allein, nachdem du getan, was du konntest.

Das also ist im Großen und im Kleinen, im Ganzen und im Einzelnen

unser Trost. Mögen die Menschen fehlen, mögen die Menschen,
die da sind, versagen — und alle versagen —, so tut Gott es, er allein
So ist es immer gewesen. Er hat es für Moses getan — trotz des Moses
Versagen! Er hat es für Jeremia getan — trotz des Jeremias
Versagen! Er hat es für Paulus getan — trotz des Paulus Versagen!
Es war besser, daß sie versagten, sonst wären sie selbst zu Göttern
oder Halbgöttern geworden, etwa wie Mühammed oder Buddha! Es

war gut, daß nur kleine Leute um sie herum waren — sonst wäre es
zuletzt eine Sache großer Leute geworden Es ist gut, daß kleine (nicht
kleinliche!), aber treue und lautere Leute für die Sache Gottes so
Großes bedeuten können Es war gut, daß Luther, Zwingli und Calvin
versagten und bei weitem keine ebenbürtigen Gehilfen fanden, sonst
wäre die Reformation erst recht als etwas Fertiges erschienen und ein
Menschenwerk allzu sehr als Gotteswerk. Es ist gut, daß nicht Luther
als Luther jene Gemeinden gründen konnte, denn sie können nur, wie
einst, aus dem Heiligen Geist selbst geboren werden.

Am gewaltigsten aber tritt die Paradoxie dieser Tatsache bei Ihm
hervor, mit dem Gottes ganze Wahrheit in der Menschenwelt erschienen

ist. Wenn wir uns ob der Einsamkeit Christi entsetzen, wenn wir
es kaum fassen können, daß ihn, den Größten, so kleine Menschen
umgeben, dann staunen wir nur um so mehr über die Art, wie er
selbst diese Tatsache behandelt. Er hat ja selbst diese kleinen
Menschen gewählt. Nie sehen wir, Wie er sich um die Großen bemüht
hätte, die politischen Machthaber, die führenden Theologen, die
angesehensten Vertreter der Frömmigkeit und die einflußreichsten Priester.
So machen es die Religions- und Kirchenleute aller Zeiten, besonders
auch der unsrigen. Das sind die Methoden der Welt. Er aber stößt
gerade diese großen Leute, die sicher ganz gern mit ihm sich ein wenig
eingelassen, ein wenig seine Sache protegiert und für sich, zur
Aufpolierung der eigenen Macht, ausgenutzt hätten, mit herber überlegen-

280



heit zurück. Denn das ist Qottes Methode. Gott kann und will solche
großen Leute nicht brauchen oder jedenfalls nur nebenbei, wenn sie
auch klein werden, aber dies ernstlich, nicht nur zum frommen oder
theologischen Schein, der ja de rigueur ist. In göttlicher Souveränität
wählt Jesus die kleinen Leute, duldet sie, läßt sie nicht fühlen, daß sie
klein sind, ja fühlt das — menschlich geredet — selbst nicht einmal :

sie sind ihm vor Gott groß. Gott kann sie schon brauchen, trotz aller
ihrer äußeren Kleinheit, ja sogar Schwachheit (auch ihres Glaubens
und Verstehens), ja gerade erst recht. Das ist königliche Art, nämlich
gott-königliche Art. So feiert er, ihren nahen Abfall wissend, getrost
und sieghaft mit ihnen, den Schwachen, den Kleinen, den nicht einmal
völlig Treuen, das Mahl des Neuen Bundes — und geht ans Kreuz!
Gott allein, nicht Menschenkraft und Menschengröße! Und darum tut
es Qott mit ihm, in ihm, über ihn — als Menschen — hinaus, in Sieg
ohne Ende. Und es kommen auch «große» Menschen: Paulus,
Augustinus, Franziskus, Wicleff, Hus, Savonarola, Luther, Zwingli, Calvin,
Kierkegaard, Blumhardt. Aber auch sie versagen—wie sogar Christus,
als Mensch, in Gethsemane versagen mußte — damit Gott allein es
tue. Und er tut es. Er allein!

Diese Ordnung wird durch die schon berührten Erfahrungen des
individuellen Lebens bestätigt. Was hier an Erlösung, Durchbruch,
Neuschöpfung geschieht, das 1st nie ein unmittelbarer Erfolg großer
Anstrengung, obschon es auch nie ohne solche eintritt. Es wird
geschenkt. Es wird für uns, wohl auch gegen uns, getan. Es wird auf
Wegen erreicht, die wir niemals selbst gefunden hätten. Wir versagen
auch uns selbst gegenüber. Aber dies Versagen scheint paradoxerweise
geradezu eine Vorbedingung dafür zu sein, daß Qott z.V. uns kommen
und uns seine Kraft, seinen Reichtum zulegen kann. Vorher stehen
wir uns selbst im Wege. Erst der völligen Armut wird die Fülle des
Reiches Gottes. Welch ein Gewinn, wenn wir dieses Geheimnis der
Hilfe und Erlösung erkennen

Es fehlen die Menschen und fehlen die menschlichen Kräfte. So

tut Gott es allein, gerade so. Ja, das ist ein großer Trost.
Gerade auch beim Blick auf das Versagen der Menschen unserer

Zeit. Vielleicht ist dies geradezu eine Voraussetzung und Vorbedingung

des neuen Kommens Gottes zu uns. Starke, stolze Menschen
könnten ihn vielleicht gar nicht empfangen. Das kann nur in Not und
Armut geschehen. Auch die Auflösung des Selbst in die Masse, die
den Götzen und Dämonen dienen kann, kann sie nicht auch eine
Vorbereitung sein für den Dienst Qottes, für den Empfang Gottes? Können

nicht gerade diese entselbsteten, wenn auch falsch entselbsteten,
Massen von ihm ergriffen werden, um dann freilich nicht mehr Massen

zu sein, sondern wirkliche Einzelne und wirkliche Gemeinschaften
zu werden? Sind wir heute nicht beinahe an dem Punkt angelangt, wo
zwar unendlich viel gehofft, geglaubt, gearbeitet, gekämpft, gelitten
worden ist und wahrhaftig nicht umsonst — es war notwendig —,

281



aber wo wir nun schwach sind und klein, nur warten können, seufzen,
ausschauen, wo aber nun die Stille einzutreten beginnt, zunächst in
vielen Seelen, noch nicht in der Welt, aber vielleicht bald auch in der
Welt — vor dem Kommen Gottes

So oder so: es kommt nicht darauf an, ob die Menschen Großes
tun — das wäre eher ein Hindernis für Gott. Vertrauet in letzter
Instanz — und im Wesen immer! — nur auf ihn allein, aber vertrauet.
Arbeitet, kämpft, leidet, eilt, wartet und seid sicher: Gott tut es, er
aHein, aber ganz gewiß, an dir und an der Welt

Aus : Leonhard Ragaz : «Das Reich und die Nachfolge»

Die Botschaft des Judentums

Zu ihrer Herbsttagung 1964 konnten die Religiös-soziale
Vereinigung der Schweiz und die Vereinigung der Freunde der «Neuen
Wege» Dr. Hermann Levin Qoldschmidt, Leiter des Jüdischen
Lehrhauses in Zürich, als Referenten über das Thema «Die Botschaft
des Judentums» gewinnen. Um die wertvollen, tiefschürfenden
Darlegungen des Vortragenden dem Leserkreis der «Neuen Wege»
wenigstens in einer knappen Zusammenfassung nahezubringen,
versuchen wir nachstehend seine Hauptgedanken wiederzugeben :

Wie fühlt und sieht sich das Judentum heute? Leon Baeck, Martin
Büber und andere haben sich über das Judentum geäußert. Der

Begriff darf jedoch nicht theoretisch, abstrakt bleiben. Zur Botschaft
gehört auch die Botenschaft des Judentums, das will heißen lebendige
Menschengruppen. Schon 1920 versuchte Martin Buber vom Wort
Judentum wegzukommen und zu Israel zu gelangen, um deutlich zu
machen, daß es um Menschen und nicht um Lehrsätze geht. Daß das
Judentum eine Botschaft trägt, der Welt etwas zu sagen hat, ist eine
Gewißheit. Leo Baeck vertritt den Anspruch des Judentums, auch
eine Weltreligion zu sein, Weltgeschichte zu repräsentieren. Das
Judentum drückt aus, daß eines Tages alle Völker Friede und
Freude erreichen werden. Die Juden sind ein Volk, durch einen
Bundesschluß konstituiert, ein Volk, das eine Geschichte hat wie alle
Völker, aber im Gegensatz zu den meisten andern Völkern: Das
Volk der Juden, Israel, konstituiert sich mit Gott in der Wüste; Gott
und Volk wird zu einem Begriffe. Dem Volk der Juden ist der Übergang

von der Antike ins Mittelalter gelungen, was keinem andern
Volk gelungen ist. Das Babylonische Exil erledigte wohl die Juden;
doch anstelle des zerstörten Tempels trat die Synagoge, das
allgemeine Priestertum bricht durch. Aus einer festen Lebensform wurde
eine neue Lebensform möglich, weil die Entstehung aus der Wüste
geworden ist, wo Gott die zwölf Stämme überwältigt hat. In der
Wüste gab es noch kein Gesetz, keinen Priester, nur die Zehn Ge-

282


	So tut Er es! (Jesaja 63, 1, 4 und 5)

