Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 10

Artikel: So tut Er es! (Jesaja 63, 1, 4 und 5)
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

So tut Er es!
Jesaja. 63, 1, 4 und 5

Es ist immer das gleiche Elend! Grofles, Allergrofdtes wire zu tun:
die Uberwindung des Krieges, die Neuordnung der politischen Welt,
die soziale Umgestaltung, die Erneuerung des Sozialismus, ja sogar, in
gewissem Sinn, des Christentums, dazu der Bildung, der Kultur. In
jedem Volke, jedem Lande stellen sich diese Aufgaben, wenn auch in
jedem anders: neue Schweiz, neues Deutschland, neues England und
so fort. Noch hoher steigen die Aufgaben und Ziele: Siedelung, Kom-
munismus Christi, Nachfolge Jesu. Alles das und anderes dazu ist be-
reit, alles lockt, alles ruft, alles fordert, alles schreit — schreit nach
Verwirklichung. Aber es feblen die Menschen. Wir stehen je linger je
mehr — vorldufig wenigstens — vor der Tatsache, daf} in einer Zeit
und Lage, die besonders grofle Menschen erforderte, die Menschen im
Gegenteil immer kleiner werden. Die Menschen, die man grofl nennen
konnte, sterben aus, wie die Adler aussterben. Wir bekommen iiberall
und immer mehr die Herrschaft der Mittelmafligkeit. Flachkopfe wer-
den als Fithrer und weiff was verehrt und Hohlképfe zu Messiassen
gemacht (um von den Scharlatanen vollends zu schweigen), Herr-
schaft der Masse und Diktatur entsprechen sich. Das heutige Ge-
schlecht ist fiir die Lsung grofier Aufgaben untauglicher als andere,
deren Aufgaben so viel kleiner waren. Es ist das ja auch nicht zum
Verwundern. Wie hitten in dem Boden, den die geistigen Entwick-
lungen der abgelaufenen Periode zubereitet, kraftvolle Biume wachsen
konnen? Wir haben ein haltloses, grofler Orientierung und groflen
Wollens unfihiges, von allen Winden der Meinung und des Wahnes
hin- und hergewehtes, allen Gotzen und Damonen verfallenes Ge-
schlecht, ein Geschlecht, das sich aufbliht, weil es leer ist, ein Ge-
schlecht, das stark tut, weil es schwach ist, ein unstetes und darum
treuloses ‘Geschlecht. Vor allem ein unsachliches Geschlecht — trotz
der Sachlichkeitsparole! — weil ein von sich selbst besessenes Ge-

~schlecht. Wie konnte gerade dies anders sein? Fin atomistisches Zeit-
alter konnte nicht ein Geschlecht mit tiefem Sinn fiir die Gebunden-
heit an das, was grofler ist als das Selbst, erzeugen und schwache,
wurzelkranke Menschen haben — das liegt ja schon in der Voraus-
setzung —, nicht die Kraft und Fiille, die fiir echte Hingabe und
echtes Opfer nétig sind. Sie kénnen, auch im scheinbaren Dienst einer
Sache, nur fieberhaft sich selbst suchen, und nur in gewissen Massen-
suggestionen verlieren sie scheinbar diese Gebundenheit an das Selbst,
aber blof3, um den Gétzen zu verfallen. Darum ist das Geschlecht,
dem jene grofien Aufgaben gestellt sind, gerade fiir jene Aufgaben am
wenigsten geeignet. Wir bewegen uns in einem Todeszirkel. Die gei-
stigen und sozialen Michte, die wir heute itberwinden wollen, haben
uns zu ihrer Uberwindung durch neuen Geist und neue Gestaltung

277



untauglich gemacht. Die Herrschaft des Kapitalismus hat uns fiir den
Sozialismus, die Herrschaft des Militarismus fiir die Friedensordnung,
die Herrschaft des Unglaubens fiir den Glauben verdorben. Darum
fehlen die Menschen, versagen die Menschen. Es ist ein Elend.

Diese Lage ist nun aber nicht neu, nur unserem Zeitalter eigen.
Im Grunde genommen haben immer die Menschen gefehlt. In Luthers
Leben und Werk gibt es eine Stelle, die fiir mich immer etwas Ergrei-
fendes hatte. Er setzt einmal auseinander, daf} er gern statt der Kir-
chen, die er an Stelle der von ihm zerschlagenen alten Kirche in Hast
und Not gegriindet (trotzdem schon der Name Kirche ihm «undeut-
lich» und «undeutsch» erschien) und worin Krethi und Plethi Platz
hatten, Gliubige und Ungldubige, Christen und Halbchristen, ja Hei-
den sich zusammenfanden, etwas ganz anderes hitte: wirkliche Ge-
meinden von Jiingern, worin die Liebe, die Giitergemeinschaft, die
Gewaltlosigkeit, die Nachfolge der urchristlichen Gemeinde gilte —
aber: «Ich habe dazu die Leute nicht!» Wie mancher, der grofle Mog-
lichkeiten vor sich sah, die seine Seele lockten, ja, die er als Gottes
Willen erkennen mufite, hat vor und nach thm in Schmerzen sagen
miissen: «Ich habe dazu die Leute nicht.» Es fehlten immer die Men-
schen. Denn wen hatte Moses? Aaron verfertigte in seiner Abwesen-
heit das goldene Kalb! Wen hatte Jeremias — um nur diesen als
Typus zu nennen? Einzig den Schreiber Baruch, einen guten und
treuen, aber kleinen (wenn auch nicht kleinlichen) Menschen. Wen
hatte Paulus? Fiir Johannes, Markus und Barnabas waren seine Wege
zu hart. Titus, Timotheus, Aquila und Priszilla und die andern, sie
waren auch treu und recht, aber verglichen mit Paulus wie klein! Und
Christus selbst! Wen hatte er? In welcher unendlichen Einsamkeit ist
er! Diese Jiinger — wir wissen, wie schwach sie waren, wie begrenzt
im Verstehen und nicht einmal alle treu. Es ist ein Jammer!

Es fehlen die Menschen!

Wie denn? Sollen wir verzagen, unsere Hoffnungen aufgeben?

Keineswegs! Ganz und gar nicht! Denn nun tritt die andere grofle
Tatsache auf, die unser unendlicher Trost ist: Wenn auch die Men-
schen feblen, so tut Gott es allein. Leset in diesem Lichte das merk-
wiirdige, nur so verstindliche dreiundsechzigste Kapitel des Jesaja-
buches, das mit biblischer Grofdartigkeit und Drastik und auch mit
biblischem Anthropomorphismus mit einer scheinbar allzugroflen Ver-
menschlichung Gottes, die aber erst recht Gottes Wirklichkeit kund
tut, diese Tatsache ausspricht: «Ich bin’s, der Gerechtigkeit verheif3t,
der Macht hat, zu erretten ... Einen Gerichtstag hatte ich im Sinn
und mein Erlésungsjahr war herbeigekommen. Und ich blickte aus,
aber da war keiner, 'der mir geholfen hitte; fragend schaute ich um-
her, aber da war keiner, der mit mir gegangen wire: da half mir mein
Arm und mein Eifer, der ging mit mir.» Gott tut es allein. Uber das
Versagen der Menschen hinweg fithrt er seinen Plan aus, schafft er
seinen Gedanken Verwirklichung, So hat er es immer getan, so wird

278



er es heute tun. Es ist ganz gewif3. Verlaf3 dich felsenfest darauf. Es
wird geschehen, sogar weit tiber Hoffen und Erwarten hinaus. Moégen
die Menschen fehlen, Gott tut es, er allein und erst recht. Er kommt —
siechst du ihn nicht kommen?

Aber ich hére den Einwand: «So stimmst ‘du nun auch in den
Jargon ein, den man nun von allen Kanzeln und aus allen theologi-
schen und halbtheologischen Blittern und Blittchen vernimmt: dafl
Gott allein es tue und wir Menschen nichts kénnten, dafl wir darum
abstehen miifiten von allem Arbeiten und Kimpfen, etwa fiir den Frie-
den, fiir den Sozialismus, fiir die Demokratie, fiir das Reich der Liebe
und Bruderschaft oder gar fiir das Reich Christi — daf3 wir entweder
uns beiseite halten miifiten, hinter der Schutzmauer von Frommigkeit
oder Theologie, oder das Bose mitmachen, da die Welt doch im Argen
liegen miisse — bis zur Wiederkunft Christi. Wie — hast du nicht
immer das genaue Gegenteil gelehrt? Willst du jetzt auch in den Chor
dieses frommen Geschwitzes einstimmen, das ein Geschwitz ist, nicht
mehr, weil die Allermeisten, die diese Rede im Munde fithren, dazu
nicht die geringste Kompetenz haben — denn wie viel gehort dazu,
namentlich wie viel Kampf und Arbeit, bis €in Mensch ernsthaft und
ehrlich, aus eigener Erfahrung so sprechen kann! —, sondern sie blof}
nachplappern, sie mit ihrem eigenen Leben, wo es ihnen so pafit, ver-
leugnen, sie aber brauchen, wo es bequem ist, und wie bequem ist es!
Dieses fromme Geschwitz willst du nun unterstiitzen? Hast du nicht
immer gelehrt, daf} wir etwas tun sollen und kénnen, dafy wir Mit-
arbeiter sein sollen und kénnen, daf§ dem Menschen unter Umstinden
grofle Vollmacht gegeben sei, ja dafl Gott selbst gewissermaflen von
ihm abhinge, dafl er nimlich nichts tun konne ohne Menschen —
ohne Menschen, die sich thm zum Dienste hergiben?»

Ich antworte: Gemach. Das alles bleibt bestehen. Die eine Wahr-
heit hebt die andere nicht auf, auch wenn sich wie ein Widerspruch
zwischen ihnen zu bilden scheint. Gott kommt nicht ohne Vorberei-
tung. Sonst konnten wir ja sein Kommen gar nicht verstehen. Es miis-
sen Menschen, sei’s Einzelne, sei’s Gemeinschaften dagewesen sein
und da sein, die dieses Verstindnis geweckt haben, die geglaubt, ge-
hofft und darum gearbeitet und gelitten haben — denn man kann
nicht recht hoffen und glauben, ohne zu arbeiten und zu leiden! —, es
muf} ein Warten da sein — ja, in diesem Sinne hat diese Losung recht,
wer von uns hitte das nicht gewuflt und gesagt? — ein Seufzen muf}
sein, ein gespanntes Ausschauen und auch ein «Eilen». Das ist unsere,
der Menschen, Aufgabe; auch die grofiten Werkzeuge Gottes haben
keine andere; sie aber ist notwendig. Es miissen Menschen da sein!
Aber dann, sobald dieser Punkt erreicht ist, offenbart sich die Para-
doxie: Es miissen die Menschen feblen! Ich meine: Es muf§ das Ver-
sagen der Menschen, das Schwachwerden eintreten, damit Gott kom-
men kann. Denn zuletzt muf3 alles vor ihm schweigen. Wenn der
Konig kommt, muf? es stille werden. Es kann nicht anders sein, sonst

279



wire Gottes Kommen nicht Gottes Kommen, sondern wir blieben im
Menschengemichte stecken. Das Reich Gottes kommt nur zu den
Armen und Gott kann nur in unserer Schwachheit michtig sein. Will
es aber auch!

Das gilt nicht nur von der groflen Geschichte des Reiches Gottes,
sondern auch von dem Hoffen und Glauben, Arbeiten und Kimpfen
des einzelnen Menschen um seine Erlosung, um die Verwirklichung
der VerheifSung Gottes und der Herrschaft Gottes in seinem individuel-
len Leben. Auch hier darf nicht blof} gewartet, es mufl gearbeitet und ge-
kiampft werden. Das ist sinnvoll, wertvoll, notwendig. Freilich dann
die Paradoxie: Das alles wird nutzlos, fithrt ins Leere, wenn nicht
zuletzt — ein Versagen steht! Wenn nicht zuletzt du arm und schwach
wirst. Wenn nicht zuletzt alles Eilen in ein Warten iibergeht. Wenn
nicht zuletzt alles still wird vor dem Einzug des Kénigs. Auch hier tut
Gott es allein, nachdem du getan, was du konntest.

Das also ist im Grofden und im Kleinen, im Ganzen und im Einzel-
nen unser Trost. Mégen die Menschen fehlen, mégen die Menschen,
die da sind, versagen — und alle versagen! —, so tut Gott es, er allein!
So ist es immer gewesen. Er hat es fiir Moses getan— trotz des Moses
Versagen! Er hat es fiir Jeremia getan — trotz des Jeremias Ver-
sagen! Er hat es fiir Paulus getan — trotz des Paulus Versagen!
Es war besser, daf} sie versagten, sonst wiren sie selbst zu Géttern
oder Halbgbttern geworden, etwa wie Muhammed oder Buddha! Es
war gut, dafl nur kleine Leute um sie herum waren — sonst wire es
zuletzt eine Sache grofler Leute geworden! Es ist gut, daf} kleine (nicht
kleinliche!), aber treue und lautere Leute fiir die Sache Gottes so
Grofles bedeuten kénnen! Es war gut, daf§ Luther, Zwingli und Calvin
versagten und bei weitem keine ebenbiirtigen Gehilfen fanden, sonst
wire die Reformation erst recht als etwas Fertiges erschienen und ein
Menschenwerk allzu sehr als Gotteswerk. Es ist gut, dafy nicht Luther
als Luther jene Gemeinden griinden konnte, denn sie konnen nur, wie
einst, aus dem Heiligen Geist selbst geboren werden.

Am gewaltigsten aber tritt die Paradoxie dieser Tatsache bei Ihm
hervor, mit dem Gottes ganze Wahrheit in der Menschenwelt erschie-
nen ist. Wenn wir uns ob der Einsamkeit Christi entsetzen, wenn wir
es kaum fassen konnen, daf} ihn, den Grofiten, so kleine Menschen
umgeben, dann staunen wir nur um so mehr iiber die Art, wie er
selbst diese Tatsache behandelt. Er hat ja selbst diese kleinen Men-
schen gewihlt. Nie sehen wir, wie er sich um die Grofien bemitht
hitte, die politischen Machthaber, die fithrenden Theologen, die ange-
sehensten Vertreter der Frommigkeit und die einflufireichsten Priester.
So machen es die Religions- und Kirchenleute aller Zeiten, besonders
auch der unsrigen. Das sind die Methoden der Welt. Er aber stofit
gerade diese grofien Leute, die sicher ganz gern mit thm sich ein wenig
eingelassen, ein wenig seine Sache protegiert und fiir sich, zur Auf-
polierung der eigenen Macht, ausgenutzt hitten, mit herber Uberlegen-

280



heit zurtick. Denn das ist Gottes Methode. Gott kann und will solche
grofien Leute nicht brauchen oder jedenfalls nur nebenbei, wenn sie
auch klein werden, aber dies ernstlich, nicht nur zum frommen oder
theologischen Schein, der ja de rigueur ist. In gottlicher Souverdnitat
wihlt Jesus die kleinen Leute, duldet sie, 1403t sie nicht fithlen, daf} sie
klein sind, ja fithlt das — menschlich geredet — selbst nicht einmal:
sie sind ihm vor Gott grof3. Gott kann sie schon brauchen, trotz aller
ihrer dufleren Kleinheit, ja sogar Schwachheit (auch ihres Glaubens
und Verstehens), ja gerade erst recht. Das ist konigliche Art, nimlich
gott-konigliche Art. So feiert er, thren nahen Abfall wissend, getrost
und sieghaft mit ihnen, den Schwachen, den Kleinen, den nicht einmal
vollig Treuen, das Mahl des Neuen Bundes — und geht ans Kreuz!
Gott allein, nicht Menschenkraft und Menschengréfle! Und darum tut
es Gott mit ihm, in ihm, tiber ihn — als Menschen! — hinaus, in Sieg
ohne Ende. Und es kommen auch «grofle» Menschen: Paulus, Augu-
stinus, Franziskus, Wicleff, Hus, Savonarola, Luther, Zwingli, Calvin,
Kierkegaard, Blumhardt. Aber auch sie versagen — wie sogar Christus,
als Mensch, in Gethsemane versagen mufite — damit Gott allein es
tue. Und er tut es. Er allein!

Diese Ordnung wird durch die schon bertithrten Erfahrungen des
individuellen Lebens bestitigt. Was hier an Erlésung, Durchbruch,
Neuschépfung geschieht, das ist nie ein unmittelbarer Erfolg grofler
Anstrengung, obschon es auch nie obne solche eintritt. Es wird ge-
schenkt. Es wird fiir uns, wohl auch gegen uns, getan. Es wird auf
Wegen erreicht, die wir niemals selbst gefunden hitten. Wir versagen
auch uns selbst gegenitber. Aber dies Versagen scheint paradoxerweise
geradezu eine Vorbedingung dafiir zu sein, daf} Gott zu uns kommen
und uns seine Kraft, seinen Reichtum zulegen kann. Vorher stehen
wir uns selbst im Wege. Erst der vélligen Armut wird die Fiille des
Reiches Gottes. Welch ein Gewinn, wenn wir dieses Geheimnis der
Hilfe und Erlésung erkennen!

Es fehlen die Menschen und fehlen ‘die menschlichen Krafte. So
tut Gott es allein, gerade so. Ja, das ist ein grofler Trost.

Gerade auch beim Blick auf das Versagen der Menschen unserer
Zeit. Vielleicht ist dies geradezu eine Voraussetzung und Vorbedin-
gung des neuen Kommens Gottes zu uns. Starke, stolze Menschen
kénnten ihn vielleicht gar nicht empfangen. Das kann nur in Not und
Armut geschehen. Auch die Auflésung des Selbst in die Masse, die
den Gétzen und Dimonen dienen kann, kann sie nicht auch eine Vor-
bereitung sein fiir den Dienst Gottes, fiir den Empfang Gottes? Kon-
nen nicht gerade diese entselbsteten, wenn auch falsch entselbsteten,
Massen von ihm ergriffen werden, um dann freilich nicht mehr Mas-
sen zu sein, sondern wirkliche Finzelne und wirkliche Gemeinschaften
zu werden? Sind wir heute nicht beinahe an dem Punkt angelangt, wo
zwar unendlich viel gehofft, geglaubt, gearbeitet, gekimpft, gelitten
worden ist und wahrhaftig nicht umsonst — es war notwendig —,

281



aber wo wir nun schwach sind und klein, nur warten kénnen, seufzen,
ausschauen, wo aber nun die Stille einzutreten beginnt, zunichst in
vielen Seelen, noch nicht in der Welt, aber vielleicht bald auch in der
Welt — vor dem Kommen Gottes!

So oder so: es kommt nicht darauf an, ob die Menschen Grofles
tun — das wire eher ein Hindernis fiir Gott. Vertrauet in letzter
Instanz — und im Wesen immer! — nur auf ihn allein, aber vertrauet.
Arbeitet, kampft, leidet, eilt, wartet und seid sicher: Gott tut es, er
allein, aber ganz gewif3, an dir und an der Welt!

Aus: Leonhard Ragaz: «Das Reich und die Nachfolge»

Die Botschaft des Judentums

Zu ihrer Herbsttagung 1964 konnten die Religids-soziale Ver-
einigung der Schweiz und die Vereinigung der Freunde der «Neuen
Wege» Dr. Hermann Levin Goldschmidt, Leiter des Jiidischen Lehr-
hauses in Ziirich, als Referenten tber das Thema «Die Botschaft
des Judentums» gewinnen. Um die wertvollen, tiefschiirfenden Dar-
legungen des Vortragenden dem Leserkreis der «Neuen Wege»
wenigstens in einer knappen Zusammenfassung nahezubringen, ver-
suchen wir nachstehend seine Hauptgedanken wiederzugeben:

Wie fithlt und sieht sich das Judentum heute? Leon Baeck, Mar-
tin Buber und andere haben sich itber das Judentum geduflert. Der
Begriff darf jedoch nicht theoretisch, abstrakt bleiben. Zur Botschaft
gehort auch die Botenschaft des Judentums, das will heiflen lebendige
Menschengruppen. Schon 1920 versuchte Martin Buber vom Wort
Judentum wegzukommen und zu Israel zu gelangen, um deutlich zu
machen, dafl es um Menschen und nicht um Lehrsitze geht. Daf8 das
Judentum eine Botschaft trigt, der Welt etwas zu sagen hat, ist eine
Gewifsheit. Leo Baeck vertritt den Anspruch des Judentums, auch
eine Weltreligion zu sein, Weltgeschichte zu reprisentieren. Das
Judentum driickt aus, dafl eines Tages alle Volker Friede und
Freude erreichen werden. Die Juden sind ein Volk, durch einen
Bundesschluf$ konstituiert, ein Volk, das eine Geschichte hat wie alle
Vilker, aber im Gegensatz zu den meisten andern Volkern: Das
Volk der Juden, Israel, konstituiert sich mit Gott in der Wiiste; Gott
und Volk wird zu einem Begriffe. Dem Volk der Juden ist der Ulber-
gang von der Antike ins ‘Mittelalter gelungen, was keinem andern
Volk gelungen ist. Das Babylonische Exil erledigte wohl die Juden;
doch anstelle des zerstorten Tempels trat die Synagoge, das allge-
meine Priestertum bricht durch. Aus einer festen Lebensform wurde
eine neue Lebensform moglich, weil die Entstehung aus der Wiiste
geworden ist, wo Gott die zwdlf Stimme iiberwiltigt hat. In der
Wiiste gab es noch kein Gesetz, keinen Priester, nur die Zehn Ge-

282



	So tut Er es! (Jesaja 63, 1, 4 und 5)

