
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 7-8

Artikel: Begegnung zwischen Christentum und Kommunismus heute :
Einleitung ; These 1., Ein wenig Geschichtsphilosophie ; These 2.,
Kommunismus als Häresie des Christentums ; These 3., Kommunismus
als Humanismus

Autor: Rasker, A.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ter, seine Wesenhaftigkeit nicht verliert; denn in dem Maße, wie es
diese Eigenschaften verliert, werden wir weggeworfen. Die Erde tritt
über uns hin. Das ist auch richtig, denn was Erde ist, soll wieder Erde
werden. Willi Kobe

Begegnung zwischen
Christentum und Kommunismus heute

Einleitung

Anfangs dieses Jahrhunderts hat der Leiter der Christlichen
Studentenbewegung und Missionsmann John Mott die Losung ausgegeben:
Evangelisierung der Welt in dieser Generation. Wie weit sind wir jetzt
von dieser Losung entfernt Wie sind wir aus diesem Optimismus zu
einer Resignation gekommen, vom Aufmarsch zum Stillstand, von der
Aggression in die defensive Haltung geraten! Das Evangelium ist in
unseren Tagen nicht mehr im Aufmarsch. 1952 schrieb Hoekendijk1:
«Das Wachstum der Kirche ist faktisch ein Wachstum in Richtung
einer relativ kleiner werdenden Minorität, denn jährlich ist die
Zunahme der Zahl der Nicht-Christen das 25fache von der Zunahme der
Christen.» Wir sind in Westeuropa und Nordamerika mehr oder
weniger Inseln der Ruhe, aber draußen ist alles in Bewegung — da
sind große geistige Strömungen im Aufmarsch, und dieser Aufmarsch
ist nicht der des Evangeliums. In Afrika macht seit dem Ersten Weltkrieg

der Islam rasche Fortschritte; seine Ausbreitungsgeschwindigkeit
verhält sich zu der des Christentums wie 50:2. In Asien findet ein
Wieder-Erwachen und erneutes Selbstbewußtsein der alten asiatischen
Religionen (Hinduismus und Buddhismus) statt. Und darüber hinaus
werden wir mit dem konfrontiert, was Alfred Weber die neue soziale
Religion des Kommunismus nennt, welche ihre Gläubigen zu Hunderten

von Millionen zählt, und welche eine neue — säkulare — Theokratie

gegründet hat über mehr als 1000 Millionen Untertanen, ein
Drittel der ganzen Menschheit, in 45 Jahren

Dieser Kommunismus versteht sich als eine säkulare Theokratie2,
wenn er dieses Wort auch nicht gebraucht. Er will nicht nur ein neues
soziales und ökonomisches System sein, sondern ein Ganzes an
Weltanschauung, Kultur, politischer Macht und Heilslehre. Und er wird
getragen von der Überzeugung, daß er mit seinem neuen Lebenssystem

das System, welches wir das unsere nennen, und das für uns
eng verbunden ist mit unserer christlichen Tradition, ablösen wird.

1 J. C. Hoekendijk: Rondom het Apostolaat, Wending, 1952, S. 547.
2 Leszek Kolakowski-, Der Mensch ohne Alternative, München 1960, hat unter

anderem in dem Aufsatz «Der Priester und der Narr» allerlei zusammengetragen,
was zur Erläuterung dieser auch sonst viel vertretenen These dienen könnte.

195



Wie stellen wir uns zu der Herausforderung dieser neuen Geistesmacht

— wie wird unsere Christlichkeit, unser Glaube und unsere
christliche Kultur sie überleben?

Eine fünffache Warnung dagegen, diese Herausforderung zu leicht
zu nehmen, möge vorausgeschickt werden :

1. Die Tatsache, daß der Kommunismus in dem Teil der Welt, in
dem wir wohnen, nur relativ wenig Anhang hat, soll uns nicht
täuschen! Wir leben eigentlich auf einer Insel eines Lebenssystems, an
dem nur ein relativ kleiner Teil der Menschheit Anteil hat und das
dem größten Teil sogar nicht als das wünschenswerteste erscheint.

2. Die offensichtlichen Härten und Fehler des Kommunismus sollen

uns nicht Anlaß sein, ihn zu unterschätzen. Er findet schließlich
seinen Ursprung in einem Aufstand gegen Verfehlungen unseres
Lebenssystems, welche wir keinesfalls alle überwunden haben.

3. Die heutige Spaltungskrise im Weltkommunismus soll uns kein
Anlaß sein zu meinen, daß seine Kraft gebrochen ist, oder zu hoffen,
daß wir zum Beispiel seinen russischen Teil zum «Westen» herüberlocken

könnten.
4. Wir sollen uns von unserem Lebenssystem keine ideale Vorstellung

machen und nicht unser Ideal der weniger guten Praxis des
Kommunismus entgegenstellen. Es sind ja gerade der innere Verfall
unseres Lebenssystems, die moralische Schwäche, die geistige
Unsicherheit, der Verfall unseres Christentums und unseres Humanimus,
die uns der Kraft des Kommunismus gegenüber so ängstlich machen.

5. Es ist ein Fehler, zu meinen, die Drohung des Kommunismus sei
vor allem militärischer Art, und wir könnten uns mit Waffen dagegen
wehren. Wenn wir aus Mangel an geistiger Kraft zu Mitteln der äußeren

Macht greifen wollten, hätten wir schon längst verloren.

These l. Ein wenig Qeschichtsphilosophie
Die Russische Revolution von 1917 bedeutet einen nicht geringeren

Wendepunkt in der Qeschichte als die Tranzösiscbe Revolution
von 1789.

Die Parallele zwischen den beiden Revolutionen von 1789 und von
1917, welche in dieser ersten These anvisiert wird, ist außerordentlich
lehrreich. Mit welcher gewaltigen Abwehr hat man sich kirchlicherseits
gegen die Französische Revolution gekehrt: wegen ihrer Umwälzung
der überkommenen Gesellschaftsordnung, der Besitzverhältnisse,
wegen ihrer Antikirchlichkeit, ihres Atheismus und den Auswüchsen
an Unmenschlichkeit in ihrer Praxis. Und man gab die Losung aus:
gegen die Revolution das Evangelium — ich brauche nur den
deutschen Rechtsphilosophen Triedricb Julius Stahl und den holländischen
Politiker Quillaume Qroen van Prinsterer3 zu nennen —, wobei zwi-

3 Mr. Quillaume Qroen van Prinsterer-. Ongeloof en Revolutie, 1. Aufl. 1847,
2. Aufl. 1868 und spätere Auflagen.

196



sehen Restauration und Evangelium bestimmt Kurzschlüsse zustande
kamen, auf die man aber zu spät aufmerksam wurde. In meinem
Lande ist eine nicht unansehnliche politische Partei danach noch
immer Antirevolutionaire Partij genannt, welche sich, wenigstens theoretisch,

noch immer gegen die Gedanken der Französischen Revolution
kehrt. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts haben dann doch die Mehrzahl

der Christen, zugestandenermaßen oder nicht, ein nicht geringes
Maß an Überzeugungen aus dieser Französischen Revolution
übernommen, und dasjenige, was heutzutage unter dem Namen christlicher
Freiheitsgedanken und Demokratie hochgehalten wird, stammt
weitgehend aus jener Quelle. Es ist bemerkenswert, daß es diese
christlichbürgerliche Gesellschaftsordnung ist, welche man heutzutage als das
höchste Gut der Menschheit der Russischen Revolution entgegenzusetzen

pflegt. In den meisten westeuropäischen Ländern hat diese
bürgerliche Gesellschaftsordnung, zum Teil nach hartem Kampf, sich in
sozialer Hinsicht progressiv gezeigt und darin einige Linien, die in der
Französischen Revolution angedeutet waren, zeitgemäß ausgezogen.
Das macht jetzt die westeuropäische bürgerlich-soziale Ordnung auf
ihrem eigenen Gebiet den Forderungen des radikalen Marxismus
gegenüber relativ immun — kann ihr aber im Weltmaßstab wenig
nützen, weil sie dann doch zu egozentrisch und egoistisch gegenüber
den sozialen Nöten in der ganzen Menschheit erscheint.

Wenn wir also in unserer eigenen Umgebung wieder Anlaß genug
für eine selbstgenügsame, rechthaberische, fromm redende Abwehr
des Kommunismus zu haben scheinen und auch kaum vor einem
schnellen Anwachsen der kommunistischen Bewegung zu Hause Angst
zu haben brauchen — so können wir als Bewohner und verantwortliche

Bürger und Nutznießer einer ganzen Welt (unermeßlich viel
größer und bedrohlicher als das Europa in der Zeit der Französischen
Revolution) uns nicht auf unsere Insel zurückziehen und diese wie
eine adelige Burg im 18. Jahrhundert gegen das aufrührerische
Weltproletariat zu verteidigen suchen. Und wenn das Weltproletariat dann
unter atheistischen antichristlichen Parolen aufsteht, wenn es die
Besitzer zu enteignen und seine Revolution auszubreiten droht, dann
kann eine entrüstete Defensive nicht die zukunftverheißende Haltung
sein.

Innerhalb dieser sich defensiv verhaltenden westlichen Welt ist die
Kirche oder ist die Gemeinde Jesu Christi der Ort, an dem das
Gewissen aufwachen und die bessere Einsicht auch der anderen geweckt
werden soll durch die Freiheit, welche uns das Evangelium schenkt.

Da haben wir das rechte Wort Freiheit : den rechten Begriff einer
Freiheit, welcher nicht beinhaltet, daß wir uns frei halten dürfen von
den andern für uns selbst, sondern daß wir frei sein dürfen für all die
anderen von uns selbst.

Von dieser Freiheit her sehen wir ein — wie J. L. Hromadka nicht

197



müde wird zu betonen4 —, daß wir die Uhr der historischen Entwicklung

nicht zurückdrehen können. In Rußland hat 1917 eine Abrechnung

stattgefunden, welche für Rußland nicht nur die Französische
Revolution nachholte, die ja dort nicht stattgefunden hat, sondern die
dann auch, unter Umgehung des Stadiums einer bürgerlich-liberalen
Gesellschaftsordnung, zum kommunistischen Experiment voranschritt.
Von da gibt es keinen Weg zurück — eher wird dieser selbe Weg von
anderen Völkern (sei es sicher nicht von allen in genau derselben
Weise) auch beschritten werden; von vielen jener andern, für welche
die bürgerliche Ordnung nie ein Ideal, wohl in mancher Hinsicht eine
Bedrohung und eine Periode des Jammers gewesen ist.

Man hat Hromadka bei solchen Gedankengängen oft vorgeworfen,
er führe da geschichtsphilosophische Gedankengänge ein, die mit dem
Evangelium nichts zu tun haben. Wie kann er wissen, daß es von 1917
keinen Weg zurück gibt? Wie kann er wissen, daß eine Restauration
unmöglich ist, und dazu auch noch versichern, der Versuch dazu sei

gegen den Willen Gottes?
Die Gegenfrage wäre : Warum sollten wir es nicht wagen, von den

Fehlern unserer Väter zu lernen, die auch einmal meinten, Restauration

sei Gottes Wille, und die dann mehr als ein Jahrhundert lang
immer zögernd und gleichsam im Nachschub in die neue Zeit
mitgegangen sind? Und die eigentliche Antwort wäre diese: Es handelt sich
hier weder um Geschichtsphilosophie noch um den Versuch, Gottes
Willen im Verlauf der Weltereignisse nach- oder sogar vorzuzeichnen.
Es handelt sich wohl darum, nicht leichten Herzens, aber aus der Freiheit,

die uns das Evangelium gibt, ohne Angst und ohne Krampf an
der durchgängigen Rechtfertigung des Alten nicht teilzunehmen,
sondern in den Geschehnissen vielmehr Anlaß zur Buße zu sehen über
unser Unrecht und das unserer Väter, uns zu beugen unter ein
gerechtes Urteil Gottes — und dann in Gehorsam nach anderen,
besseren Wegen zu suchen.

Warum sollten wir, wie unsere Väter, erst nach hundert Jahren zu
einer Bußfertigkeit kommen, zu welcher wahrlich heutzutage schon
Anlaß genug ist?

These 2. Kommunismus als Häresie des Christentums
Der Kommunismus trägt in mancher Hinsicht Charakterzüge einer

christlichen Häresie. Er ist eine nicht zu überhörende Anfrage an und
ein Urteil über Sünden einer um Jahrhunderte älteren Christenheit.

Der Gedanke, daß der Kommunismus Charakterzüge einer christlichen

Häresie trägt, ist schon von vielen vorgetragen worden, und
dennoch weckt er immer Befremden, weil man ihn ja durchgehend
versteht als eine atheistische, antichristliche und antireligiöse Bewegung.

4 J. L. Hromadka, Vortrag in der ersten Vollversammlung des Weltkirchenrates,
Amsterdam, 24. August 1948; und sonst wiederholt in seinen Schriften.

198



Arnold J. Toynbee sagt: «Man könnte Marxismus wohl eine
christliche Häresie nennen, ein Blatt ausgerissen aus dem Buch der
Christenheit, und dann so behandelt, als wäre es das ganze Evangelium5.»

Und Hromadka sagte: «Man sollte nicht vergessen, daß
Kommunismus nicht verstanden werden kann ohne seinen Hintergrund in
der christlichen Geschichte, mit ihrem dynamischen Fortschritt von
Sklaverei zu Feudalismus, bürgerlichem Kapitalismus und so weiter

...» Und : «Kommunismus vertritt, wenn auch unter atheistischer
Gestalt, viel vom sozialen Antrieb der lebendigen Kirche6.» Auch der
ehemals kommunistische Holländer Koejemans sagt : «Die Quellen der
kommunistischen Sehnsucht liegen dem biblischen Glauben viel näher,
als man in unserer krampfhaften Situation anzunehmen geneigt ist7.»

Karl Lowith und viele andere weisen gerne auf die Glut der alt-
testamentlichen Prophétie, die in den Ursprüngen der marxistischen
Bewegung nachglüht: «Der alte jüdische Messianismus und Prophetismus,

den 2000 Jahre ökonomischer Geschichte vom Handwerk bis
zur Großindustrie nicht verändern konnten, und das jüdische Bestehen
auf sozialer Gerechtigkeit, sie erklären die idealistische Basis des
historischen Materialismus8.»

P. 7illich meint, daß dieser Geist der Prophétie besonders beim
«jungen Marx» zu finden ist. Er nennt drei Strukturanalogien
zwischen Prophétie und Marxismus : 1. Die Wahrheit wird nicht als
theoretische Erkenntnis, sondern als Einheit von Theorie und Praxis
verstanden. 2. Die Geschichte wird heilsgeschichtlich verstanden: als ein
Kampf zwischen Gut und Böse, worin zuletzt die Gerechtigkeit siegen
wird. 3. Der Mensch ist nicht so, wie er sein sollte, aber in der Zeit des
Heils wird er zu seiner eigentlichen Bestimmung zurückgeführt9.

Inhaltlich könnte man darauf hinweisen, daß sogar der Gedanke,
die Religion sei das Opium des Volkes10, bei den alttestamentlichen

5 «You might equally well call Marxism a Christian heresy, a leaf torn out of the
book of Christianity, and treated as if it were the whole Gospel» («Man könnte
grad so gut den Marxismus als christliche Ketzerei bezeichnen, ein Blatt aus
dem Buch des Christentums gerissen und behandelt, als ob es das ganze
Evangelium wäre.») — A.J.Toynbee: Civilization on Trial (Die Zivilisation auf
der Anklagebank), Oxford 1948, S. 221, vgl. 236.

6 Vortrag Weltkirchenrat, Amsterdam 1948.
7 A.J. Koejemans -, Van Ja tot Amen, Amsterdam 1961, S. 231.
sKarl Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart 1953, S. 48. Vgl.

auch W. Banning: Het Communisme als Politiek-Sociale Wereldreligie, Arnhem
1951, S.215.

9 Zusammengefaßt von Ch.West: Communism and the Theologians, London
1958, S. 91 ff. und 330 ff.

10 H. Qollwitzer hat in seinem Aufsatz: Die marxistische Religionskritik und
christlicher Glaube, Marxismusstudien, 4. Folge, Tübingen 1962, in einem
Exkurs S. 14 ff. über diese von Engels propagierte Formel unter anderem gezeigt,
daß schon Goethe die Krummacherschen Erweckungspredigten in Barmen-Ge-
marke «narkotische Predigten» nannte und daß überhaupt der Vergleich der
Religion mit Betäubungsmitteln damals in der Luft lag.

199



Propheten zu finden ist. Vgl. Am. 5, 21 ff., wo der Herr sagt: «Ich bin
euren Feiertagen gram und verachte sie und mag eure Versammlungen
nicht riechen Tue weg von mir das Geplärr deiner Lieder; denn
ich mag dein Psälterspiel nicht hören Es soll aber das Recht offenbart
werden wie Wasser und die Gerechtigkeit wie ein starker Strom.»
Oder wir denken an die berühmte Tempelpredigt, Jer. 7, wo der
Prophet Gerechtigkeit fordert statt des Enthusiasmus einer billigen
Frömmigkeit.

Wenn ich nun — mit 7oynbee u. a. — gesagt habe, daß der
Marxismus als christliche Häresie zu verstehen ist, so soll das nicht
heißen, daß er sich selber so versteht. Er will nicht ein Ast, auch nicht
ein wilder Ast, am Stamm der Christenheit sein, und er versteht sich
selbst auch nicht als eine Religion, sondern vielmehr als eine
postchristliche und sogar antichristliche Weltanschauung und
Lebensgestaltung. Er ist ein vollständig säkularisierter Ast vom christlichen
Baum, alles Transzendente ist geleugnet. «Sein Atheismus ist. ein
prinzipieller — ,das Kapital" spricht von der Religion als von
Hirngespinsten. Es ist für die Offenbarung kein Platz vorhanden, weil
das der Gesel'lschaftsentwicklung immanente System selbst die
Offenbarung ist11.» Die soziale Revolution tritt an die Stelle der
Offenbarung, die Wissenschaft an die Stelle des Glaubens, die
klassenlose Gesellschaft steht am Ende der Tage statt des Reiches Gottes.
Es ist darum auch charakteristisch, daß die russischen Kommunisten
in ihrer Friedenspropaganda die Prophétie von Jes. 2 verwenden —
aber statt der göttlichen Verheißung, daß die Völker ihre Schwerter
zu Pflugscharen und ihre Spieße zu Sicheln machen werden, wenn sie
die Wege des Gottes Jakobs gelernt haben, steht im Russischen
Museum in Leningrad auf dem Sockel der von Wutschetitsch 1957
gegossenen Bronze, welche diesen Schmied an dieser Arbeit vorstellt,
ein menschliches Vorhaben: «Laßt uns die Schwerter zu Pflugscharen
umschmieden !»

Eine Häresie des Christentums also — eine mit christlichen Zügen
ausgestattete säkulare Erlösungsreligion : sie hat eine Partei als Kirche,
ein heiliges Buch, eine Dogmatik, ein orthodoxes Lehramt und
Anathematisierung über die Ketzer; die Wissenschaft ist ihr Glaube;
die klassenlose Gesellschaft ihr Gottesreich; sie hat Missionare, Märtyrer

und Heilige; eine säkulare Theokratie in der Ehe zwischen der
Ideologie und der alles umfassenden Gesellschaftsordnung und Kulturarbeit,

wo noch immer Moskau das «Dritte Rom» ist, die heilige
Stadt; sein Gott und Heiland ist der ideale Mensch, und der empirische
Mensch wirkt seine eigene Erlösung mit Furcht und Zittern — allein

Diese Religion versteht sich selber als antichristlich — aber
dennoch möchte ich nicht mit Paul Schütz sagen, daß in ihrem Licht die

11 Q. W. Locher: Der Eigentumsbegriff als Problem evangelischer Theologie,
Zürich 1954, S. 85.

200



Zeichen des Antichristen erscheinen12. Wenn wir uns auf diese Formel
festlegen, sind wir zu leicht mit ihm fertig, und würden wir zu leicht
meinen, unsere Christlichkeit ihm gegenüber behaupten zu können.

Er ist gegen uns, gegen unsere Christlichkeit — nicht so sehr, weil
er gegen Christus ist, sondern vielmehr, weil wir so schlechte Christen
gewesen sind. Es gibt im Kommunismus eine Anfrage und ein Urteil
über unsere Christlichkeit; die wenig mehr als hundert Jahre
Kommunismus seit dem Kommunistischen Manifest sind eine Antwort an
viele Hunderte Jahre christlicher Schuld.

Häresien sind in der Geschichte der Kirche Strömungen,
Bewegungen, Spaltungen, die dort entstehen, wo die offizielle Kirche ein
wesentliches Stück der Wahrheit vernachlässigt hat : da steht die Sekte
auf mit einseitiger Betonung gerade dieser verleugneten Teilwahrheit,
als wäre diese die ganze. Im Fall des Kommunismus handelt es sich da
um eine ethische Wahrheit, um die Treue und die Gerechtigkeit, cÄmät
und Tsedaka jenes Herrn, dem es nach dem eindeutigen Zeugnis der
Heiligen Schrift des Alten Testamentes stets darum zu tun ist, daß der
Mensch das Leben habe, daß die Ausbeutung der Armen aufhöre und
keiner die Wehrlosigkeit der Witwen und Waisen ausnutze.

Und darum haben wir, die wir uns nach dem Messias Israels
Christen nennen, mehr Grund, uns in der Begegnung mit dem
Kommunismus, der wir nicht entgehen, vor Gott zu demütigen, als daß wir
uns ihm gegenüber der Vorzüge unserer Christlichkeit, unserer christlichen

Kultur und unserer daraus mit Unrecht abgeleiteten individualistischen

Freiheitsgedanken rühmen würden.
Es ist deutlich, daß die Konfrontierung mit dem chinesischen

Kommunismus schwieriger sein Wird. Da ist kein christlicher Hintergrund,
keine christliche Vergangenheit, und die Religion und die
Gesellschaftsordnung, denen er sich widersetzt, sind von anderen Kräften
und Geistesinhälten bestimmt. Wir können das jetzt nicht verfolgen.
In unserem Zusammenhang könnte es genügen, daß auch das chinesische

Volk einige Jahrhunderte böse Erfahrungen mit Vertretern des

christlichen Westens gemacht hat und daß wir besser täten, die
Inhumanität vieler unserer Beziehungen mit China nicht zu vergessen,
als aus der Ferne, von woher man ohnehin nicht klar sehen kann, die
heutigen chinesischen Machthaber der Inhumanität zu beschuldigen13.

7hese 3. Kommunismus als Humanismus
Der Kommunismus versteht sich zumeist als eine Art von

Humanismus. Die Qewohnheit, ihn zunächst als einen Totalitarismus zu
verstehen, erschwert das Verständnis und verbaut den Weg zu einer
rechten Begegnung.

12Paul Schütz: Charisma und Hoffnung, Berlin 1962, S. 106.
13 Vgl. Klaus Mehnert-, Peking und Moskau, Stuttgart 1962.

201



Mit der Anklage, der Kommunismus sei inhuman, sollen wir auf
jeden Fall zurückhaltend sein. Sein Atheismus geht nicht notwendigerweise

mit Inhumanität zusammen, sondern geht vielmehr hervor aus
seinem Protest gegen die Inhumanität unserer eigenen Frömmigkeit,
das heißt gegen die inhumanen, menschenunwürdigen Zustände, an
welchen das christliche Bürgertum sich schuldig gemacht hatte und die
von der bürgerlichen Kirche toleriert wurden. Es geht ihm in seinem
Atheismus um die Menschlichkeit und um den Menschen. «Marx
hatte ursprünglich eine ausgesprochen humanitäre Intention. Er wollte
die menschunwürdige Situation der entrechteten Klasse beseitigen und
trat zunächst im Namen der Menschen auf14.» Teuerbach, von dem
Marx den Gedanken der Selbstentfremdung übernommen hat, um ihn
dann selbständig weiter und anders zu entfalten, war es in seiner
Bekämpfung der Religion um die Rückgewinnung der Menschlichkeit
des Menschen zu tun15. Marx sah die Menschlichkeit nicht nur und
nicht in erster Linie durch die Religion, sondern durch die Arbeitsverhältnisse

im Kapitalismus bedroht. Die dadurch entstehende
Selbstentfremdung des Menschen in der kapitalistischen Gesellschaft zeichnet

er mit Hilfe moralischer Begriffe; sie ist so etwas wie eine Ent-
moralisierung : das Geld «verwandelt die Treue in Untreue, die Liebe
in Haß, den Haß in Liebe, die Tugend in Laster, die Laster in
Tugend .16»

Steht dieses Zitat sozusagen am Anfang der marxistischen Entwicklung,

so ist da in unseren Tagen unter anderen Kolakowski, der in
seinem Aufsatz «Ober die Richtigkeit der Maxime ,der Zweck heiligt
die Mittel17'» mit großem Nachdruck beteuert, daß der Kommunismus
als Gesellschaftsordnung nicht ein höchster Wert, Zweck an sich ist,
sondern daß er «einer Vervollkommnung der moralischen Gesetze»
dienen soll; er wehrt sich gegen «die Gefahr der moralischen
Abstumpfung und der sittlichen Entartung», welche dann entsteht, wenn
die menschlichen Dinge nur als Mittel zu einem außermenschlichen
Zweck aufgefaßt werden.

Es ist Kolakowski in seinem Aufsatz darum zu tun, einer Neigung
zu widerstehen, die sicher im Kommunismus aufgekommen ist, nämlich

den Kommunismus als einen Zweck an sich zu verstehen, dem
der Mensch untergeordnet werden soll. Das ergäbe nämlich eine
Übermenschlichkeit ohne transzendenten Ursprung, und eine solche habe
eine gefährliche Tendenz zu Untermenschlichkeit, also Unmenschlichkeit.

Eine neuartige Selbstentfremdung, nicht unter dem Kapitalismus,

UH. Thielicke: Theologische Ethik, H/2, Ethik des Politischen, Tübingen 1958,
S. 143.

15 Vgl. 7- M. Lochmann.- Der Atheismus, eine Frage an die Kirche, Zeitschrift der
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, September 1957.

16 Zitiert nach W. Banning: Het Communisme, S. 32.
17 L. Kolakowski: Der Mensch ohne Alternative, S. 225 ff.

202



sondern unter dem Sozialismus, unter der Diktatur des Proletariats,
sei in großen Ausmaßen vorgekommen — ein merkwürdiger Beweis
für des Menschen Vermögen, etwas in sein Gegenteil zu verkehren18.

Prof. Dr. A. J. Rasker
(Schluß folgt)

Kriegs- und Friedensfragen im Aspekt
der Psychohygiene 1961*

Soweit uns die Geschichte der Menschen bekannt ist, gab es keine
Epoche, die der unsern vergleichbar ist. Wir stehen heute unvorbereitet

vor einer uns aufgezwungenen Entscheidung: Krieg mit Massentod

oder Weltfrieden?
Erinnern wir uns rasch an die Fragestellungen früherer Kongresse :

Der dritte Weltkongreß für Psychohygiene fand 1948 in London statt.
Die 2000 Teilnehmer aus 54 Ländern setzten sich unter anderem aus
Psychiatern, Psychoanalytikern, verschiedenen Spezialärzten, Juristen,
Pädagogen, Psychologen, Soziologen, Fürsorgern und Sozialbeamten
zusammen.

Es ergab sich die Frage, ob es der angewandten Psychologie als
Psychohygiene in einem Zeitalter der Weltkriege, Weltkrisen und
Revolutionen und der Entwertung geistiger Werte gelingen könne,
wesentlich bei der Schaffung einer neuen Ordnung mitzuhelfen. Diese
Frage wurde schon auf dem ersten Internationalen Kongreß positiv
beantwortet. Dasselbe «Ja» fiel auch 1948.

In den mehrere Tage dauernden Konferenzen zum Thema
«Prophylaxe des Krieges» wurde bemerkenswerte Vorarbeit geleistet. Eine
zweite Frage drängte sich schon leise auf: Wenn eine Friedensperiode
ausbräche, was würde der Mensch mit dem Frieden im Frieden tun?
Bei dem heutigen Stand und der Entwicklungsfähigkeit der Technik,
der Physik, der Chemie und der Naturwissenschaft überhaupt steht
fest, daß ein Weltkrieg keine Sieger mehr zuließe, sondern nur der
Massentod siegte. Vielleicht erzwingt das Erhaltungsprinzip des

18 Vgl. dazu auch Erich Tromm-. May Man Prevail? New York 1961, S. 62, über
die modernen sowjetrussischen Filme und Romane, wenigstens bis in die Zeit
der nachstalinischen Änderungen: «They breathe the spirit of extreme
utilitarianism, are cheap exhortations to work, discipline, patriotism, etc. The
absence of any authentic human feeling, love, sadness, or doubt, betrays a
degree of alienation that is hardly surpassed anywhere else in the world.» («Sie
atmen einen Geist extremen Utilitarismus und wohlfeiler Aufforderung zur
Arbeit, Disziplin, Patriotismus usw. Das Fehlen jedes echten menschlichen
Gefühls, von Liebe, Trauer oder Zweifel, verrät einen Grad der Entfremdung, wie
er sonst in der Welt kaum übertroffen wird.»)

* Vortrag beim «VI. Int. Congress of Mental Health», Paris, 30. August bis 5.
September 1961.

203


	Begegnung zwischen Christentum und Kommunismus heute : Einleitung ; These 1., Ein wenig Geschichtsphilosophie ; These 2., Kommunismus als Häresie des Christentums ; These 3., Kommunismus als Humanismus

