
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 5

Nachruf: Gedenkstunde

Autor: Hirsch, Willi

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedenkstunde

Wenn wir in dieser und der nächsten Nummer der «Neuen Wege» des Lebens
und des Werkes von Elisabeth Rotten besonders eingehend gedenken, so geschieht
es, weil uns die Begegnung mit dieser Kämpferin in seltener Weise die Macht des
Geistes und die Überlegenheit des Dienens in der Liebe hat fühlen lassen.

Elisabeth Rotten ging ganz in diesem Dienen auf. Die Stelle in einer Rede
Kennedys, wo er davon spricht, daß es um die Kinder geht und daß sie niemanden
haben, der für sie eintritt, war ihr aus der Seele gesprochen.

Auch in ihrem letzten Brief aus dem Spital in London drückte sie den Wunsch
aus, für die «Neuen Wege» einen Artikel über Zypern zu schreiben, der in seiner
Art sicher einzig gewesen wäre. Nun ist uns diese letzte Botschaft von Elisabeth
Rotten vorenthalten worden. Wir hoffen aber im Nachruf von Philip Noel-Baker
und in der Grabrede von Pfarrer Hirsch ihre menschliche Größe und Bedeutung uns
noch einmal bewußt werden zu lassen. Red.

In der Nacht zum 2. Mai ist in einem Londoner Spital
Elisabeth 7riederike Rotten, Dr. phil.,

im Alter von 82 Jahren und IV2 Monaten sanft entschlafen. Die
Beerdigung fand an Himmelfahrt, dem 7. Mai 1964, in Saanen im Berner
Oberland, von wo aus sie die letzten 30 Jahre gewirkt hat, statt.

Worte am Qrab

Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und
erstirbt, bleibt es allein; wenn es aber erstirbt, trägt es
viel Frucht. Joh. 12,24

Ich durfte Samen streu'n aus vollem Horn,
Sah Früchte reifen, andres untergehen.
Bald werd' ich selbst als Same still verweh'n
In gutes Erdreich, gleich dem Weizenkorn.
Du nimmst mich auf, Unendlichkeit des Seins!
Vollenden darf ich noch mein endlich Tun,
Im Dienst am ew'gen Werden nimmer ruh'n,
Bis mich ein Flügel trägt ins All und Eins.

E. R., 1957

Meine Lieben, wir sind nun Gottes Kinder, und ist
noch nicht erschienen, was wir sein werden. Wir wissen
aber, wenn es erscheinen wird, daß wir ihm gleich sein
werden; denn wir werden ihn sehen, wie er ist.

1. Joh. 3,2

7rauerfeier in der Kirche Saanen

Liebe große Trauerfamilie!
Wir sind am Grab gestanden, in dem der kleine, gebrechliche und

schon so lange von Schmerzen geplagte Leib unserer Schwester Elisa-

129



beth Rotten seine irdische Ruhstatt gefunden hat, die «repos ailleurs !»,
von der die unermüdlich und in selten großer Hingabe für eine
friedlichere und friedensfähigere Menschheit sich einsetzende Verstorbene

etwa gesprochen hat. Schmerz und Leid des Abschieds
bedrängen uns. Das Wissen und Gefühl eines einzigartig schweren
Verlustes drückt uns.

Nun sind wir hierher gekommen, um stille zu werden vor Gott
und unsere Herzen zu stärken an seinem Wort, wie es Elisabeth Rotten

gewünscht hat. — Einst, nach einer Predigt über Psalm 122,7. 8.,
sagte sie mit einem lieben Leuchten auf ihrem Gesicht zu mir, diese
Psalmverse gehörten zu den ihr am liebsten in der Bibel. Die(se
wünschte sie sich einst zur Abdankung, wenn sie hier begraben würde
— denn sie war darauf gefaßt, vielleicht einmal irgendwo unterwegs
zu sterben — daß wir uns darüber in einer schlichten Feier besinnen
sollten. — Es ist der innige Wunsch:

Friede herrsche in deinen Mauern,
Sicherheit in deinen Palästen!
Um meiner Brüder und Freunde willen
will ich dir Frieden wünschen.

Ps. 122,7. 8.

Wir nehmen dazu die siebente Seligpreisung:
Selig sind die Friedensstifter;
denn sie werden Gottes Kinder heißen.

Mt. 5, 9

Der Friedensworte gibt es in der Bibel viele und schöne. Was war
es, was der Verstorbenen gerade diese Psalmworte so lieb und wichtig
werden ließ? Es ist einerseits die unerhörte Aktualität dieser Worte
in einer Welt und Zeit, die sich nach Frieden und Sicherheit sehnt
und in Unfriede und Unsicherheit lebt, anderseits aber die ganz be-'
sondere Richtung dieses Wunsches nach Frieden und Sicherheit für,
den andern, auch und gerade für den Gegner: um meiner Brüder und
Freunde willen will ich dir Frieden wünschen

Bei ihrer großen Genauigkeit war es Elisabeth nicht entgangen,
daß es David ist, der so seiner eigenen Stadt Frieden und seinen
Palästen Sicherheit wünscht. Neu verstanden und überhöht im Geiste
Jesu, der das lebendige Wort Gottes ist, leuchteten ihr aber diese
Worte in einem neuen Sinn und geheimnisvollen Glanz auf, in welchem
ihr das Verhängnis und die Verheißung unserer Zeit klar und
Entscheidung fordernd hervortraten.

Gibt es wohl eine Zeit, in welcher der Mensch mehr nach Sicherheit

begehrt und mehr für die eigene Sicherheit getan und geopfert
hätte als die unsere? Sind je einmal in so umfassender Weise alle
menschlichen Mittel und Kräfte eingesetzt worden, um uns Sicherheit
und Frieden innerhalb unserer Mauern zu sichern. Wir denken dabei

130



nicht nur an die Milliarden verschwenderisch dafür aufgebrachten
Geldmittel; nicht nur an all die Räder, Maschinen und Fabriken, die
laufen, fiebern und dröhnen in gesammeltem Einsatz für unsere
Sicherheit. Denken wir vor allem an den Menschen, der nicht nur
seine physische Arbeitskraft und seine Zeit für seine und unsere
Sicherheit hingibt,- sondern dessen geistige und seelische Kräfte dafür

mobilisiert und in Beschlag genommen werden: für seine und
unsere Sicherheit durch all die Wunder menschlichen Erfindungsgeistes

in Technik, Chemie und Biologie; für seine und unsere Sicherheit

innerhalb unserer Mauern, im seelischen Einsatz für uns und
gegen den Feind durch Haß und Isolation, durch Vorurteil und Lüge im
Kalten Krieg.

Doch, was ist das Resultat dieses ganzen, unerhörten Einsatzes für
die eigene Sicherheit, für das eigene Glück und Wohl? Leben wir
nicht unter einer noch nie in der Geschichte dagewesenen Bedrohung
der ganzen Menschheit und allen Lebens? Ist unsere Unsicherheit,
wie es die höchsten verantwortlichen Politiker wohl wissen und auch
offen zugeben, nicht mit den wachsenden Mitteln, die uns Sicherheit
hätten bringen sollen, gewachsen? — Denn was wir 50 suchen und
unternehmen um unserer eigenen Sicherheit willen, das geschieht ja
nicht nur in unserem Kreis, das wünschen und suchen alle Menschen
in ihren Häusern und Städten, innerhalb ihrer Mauern. Darum wird
alles, was wir — 50 Frieden und Sicherheit wünschend—tun, je innerhalb

unserer Mauern, zur Bedrohung und Unsicherheit des
andern. Hier liegt der Fluch, unter dem wir Wind säen und Sturm ernten,

Frieden wünschend Krieg schaffen, Sicherheit wollend alle Sicherheit

zerstören!
Hier liegt aber auch das Besondere unseres aus dem Geist Jesu und

seiner Botschaft verstandenen Psalmwortes, wodurch es zur
Verheißung für uns, jeden einzelnen, für unsere Eamilien, Gemeinschaften
und sozialen Gruppen, für die ganze in Rassen und Religionen,
Völkern und Blöcken aufgespaltene Menschheit wird: daß es an der
Wurzel unseres Sehnens und Suchens nach Sicherheit und Friede die
Weiche vom Unheil weg auf den Weg des Heils und der Gotteskindschaft

umstellt, zu der wir durch die Liebe und Barmherzigkeit Gottes
alle berufen sind: Trieden und Sicherheit finden wir nur, indem wir
sie für den andern wollen, ja, um der «Brüder und Freunde willen»
auch für den Gegner wünschen und schaffen. Wo wir diese radikale
Wende vollziehen und in dieser Richtung — für den andern Frieden
und Sicherheit wünschend — zu denken, suchen, laufen und arbeiten
beginnen, ein jeder an seinem Ort und in seiner Art, da treten wir wie
durch ein Tor in ein anderes Haus, in eine neue Welt mitten in dieser
alten; da treten wir aus Nacht und Dämmerung an den Tag, aus dem
Fluch in den Segen, aus der Entfremdung in das verheißene Land: in
die Welt der Gotteskindschaft und der Seligpreisungen. Alle
Menschen suchen es. Und wir wissen, daß es das Reich und die Welt Jesu

131



Christi ist. Wissen auch, daß dieses Reich Christi nicht der Vergangenheit

angehört und auch nicht allein der Zukunft, sondern daß es
sich schon in der Gegenwart, im Jetzt und Hier eines jeden, der auf
Ihn zu hören und Ihm nachzufolgen bereit und bemüht ist, mitten in
der alten Welt, aufbauen will. — Solches Wissen durfte uns und all
denen immer wieder zur frohen und stärkenden Gewißheit werden, zu
einem Miterleben und Miteintreten, die unserer Verstorbenen mehr
als nur auf der Straße begegnet sind.

Wenn wir auf ihr Leben und Wirken zurückschauen — was in
dieser Stunde mit Rücksicht auf den Wunsch der Verstorbenen nur
andeutungsweise geschehen kann — dann schauen wir auch vorwärts
in das, was werden soll und verheißen ist. Wir erkennen, wie sehr
dieses im Sinne Jesu verstandene Psalmwort in ihrem Leben Fleisch
und Blut erhalten hat und wie ihre Treue zu ihm die Realität und Gegenwart

der Seligpreisung hat aufleuchten lassen. Und es darf dann
geschehen, daß wir in allem Leid des Abschieds und mitten im Schmerz
des schweren Verlustes getröstet und aufgerichtet werden, und — wie
sie von sich selber schreibt: «unsägliche Dankbarkeit» empfinden, daß
Gott sie diesen Weg geführt und uns ihr hat begegnen und sie ein
Stück Weges hat begleiten lassen, damit wir, nachdem sie uns die
Fackel übergeben hat, gestärkt, zuversichtlicher, hingebender und
treuer in dem Wünschen, Laufen und Arbeiten stehen, aus dem Gott
sie in die Vollendung seines Friedens gerufen hat.

Elisabeth Rotten wurde als Bürgerin von Fischenthal im Zürcher
Oberland am 15. Februar 1882 in Berlin geboren, wo ihr Vater, Markus

Rotten, als Ingenieur eine Schweizer Firma vertrat. Von ihrer
Mutter, Luise geb. Peter, erzählte Elisabeth, wie ihre vornehme Güte
und Achtung, die sie auch dem einfachsten und unbekannten
Menschen entgegenbrachte, einen tiefen Eindruck auf sie gemacht habe.
Ihre Eltern führten ein offenes Haus, in dem viele Menschen und ganz
besonders Studenten und Künstler aus- und eingingen und Anregung
und menschliche Anteilnahme erfuhren. Durch ihre Ferien in der
Schweiz und kürzere Schulzeiten in einer Schweizer Dorfschule hat
die Mutter nach dem frühen Tod des Vaters, der Ehrenbürger von
Fischenthal war, wie es seine Tochter 1962 ebenfalls wurde, das innige
Band geknüpft, das die Verstorbene bei all ihrem weltweiten Wirken
mit der Schweiz verbunden hat. Als der braune Sturm in Deutschland
losbrach und ihr Wirken dort unmöglich machte, baute sie, vorbereitet

durch die TurbaCh-Wochen seit 1927, im Saanenland ihren
neuen Horst, von dem aus dann durch 30 Jahre hindurch ihre
Abertausende von Briefen und Botschaften in alle Welt ausgingen und von
wo sie selber auf ihre zahllosen weiten Streifzüge zu Vorträgen,
Konferenzen und Begegnungen ausflog und wohin sie immer wieder gern
heimkehrte, um Empfangenes zu verarbeiten und geläutert und
bereichert wieder über alle Grenzen auszusenden.

Elisabeth Rotten hat Philosophie, Germanistik und neue Sprachen

132



in Marburg und Cambridge studiert und 1912/13 bei Paul Natorp in
Marburg unter höchster Auszeichnung mit einer Arbeit über «Goethes
Urphänomen und die platonische Idee» promoviert. Am 17. Januar
1963 hat ihr die Philipps-Universität Marburg Titel, Grad und Rechte
eines Doktors der Philosophie erneuert mit der Laudatio ihrer «selbstlosen

Hingabe an ihre pädagogische Lebensaufgabe», durch welche
sie sich einen internationalen Namen erworben hat.

Ihre erste verheißungsvolle Lehrtätigkeit begann sie an der
Universität Cambridge und hatte vor, einen ehrenvollen Auftrag in der
Goetheforschung zu übernehmen und sich für den Schuldienst zu
melden. Da wurde sie in der Schweiz vom Ausbruch des Ersten
Weltkrieges überrascht. Bei der Einweihung der nach ihr benannten
Hilfsschule in Berlin-Mariendorf (mit der Albert-Schweitzer-Schule die
einzige Ausnahme, daß noch lebende Zeitgenossen damit geehrt wurden)
hat sie davon gesagt: «Ich war so tief erschüttert von der Tatsache,
daß die vermeintlich zivilisierten Nationen noch Krieg untereinander
führen konnten, daß sie sich nicht nur mit Waffen, sondern mit
Verleumdungen und bewußten Entstellungen bekämpften, daß ich das
Gefühl hatte, ich kann mich jetzt nicht vor Kinder stellen und
unterrichten, als ob in der Welt alles in Ordnung wäre.»

Und weil sie von einstigen Mitstudentinnen, Künstlern und
anderen wußte, die, plötzlich zu «feindlichen Ausländern» geworden,
in Deutschland in Schwierigkeiten sein mochten, eilte sie aus der
Sicherheit und Ruhe des neutralen Landes nach Berlin, um zu sehen,
ob und wie man solchen Bedrängten als Neutrale in menschlicher
Solidarität beistehen könne. «Not, Verlassenheit und Ausgestoßensein
der Betroffenen waren weit größer», als sie sich vorgestellt. Sie blieb
in Berlin, um Hilfe für die Lösung der sich aufdrängenden mitmenschlichen

Aufgaben zu suchen.
Damit hatte sie aber das Tor durchschritten zu der Welt der

Seligpreisungen, aus der sie fortan lebte und wirkte und für die sie uns ein
so lebendiges Zeugnis geworden ist: indem sie nicht ihren Frieden
und ihre Sicherheit suchte, sondern beides verlassend hinauseilte.
«Friede herrsche in deinen Mauern, Sicherheit in deinen Palästen. Um
meiner Brüder und Freunde willen, will ich dir Frieden wünschen!»
Wie einst den heiligen Martin, so hat dieser erste entscheidende
Schritt, diese spontane Tat der Mitmenschlichkeit die Verstorbene
in ihre große, umfassende, erzieherische Friedensarbeit geführt. Von
diesem Weg schreibt sie auch, daß sie «immer wieder unsägliche
Dankbarkeit dafür empfinde, ihn geführt worden zu sein: den Weg
des Erlebens von Mensch zu Mensch — der Begegnung mit unschuldigen

Opfern der Kriegsnot — und der menschlichen Bande, die
durch Mittragen des Leides anderer und gemeinsame Überwindung
entstehen, wobei Geben und Empfangen untrennbar ineinander
übergehen.» (Schluß folgt)

133


	Gedenkstunde

