Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 2

Artikel: Schwert und Kelle : Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um
die Hufte gegurtet und mauerten so (Nehemia 4, 18)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schwert und Kelle

Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um die
Hiifte gegiirtet und mauerten so. Nehemia 4, 18.

Das Wort von Schwert und Kelle ist schon oft verwendet worden
und nicht immer mit Geist und mit Recht. Das kann uns nicht hin-
dern, es uns auf unsere Art anzusehen und anzueignen.

Es handelt sich um 'den Bau der Mauer von Jerusalem, der heiligen
Stadt, nach der Zerstorung. Diese Mauer soll natiirlich auch den
Tempel schiitzen, der in dieser Stadt liegt und von dem sie sozusagen
nur die Umrahmung bildet. Weil die umwohnenden Nichtjuden dieses
Werk fiirchten, von ihm Nachteil fiir sich selbst erwarten, versuchen
sie es zu storen, so daf} die Arbeitenden genétigt sind, abwechselnd
zu mauern oder Steine herbeizutragen und kimpfend das Werk gegen
angreifende Feinde zu verteidigen, also bald Kelle, bald Schwert zu
brauchen.

Ob sie daran recht taten, auch das Schwert zu brauchen, ob be-
sonders der Tempel den Schutz des Schwertes nétig hat oder auch
nur ertragen kann, kommt hier natiirlich nicht in Frage. Sicher ist nur,
dafl man auch im Dienste Gottes, bei der Arbeit fiir das Reich Gottes,
beim Aufbau der Stadt Gottes auf Erden und seines unsichtbaren
Tempels nicht auskommt, ohne dafiir zu kdmpfen, und zwar selbst-
verstindlich nun nicht mit Waffen aus Eisen und Stahl, sondern mit
Waffen des Geistes, aber doch nicht ohne Waffen.

Das wollen viele nicht recht gelten lassen. Sie meinen, das Kamp-
fen passe nicht zum Dienst des Reiches und Aufbau der Stadt Gottes,
auf alle Fille nicht das offene Kampfen, das Kiampfen gegen Andere,
seien es nun Menschen oder Sachen, héchstens das Kimpfen um die
Andern und fiir die Andern mit Gott, im Gebet und im Glauben und
Lieben. Es gibt besonders eine Art von Pazifismus, die, vielleicht unter
Berufung auf die Bergpredigt und das Kreuz, diese Scheu vor dem
Kampfe hegt und vertritt. «Kampf», sagen sie, «ist etwas Unfried-
liches und kann darum nicht Frieden schaffen. Nur der Friede tiber-
windet den Krieg, nicht der Krieg. Das Schwert schligt immer Wun-
den, Christus aber will Wunden heilen und nicht Wunden schlagen.»
Er spricht zu Petrus: «Stecke dein Schwert in die Scheide; denn wer
das Schwert zieht, der soll durchs Schwert umkommen.» Das (so
meinen diese Kreise) gelte auch fiir den geistigen Kampf. Und gewif
ist es besonders fiir einen weichen, giitigen, zarten, liebevollen Men-
schen schwer, das Schwert umgiirtet zu haben und noch schwerer, es
zu ziehen. Kampf schafft leicht eine Atmosphire des Zwiespaltes und
der Bitterkeit; er zerreifdt, entfremdet; er verstért Freundschaft, Ehe,
Familie, Gemeinschaft jeder Art. Sollte es nicht besser sein, um jeden

33



Preis Streit zu meiden, auch wenn man dafiir viel opfern muf3? Kann
man den Frieden zu hoch bezahlen?

So begreiflich solches Fithlen und Handeln ist, so falsch ist es.
Wir konnen, wenn wir Gott dienen wollen, wenn wir, um es ganz
einfach zu sagen, das Rechte wollen, dem Kampfe nicht entgehen und
diirfen ihm ohne schweren Schaden fiir die Sache und uns selbst, ja
auch fiir die Gegner, nicht ausweichen. Noch abgesehen davon, daf}
dieses Ausweichen die Gefahr in sich schlief3t, zu einer Sache der Be-
quemlichkeit zu werden und jene schénen Gedanken zu einer Ausrede
der Feigheit zu machen, die sogar Bergpredigt und Kreuz mifSbraucht,
so ist zu sagen, daf} notwendige Kimpfe, die nicht gekampft werden,
eine Atmosphire schaffen, die viel schlimmer ist, als die eines rechten
Kampfes. Denn ein solches Ausweichen erzeugt fast immer eine Luft
der Unwabrheit. Man kann nicht dem Kampf immer ausweichen ohne
mehr oder weniger starke Verleugnung des Guten und Rechten. Es
ist dann ein Jalscher Friede, von dem das Wort gilt: «Wehe denen,
die von Frieden reden, wo doch kein Friede ist!» Eine innere Fiulnis
tritt ein, die viel verhingnisvollere Folgen hat, als ein rechter, offener,
ehrlicher Kampf. Oder es entsteht eine Spannung, die eines Tages
doch im Streite ausbricht, aber in einem bésartigen, vergifteten Streite.
Denn viel bitterer als die Wunden, die das Schwert schligt, sind die
Wunden, die die Unwahrheit schafft, viel trennender als ein scharfer
Wahrheitskampf ist Falschheit oder auch nur unerlaubte Selbstver-
leugnung. Die Wahrheit ist scharf, aber sie ist das Salz, das vor Fiul-
nis bewahrt. Eine offene Wahrheitsaussprache, namentlich wenn sie in
einem Geist der Hochherzigkeit oder gar Giite gefithrt wird, ist oft der
beste Weg zum Frieden. Unwahrheit trennt, Wahrheit einigt. Un-
wahrheit ist ihrer Natur nach das Grundelement aller Unordnung und
Unharmonie, Wahrheit ihrer Natur nach das Grundelement aller Ord-
nung und Finheit, und dies besonders im Bunde mit der Liebe. Wahr-
heit stellt alles richtig und Friede ist da, wo die Dinge richtig sind.
Darum ist Wahrheitschaffen und Wahrheitsagen ein Dienst, und
zwar gerade fiir edle, und das bedeutet auch: zartfithlende, von tiefer

Achtung, ja Ehrfurcht vor dem Recht, der Eigenart, der Ehre, dem
Selbstgefithl der andern erfiillte Menschen ein schwerer Dienst, fast
der schwerste von allen. Aber wehe, wenn sie ihn nicht leisteten —
ihr Leben wiirde damit seinen Wert verlieren. Wehe allen mensch-
lichen Verhiltnissen und Gemeinschaften, wo dieser Dienst nicht
waltet! Sie miissen verfaulen und verderben. Aber dieser Dienst wird
nie ohne Kampf getan werden konnen. Dieser Kampf kann in allerlei
Formen gefithrt werden: offen oder verborgen, scharf oder mild, aber
zu umgehen ist er nicht. Wer nicht kimpfen kann oder will, taugt
nicht fiir den Heerdienst Gottes und ist nicht zu brauchen fiir den
Aufbau der heiligen Stadt des Guten. Zur Kelle gehort das Schwert.

Diese strenge Ordnung gilt nicht nur von dem einzelnen Men-
34



schen, besonders in seinem Verhiltnis zu der menschlichen Gemein-
schaft, sondern auch von der Gemeinschaft und den Gemeinschaften
selbst. Auch sie miissen, wenn sie ihre Aufgabe erfiillen und ihr Le-
bensrecht bewihren wollen, der Wabrbeit dienen, und das kénnen sie
nicht ohne Kampf. Sogar den Frieden kann man nicht schaffen ohne
das Schwert. Wenn besonders die Gemeinschaften, welche ausdriick-
lich fiir den Dienst Gottes da zu sein beanspruchen, die Kirchen, nicht
auch den Mut und die Kraft haben, gegen Gottes Feinde das Schwert
zu zichen, so sind sie nicht nur unfihig, an der Stadt Gottes zu bauen,
sondern schaffen auch keinen Frieden. Wenn ganze Vdlker sich ihren
Aufgaben entziehen, weil sie Kampf und Opfer kosteten, und lieber
ihre Sicherheit und jhren Vorteil suchen, dabei von den Kémpfen
anderer lebend, so verfallen sie dem Tode und kein Rasseln mit dem
duflerlichen Schwerte: wird sie davor bewahren. Dariiber sagt die
heilige Schrift des Islams ein Wort, das in der Bibel stehen konnte:
«Wenn ein Volk die Kimpfe des Herrn unterlif3t, dann verwirft auch
der Herr dieses Volk.» | | |

Notwendige Kampfe miissen gekimpft werden. Sie kommen auf
ihre Weise auch von Gott. Wer sich ihnen entzieht, verweigert den
Heerdienst Gottes; dafiir muf} er eines Tages dreifach kampfen, muf3
er eines Tages einen durch jene Unterlassungen sehr viel grofler ge-
wordenen, sehr viel schwerer gewordenen Kampf kdmpfen, und dann
vielleicht nicht in Gottes Auftrag und nicht zur Stunde Gottes. Also
kiampfe deine notwendigen Kimpfe, als Soldat der Militia Christi!
Gewif} ist Kampf schwer, ist Kampf manchmal bitter. Es schmerzen
die Wunden, die man empfingt und noch mehr vielleicht die Wunden,
die man schligt. Und man siegt nicht immer! Und doch — es ist
im Kampfe, wenn es notwendiger Kampf ist, auch Freudigkeit und
Leben. Es gibt auch ein Kampfesgliick im Heerdienst Gottes. In die-
sem Sinne ist auch jenes andere Wort von tiefer Wahrheit, das auch
nicht in der Bibel steht, sondern in der heiligen Schrift des Islam, aber
gewif$ auch in der Bibel stehen konnte: «Das Feuer der Holle wird die
Fiifle desjenigen nicht beriihren, der sich auf dem Pfade Gottes kidmp-
fend mit Staub bedeckt hat.» Und ebenso — natiirlich immer geistig

verstanden — das weitere: «Das Paradies liegt im Schatten des
Schwertes.» ! |

Es kann aber auch keine Rede davon sein, daf} die falsche Kampfes-
scheu sich auf Jesus, auf die Bergpredigt und das Kreuz, berufen
diirfte. Jesus geht nie einem Kampfe aus dem Wege, es sei denn, um
ihn bis zum rechten Zeitpunkt, bis zur Stunde der Reife, aufzuschie-
ben. Die Bergpredigt selbst ist ein Kampf — und oft von welcher
Schirfe! — und das Kreuz ist ein Kampf, der grofite aller Kimpfe.
«Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das
Schwert». Gerade Er ist es, der uns zum Kampf beunruhigt. Ohne ihn
konnten wir uns vielleicht wohl einem philosophisch-weisen Leben

35



der Ruhe ergeben, das in einem klugen, vielleicht dsthetisch gefirbten
und begriindeten oder sogar religivs verbrimten Egoismus (es gibt
auch solchen und wie!) alle Belastung und Befleckung des Kampfes
vermiede. Aber gerade seine Liebe und das Feuer des lebendigen Got-
tes, das in dieser Liebe brennt, erlauben uns diese Ruhe nicht. Die
Wahrheit Gottes, des Heiligen und Liebenden, erlaubt sie nicht. Und
nur ihr gehorchend werden wir froh, ja selig im Sinne der Seligprei-
]s(ungen. Selig sind die Kiampfenden; denn nur sie werden Frieden
ennen.

Weiche dem Kampfe nicht aus, dem notwendigen Kampf; er ist
Gottes Auftrag und Geschenk!

Aber freilich ist eine Bedingung dabei, und nur unter dieser Be-
dingung ist tiberhaupt ein Kampf notwendig: Es mufl wirklich ein
Kampf fiir Gott sein; sagen wir zuriickhaltender: ein Kampf fir die
Mauer der heiligen Stadt Gottes, ein Kampf fiir den Schutz des Tem-
pels. Und da ist nun freilich zu bedenken, daf} unsere Kimpfe oft
genug nicht Kampfe fir die Gottesstadt und fiir den Tempel sind,
sondern Kiampfe fiir uns selbst, fiir unsere Interessen, fiir unsere Gel-
tung, fiir unsere Anspriiche aller Art. Dieses unheilige Element ist es,
das den Kampf bitter und giftig macht. Dieses scheuen wohl auch viele
.von denen, die dem Kampfe ausweichen. Mit Unrecht freilich; denn
wenn man alle Gefahr der Verunreinigung durch das ungut Mensch-
liche vermeizen wollte, miifite man auch die Arbeit vermeiden und
verfiele d~nn im Nichtstun dieser Gefahr erst recht. Uberhaupt:
Nicht zr. viel Angst fiir die Sauberkeit der Kleider! Wer kann auch
nur a+Leiten ohne Staub und Schmutz an sich kommen zu lassen? In
dr.aen ist vielleicht geradezu ein Segen, ist — Gott! Aber freilich gilt
{tir das rechte Kimpfen die strenge Regel: Nur in dem Mafle ist ein
Kampf echt, als er rein der Sache gilt und nicht uns selbst. Nur das
Werk diirfen wir verteidigen, nicht uns selbst, unabhingig davon.
Nur den Tempelbau diirfen und miissen wir schiitzen. Sei ein Streiter
Gottes, ein Kimpfer in der Militia Christi; aber nur fiir Gott, nicht
fir dich, streitest du einen nétigen und guten Streit. Nur Christus
lehrt dich recht kimpfen! In dem Mafle, als wir dies bedenken und
uns vor Augen halten, fillt das Unreine, Vergiftende, Unfrieden im
tiefern Sinne Stiftende, vom Kampfe ab, wird er ein beiliger Kampf,
ein Kampf im Dienste Gottes, ein Gottesdienst, zwar immer noch ein
schwerer, aber doch auch ein freudiger. Es ist dann kein Kampf mehr,
der die eigene Seele verwundet, oder die Wunden, die er schligt, wer-
den heilsam. Das Schwert mufl bei der Kelle sein, aber das Schwert
darf nur zur Verteidigung der Kelle gezogen werden. Es darf immer
nur mit dem Blick auf die Kelle und den Tempel gefithrt werden.

Aus: Leonhard Ragaz, Das Reich und die Nachfolge, 1938, Her-
bert Lang & Cie., Bern.

36



	Schwert und Kelle : Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um die Hüfte gegürtet und mauerten so (Nehemia 4, 18)

