
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 2

Artikel: Schwert und Kelle : Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um
die Hüfte gegürtet und mauerten so (Nehemia 4, 18)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwert und Kelle

Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um die
Hüfte gegürtet und mauerten so. Nehemia 4, 18.

Das Wort von Schwert und Kelle ist schon oft verwendet worden
und nicht immer mit Geist und mit Recht. Das kann uns nicht
hindern, es uns auf unsere Art anzusehen und anzueignen.

Es handelt sich um den Bau der Mauer von Jerusalem, der heiligen
Stadt, nach der Zerstörung. Diese Mauer soll natürlich auch den
Tempel schützen, der in dieser Stadt liegt und von dem sie sozusagen
nur die Umrahmung bildet. Weil die umwohnenden Nich'tjuden dieses
Werk fürchten, von ihm Nachteil für sich selbst erwarten, versuchen
sie es zu stören, so daß die Arbeitenden genötigt sind, abwechselnd

zu mauern oder Steine herbeizutragen und kämpfend das Werk gegen
angreifende Feinde zu verteidigen, also bald Kelle, bald Schwert zu
brauchen.

Ob sie daran recht taten, auch das Schwert zu brauchen, ob
besonders der 7empel den Schutz des Schwertes nötig hat oder auch
nur ertragen kann, kommt hier natürlich nicht in Frage. Sicher ist nur,
daß man auch im Dienste Gottes, bei der Arbeit für das Reich Gottes,
beim Aufbau der Stadt Gottes auf Erden und seines unsichtbaren
Tempels nicht auskommt, ohne dafür zu kämpfen, und zwar
selbstverständlich nun nicht mit Waffen aus Eisen und Stahl, sondern mit
Waffen des Geistes, aber doch nicht ohne Waffen.

Das wollen viele nicht recht gelten lassen. Sie meinen, das Kämpfen

passe nicht zum Dienst des Reiches und Aufbau der Stadt Gottes,
auf alle Fälle nicht das offene Kämpfen, das Kämpfen gegen Andere,
seien es nun Menschen oder Sachen, höchstens das Kämpfen um die
Andern und für die Andern mit Gott, im Gebet und im Glauben und
Lieben. Es gibt besonders eine Art von Pazifismus, die, vielleicht unter
Berufung auf die Bergpredigt und das Kreuz, diese Scheu vor dem
Kampfe hegt und vertritt. «Kampf», sagen sie, «ist etwas Unfriedliches

und kann darum nicht Frieden schaffen. Nur der Friede
überwindet den Krieg, nicht der Krieg. Das Schwert schlägt immer Wunden,

Christus aber will Wunden heilen und nicht Wunden schlagen.»
Er spricht zu Petrus: «Stecke dein Schwert in die Scheide; denn wer
das Schwert zieht, der soll durchs Schwert umkommen.» Das (so
meinen diese Kreise) gelte auch für den geistigen Kampf. Und gewiß
ist es besonders für einen weichen, gütigen, zarten, liebevollen
Menschen schwer, das Schwert umgürtet zu haben und noch schwerer, es

zu ziehen. Kampf schafft leicht eine Atmosphäre des Zwiespaltes und
der Bitterkeit; er zerreißt, entfremdet; er verstört Freundschaft, Ehe,
Familie, Gemeinschaft jeder Art. Sollte es nicht besser sein, um jeden

33



Preis Streit zu meiden, auch wenn man dafür viel opfern muß? Kann
man den Frieden zu hoch bezahlen?

So begreiflich solches Fühlen und Handeln ist, so falsch ist es.
Wir können, wenn wir Gott dienen wollen, wenn wir, um es ganz
einfach zu sagen, das Rechte wollen, dem Kampfe nicht entgehen und
dürfen ihm ohne schweren Schaden für die Sache und uns selbst, ja
auch für die Gegner, nicht ausweichen. Noch abgesehen davon, daß
dieses Ausweichen die Gefahr in sich schließt, zu einer Sache der
Bequemlichkeit zu werden und jene schönen Gedanken zu einer Ausrede
der Feigheit zu machen, die sogar Bergpredigt und Kreuz mißbraucht,
so ist zu sagen, daß notwendige Kämpfe, die nicht gekämpft werden,
eine Atmosphäre schaffen, die viel schlimmer ist, als die eines rechten
Kampfes. Denn ein solches Ausweichen erzeugt fast immer eine Luft
der Unwahrheit. Man kann nicht dem Kampf immer ausweichen ohne
mehr oder weniger starke Verleugnung des Guten und Rechten. Es
ist dann ein falscher Friede, von dem das Wort gilt: «Wehe denen,
die von Frieden reden, wo doch kein Friede ist!» Eine innere Fäulnis
tritt ein, die viel verhängnisvollere Folgen hat, als ein rechter, offener,
ehrlicher Kampf. Oder es entsteht eine Spannung, die eines Tages
doch im Streite ausbricht, aber in einem bösartigen, vergifteten Streite.
Denn viel bitterer als die Wunden, die das Schwert schlägt, sind die
Wunden, die die Unwahrheit schafft, viel trennender als ein scharfer
Wahrheitskampf ist Falschheit oder auch nur unerlaubte Selbstverleugnung.

Die Wahrheit ist scharf, aber sie ist das Salz, das vor Fäulnis

bewahrt. Eine offene Wahrheitsaussprache, namentlich wenn sie in
einem Geist der Hochherzigkeit oder gar Güte geführt wird, ist oft der
beste Weg zum Frieden. Unwahrheit trennt, Wahrheit einigt.
Unwahrheit ist ihrer Natur nach das Grundelement aller Unordnung und
Unharmonie, Wahrheit ihrer Natur nach das Grundelement aller
Ordnung und Einheit, und dies besonders im Bunde mit der Liebe. Wahrheit

stellt alles richtig und 7riede ist da, wo die Dinge richtig sind.
Darum ist Wahrheitschaffen und Wahrheitsagen ein Dienst, und
zwar gerade für edle, und das bedeutet auch : zartfühlende, von tiefer
Achtung, ja Ehrfurcht vor dem Recht, der Eigenart, der Ehre, dem
Selbstgefühl der andern erfüllte Menschen ein schwerer Dienst, fast
der schwerste von allen. Aber wehe, wenn sie ihn nicht leisteten —
ihr Leben würde damit seinen Wert verlieren. Wehe allen menschlichen

Verhältnissen und Gemeinschaften, wo dieser Dienst nicht
waltet! Sie müssen verfaulen und verderben. Aber dieser Dienst wird
nie ohne Kampf getan werden können. Dieser Kampf kann in allerlei
Formen geführt werden : offen oder verborgen, scharf oder mild, aber
zu umgehen ist er nicht. Wer nicht kämpfen kann oder will, taugt
nicht für den Heerdienst Gottes und ist nicht zu brauchen für den
Aufbau der heiligen Stadt des Guten. Zur Kelle gehört das Schwert.

Diese strenge Ordnung gilt nicht nur von dem einzelnen Men-

34



sehen, besonders in seinem Verhältnis zu der menschlichen Gemeinschaft,

sondern auch von der Qemeinscbaft und den Qemeinschaften
selbst. Auch sie müssen, wenn sie ihre Aufgabe erfüllen und ihr
Lebensrecht bewähren wollen, der Wahrheit dienen, und das können sie
nicht ohne Kampf. Sogar den Trieden kann man nicht schaffen ohne
das Schwert. Wenn besonders die Gemeinschaften, welche ausdrücklich

für den Dienst Gottes da zu sein beanspruchen, die Kirchen, nicht
auch den Mut und die Kraft haben, gegen Gottes Feinde das Schwert
zu ziehen, so sind sie nicht nur unfähig, an der Stadt Gottes zu bauen,
sondern schaffen auch keinen Frieden. Wenn ganze Völker sich ihren
Aufgaben entziehen, weil sie Kampf und Opfer kosteten, und lieber
ihre Sicherheit und ihren Vorteil suchen, dabei von den Kämpfen
anderer lebend, so verfallen sie dem Tode und kein Rasseln mit dem
äußerlichen Schwerte- wird sie davor bewahren. Darüber sagt die
heilige Schrift des Islams ein Wort, das in der Bibel stehen könnte:
«Wenn ein Volk die Kämpfe des Herrn unterläßt, dann verwirft auch
der Herr dieses Volk.»

Notwendige Kämpfe müssen gekämpft werden. Sie kommen auf
ihre Weise auch von Gott. Wer sich ihnen entzieht, verweigert den
Heerdienst Gottes; dafür muß er eines Tages dreifach kämpfen, muß
er eines Tages einen durch jene Unterlassungen sehr viel größer
gewordenen, sehr viel schwerer gewordenen Kampf kämpfen, und dann
vielleicht nicht in Gottes Auftrag und nicht zur Stunde Gottes. Also
kämpfe deine notwendigen Kämpfe, als Soldat der Militia Christi!
Gewiß ist Kampf schwer, ist Kampf manchmal bitter. Es schmerzen
die Wunden, die man empfängt und noch mehr vielleicht die Wunden,
die man schlägt. Und man siegt nicht immer! Und doch — es ist
im Kampfe, wenn es notwendiger Kampf ist, auch Treudigkeit und
Leben. Es gibt auch ein Kampfesglück im Heerdienst Gottes. In diesem

Sinne ist auch jenes andere Wort von tiefer Wahrheit, das auch
nicht in der Bibel steht, sondern in der heiligen Schrift des Islam, aber
gewiß auch in der Bibel stehen könnte : «Das Feuer der Hölle wird die
Füße desjenigen nicht berühren, der sich auf dem Pfade Gottes kämpfend

mit Staub bedeckt hat.» Und ebenso — natürlich immer geistig
verstanden — das weitere: «Das Paradies liegt im Schatten des
Schwertes.»

Es kann aber auch keine Rede davon sein, daß die falsche Kampfesscheu

sich auf Jesus, auf die Bergpredigt und das Kreuz, berufen
dürfte. Jesus geht nie einem Kampfe aus dem Wege, es sei denn, um
ihn bis zum rechten Zeitpunkt, bis zur Stunde der Reife, aufzuschieben.

Die Bergpredigt selbst ist ein Kampf — und oft von welcher
Schärfe! — und das Kreuz ist ein Kampf, der größte aller Kämpfe.
«Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das
Schwert». Gerade Er ist es, der uns zum Kampf beunruhigt. Ohne ihn
könnten wir uns vielleicht wohl einem philosophisch-weisen Leben

35



der Ruhe ergeben, das in einem klugen, vielleicht ästhetisch gefärbten
und begründeten oder sogar religiös verbrämten Egoismus (es gibt
auch solchen und wie!) alle Belastung und Befleckung des Kampfes
vermiede. Aber gerade seine Liebe und das Feuer des lebendigen Gottes,

das in dieser Liebe brennt, erlauben uns diese Ruhe nicht. Die
Wahrheit Gottes, des Heiligen und Liebenden, erlaubt sie nicht. Und
nur ihr gehorchend werden wir froh, ja selig im Sinne der Seligpreisungen.

Selig sind die Kämpfenden; denn nur sie werden Frieden
kennen.

Weiche dem Kampfe nicht aus, dem notwendigen Kampf; er ist
Gottes Auftrag und Geschenk!

Aber freilich ist eine Bedingung dabei, und nur unter dieser
Bedingung ist überhaupt ein Kampf notwendig: Es muß wirklich etn
Kampf für Qott sein, sagen wir zurückhaltender: ein Kampf für die
Mauer der heiligen Stadt Gottes, ein Kampf für den Schutz des Tempels.

Und da ist nun freilich zu bedenken, daß unsere Kämpfe oft
genug nicht Kämpfe für die Gottesstadt und für den Tempel sind,
sondern Kämpfe für uns selbst, für unsere Interessen, für unsere
Geltung, für unsere Ansprüche aller Art. Dieses unheilige Element ist es,
das den Kampf bitter und giftig macht. Dieses scheuen wohl auch viele
von denen, die dem Kampfe ausweichen. Mit Unrecht freilich; denn
wenn man alle Gefahr der Verunreinigung durch das ungut Menschliche

vermeiden wollte, müßte man auch die Arbeit vermeiden und
verfiele dr.nn im Nichtstun dieser Gefahr erst recht, überhaupt:
Nicht zi: viel Angst für die Sauberkeit der Kleider! Wer kann auch
nur leiten ohne Staub und Schmutz an sich kommen zu lassen? In
d*".iien ist vielleicht geradezu ein Segen, ist — Gott! Aber freilich gilt
'ür das rechte Kämpfen die strenge Regel: Nur in dem Maße ist ein
Kampf echt, als er rein der Sache gilt und nicht uns selbst. Nur das
Werk dürfen wir verteidigen, nicht uns selbst, unabhängig davon.
Nur den Tempelbau dürfen und müssen wir schützen. Sei ein Streiter
Gottes, ein Kämpfer in der Militia Christi; aber nur für Gott, nicht
für dich, streitest du einen nötigen und guten Streit. Nur Christus
lehrt dich recht kämpfen! In dem Maße, als wir dies bedenken und
uns vor Augen halten, fällt das Unreine, Vergiftende, Unfrieden im
tiefern Sinne Stiftende, vom Kampfe ab, wird er ein heiliger Kampf,
ein Kampf im Dienste Qottes, ein Gottesdienst, zwar immer noch ein
schwerer, aber doch auch ein freudiger. Es ist dann kein Kampf mehr,
der die eigene Seele verwundet, oder die Wunden, die er schlägt, werden

heilsam. Das Schwert muß bei der Kelle sein, aber das Schwert
darf nur zur Verteidigung der Kelle gezogen werden. Es darf immer
nur mit dem Blick auf die Kelle und den Tempel geführt werden.

Aus: Leonhard Ragaz, Das Reich und die Nachfolge, 1938, Herbert

Lang & Cie., Bern.

36


	Schwert und Kelle : Und die Mauernden hatten jeder ein Schwert um die Hüfte gegürtet und mauerten so (Nehemia 4, 18)

