
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 58 (1964)

Heft: 1

Artikel: Der Wohlgeruch (2. Kor. 2, 12-17)

Autor: Lüthi, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wohlgeruch
2. Kor. 2, 12—17.

Was und wen meint er, wenn er da am Schluß sagt: «Wir sind
nicht wie die vielen, die das Wort Gottes verfälschen?» «Verfälschen»
übersetzt Luther, wörtlich heißt es «verkrämern». Will er damit den
Ladenbesitzern, den Geschäftsleuten, oder gar dem Verkaufspersonal
eins auswischen? Nichts liegt dem Apostel ferner als einen Stand, der
ehrlich sein Brot verdient, lächerlich zu machen. Paulus würde jenen
Pfarrer loben, über den eine geplagte Wirtsfrau nach dessen Wegzug
sich äußerte, er sei zwar Abstinent gewesen und habe nicht zu ihrer
Stammkundschaft gehört, aber sie habe einige Male feststellen können,
daß er ihren Stand nicht verachtet habe, und das habe ihr wohl getan.
Wenn jener Möbelhändler sagte, er könne deswegen auf
marktschreierische Inserate verzichten, weil die Qualität der gelieferten
Ware für ihn die Reklame besorge — wenn ein Dorfkäser seinem
Lehrling die achtzig Buttermödeli zusammenschmeißt und ihm befiehlt,
die Arbeit noch einmal von vorne zu beginnen, weil er beim
Nachwägen einige Gramm Untergewicht festgestellt hat — wenn der kleine
alte Flickschneider verschämt erzählt, er habe sich sein Leben lang
Mühe gegeben, keinen Zentimeter Tuch zu veruntreuen, dann wäre
Paulus der erste, der zu solcher Berufsauffassung und Kaufmannsmoral

bravo sagte. So gehört Dienst am Kunden wesentlich zu einem
ordentlichen Kaufmannsstand. Hier aber handelt es sich nun nicht um
Möbel, Butter, Tuch, Speise und Trank, sondern um den Umgang
mit Gottes Wort. Was beim Kaufmann Tüchtigkeit und Tugend ist,
das wäre beim Prediger des Worts Versuchung und Gefahr. Der kluge
Kaufmann soll sich nach der Kundschaft richten, soll Rücksicht nehmen

und entgegenkommen, soll liefern, was begehrt wird und bestellt
ist. Aber eben das soll der Prediger des Wortes Gottes nicht. Er soll
nicht Dienst am Kunden treiben wollen, soll nicht verschweigen, was
das Stirnrunzeln der Leute und allgemeines Schütteln des Kopfes
verursachen kann. Der Prediger soll nicht reden, was ihm den Beifall einer
zahlreichen Zuhörerschaft einbringt. Das wäre genau das, was Paulus
hier ein «Krämern mit dem Wort Gottes» nennt. Was soll er denn?
Er soll «reden in Lauterkeit, aus Gott, vor Gott, in Christo». Reden in
Lauterkeit, ohne berechnende Absicht und Rücksicht. Aus Gott soll
er reden, aus dem, was Gott, sein Auftraggeber, von ihm erwartet.
Vor Gott soll er predigen, Gott ist er Rechenschaft schuldig und
nicht dem Publikum. Nicht einen noch so gutgemeinten eigenen Standpunkt

soll er verfechten; in Christo soll und darf sein Standort sein.
So ist der Pfarrer nicht Diener am Kunden, sondern «verbi divini
minister», Diener am göttlichen Wort. Es ist das Wort des Gottes, der
von sich sagt : «Denn meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und
eure Wege sind nicht meine Wege, sondern so viel der Himmel höher

1



ist als die Erde, so sind auch meine Wege höher denn eure Wege und
meine Gedanken denn eure Gedanken.» So unbestechlich ist Gottes
Wort, so unabhängig von der Parteien Haß und Gunst: «Wir sind
nicht wie die vielen, die das Wort Gottes verkrämern, sondern in
Lauterkeit reden wir, aus Gott, vor Gott, in Christo.»

Es ist tatsächlich ein Fremdwort. Es ist wie es in einem modernen
Kirchenlied heißt: «Das Wort hat Gott gesprochen / hinein in diese
Zeit. / Es ist hereingebrochen / im Wort die Ewigkeit» (Arno Pötzsch).
So oft die Ewigkeit ihren Mund auftat, hat die Zeit das als Einbruch
empfunden, als Angriff, als Einmischung, als große Störung. Wer von
diesem Wort getroffen und auf dieses Wort verhaftet wird, fängt an,
ein Fremdling zu sein, nicht aus Eigenbrötelei, sondern weil Gottes
Wort ein Fremdkörper ist. Ur in Chaldäa hört auf, Abrahams Heimat
zu sein, vom Tag an, da Gottes Wort an Abraham geschieht. Moses
in Ägypten tut gut, den Koffer zu packen, sobald Gott mit ihm redet.
Jeremia hat 13 Jahre lang ohne Erfolg gepredigt, als Fremdling in
seinem Volk. Ja, als schließlich das Unfaßbare geschah, daß Gottes Wort
Fleisch wurde, um hier unter uns zu wohnen, da heißt es : «Er kam in
sein Eigentum, aber die Seinigen nahmen ihn nicht auf.» So konnte
das Wort Gottes, als es durch Christus in die Zeit hereinbrach, nicht
anderswo existieren als schließlich am Kreuz. So fremd ist es. Und es

paßt sich nicht an. Es bleibt fremd, wie es von Ewigkeit her war, ist
und sein wird in alle Ewigkeit. Es läßt sich nichts abmarkten, «bleibt
sich selber treu, es kann sich nicht untreu werden» (Karl Barth). So
ist es entweder das Wort aus Gott, vor Gott, in Christo, oder es hat
aufgehört, Gottes Wort zu sein.

In seinem Buch : «Die Atombombe und die Zukunft des Menschen»
stellt der Philosoph Karl Jaspers den gefährlichen Ernst der Lage des

heutigen Menschengeschlechtes dar. Die Frage drängt sich ihm auf,
was dieser Generation, die da am Rande des Abgrundes angelangt ist,
allenfalls noch helfen könnte. In offener Bescheidung gibt er zu, daß
die Philosophie, das Nachdenken, der bloße Gedanke die Kraft der
Umkehr oder gar der Rettung nicht in sich trägt. Schließlich kommt
er auch auf die christlichen Kirchen zu sprechen. Vom Wort der Bibel
her, so stellt er fest, könnte diesem Geschlecht Hilfe kommen; aber,
fügt er sofort hinzu, nur, wenn es wirklich das Wort der Bibel sei;
nur wenn die Kirche den Mut aufbrächte, die Bibel in ihrer Fremdheit
gelten zu lassen, wenn sie bereit sei, resolut auf alle «menschenkennerische

Anpassung» zu verzichten, wenn sie mutig riskierte, «daß ihr
die Leute davonlaufen». Damit sagt ein Philosoph, der sich selber nicht
zu Christus bekennt, sozusagen von außen durchs Fenster herein, was
Paulus von innen her meint: Die Not, der Sündenfall der Kirche
besteht darin, daß sie Gottes Wort menschenkennerisch anpaßt,
anbiedert und so eben «verkrämert». In der Art, wie die Kirche mit dem
ihr anvertrauten Wort heute umgeht, erinnert sie an die Zeiten des
schlimmsten Ablaßhandels. Man sieht sich hier als Prediger ganz per-



sönlich auf die Waage gelegt und gefragt, wo wohl das Wort Gottes
treuer und wahrhaftiger verkündet werde — da, wo am Sonntagmorgen

scharenweise Kirchenpublikum zusammenströmt, um unverbindlich

eine Predigt zu genießen — oder aber dort, wo jener einsame
Dorfpfarrer elf lange Jahre hindurch treu und unverdrossen Gottes
Wort verkündet hat mit dem Erfolg, daß zuletzt noch durchschnittlich
fünf Leute unter seiner Kanzel sitzen. Und so wie wir Prediger, so sind
auch unsere Hörer jetzt ganz persönlich vor die Frage gestellt, was sie
am Sonntagmorgen in der Kirche suchen, ob sie lediglich denjenigen
Kanzelrednern nachlaufen, die es verstehen, Gottes Wort am
wohlfeilsten und am schmackhaftesten aufs Brot zu streichen und zu
servieren — oder aber, ob sie ohne Unterlaß und im Ernst darum beten,
daß Gottes Wort in der Kirche «in Lauterkeit, aus Gott, vor Gott, in
Christo geredet werde».

Aber, möchten wir da einwenden : Sind wir, wir auf und ihr unter
den Kanzeln, damit nicht einfach überfordert? Hält ein normaler, ein
durchschnittlich begabter Zeitgenosse den Starkstrom des Himmels
ohne Transformation in menschlichen Schwachstrom aus? Wir
räumen vielleicht Männern wie einem Apostel Paulus gerne ein, daß sie
den Umgang mit dem nackten, unentschärften Wort Gottes aushalten.
Aber Apostel sind Viertausender, sind Riesen, neben denen unsereiner
sich vorkommen mag wie ein Maulwurfshäufchen. Gehört «unsereiner»

eben nicht zwangsläufig zu jenen vielen, die Gottes Wort
verkrämern müssen? Die Antwort auf diese delikate Frage dürfen wir
dem Apostel selber überlassen : Er erzählt hier im Zusammenhang
davon, wie er nach Troas kam, tieferschüttert durch die Vorgänge in der
Christengemeinde von Korinth. Es sind dort Kräfte am Werk, die
gegen Paulus arbeiten. Sie streben nichts Geringeres an, als den Apostel
abzusetzen, sie strengen seine Entlassung aus dem Aposteldienst an.
Grund: Unfähigkeit. Sie in Korinth «können es», sie sind die vielen,
die es schon damals «konnten» und seither «können». Paulus aber
«kann» es nicht, will es nicht können, weil da, wo es sich um Gottes
Wort handelt, alles Können ein «Krämern» ist. Da ist nichts von
einem Riesen und Viertausender, aber sehr viel Unvermögen und
Schwäche. Auch ein Apostel, auch der Begnadete kennt schwache
Zustände.

Aber nun tritt etwas völlig Unerwartetes ein. Anstatt sich über
sein Unvermögen zu verbreiten, bricht nun der Apostel unvermindert
in einen anbetenden Dankesjubel aus : «Gott aber sei gedankt, der uns
allezeit Sieg gibt in Christo und offenbart den Geruch seiner Erkenntnis

durch uns an allen Orten.» Wörtlich heißt es viel stärker, konkreter:

«Gott aber sei gedankt, der uns jederzeit mit Christus im Triumphzug
herumführt.» Dabei schwebt ihm das Bild eines antiken Königs

vor, der auf dem Schlachtfeld seine Feinde besiegt hat. Man feierte
damals den «victory day» so, daß man die geschlagenen Feinde
gekettet im Triumphzug durchs Land führte. Nicht Paulus, sondern



Christus ist der starke Mann, Christus ist der Sieger und Triumphator.
Paulus ist nicht der einzige Besiegte; mit ihm zusammen laufen im
Triumphzug alle seine Mitarbeiter mit, und darüber hinaus alle, die
an Christus glauben; man traut seinen Ohren kaum, auch wir sind
jetzt eingeladen, uns dem Triumphzug Christi anzuschließen, so wie
wir als Kinder mitliefen, wenn die Dorfmusik vom Fest heimkam,
wo sie sich im edlen Wettkampf einen Kranz geholt hatte. So sind
auch wir jetzt allen Ernstes aufgefordert, einzustimmen in den
anbetenden Lobpreis: «Gott aber sei gedankt —!» Aber man beachte:
Nicht wir sind die Sieger, nicht wir triumphieren, Christus ist der
Triumphator.

Eine Hauptsorge allerdings aber bleibt nun noch übrig. Paulus und
seine Mitarbeiter, alle Gläubigen, die mit Christus im Triumphzug
mitlaufen, glauben an Christi Sieg. Sie alle sollen von ihrer Schwachheit

weg auf Christi Triumph schauen, dürfen einstimmen in den
Anbetungshymnus : «Gott aber sei gedankt —.» Aber — und eben dies
ist die nun noch verbleibende Sorge — die anderen? die noch nicht
oder nicht mehr an Christi Endsieg glauben? die Christus nicht
kennen? nicht kennen wollen oder nicht können? Und das ist doch immerhin

noch die weitaus überwiegende Mehrheit der auf Erden lebenden
Menschen! Diese können nicht von sich weg gläubig auf Christus
schauen. Was sie aber immerhin sehen, das sind Christi Anhänger und
Mitläufer, seine Gläubigen in ihren Schwachheiten, samt ihren offenbaren

Fehlern, ihrem Versagen. Nichts unter der Sonne ist ja
naheliegender, als an der Gestalt der Kirche Christi Anstoß zu nehmen.
Man vergegenwärtige sich beispielsweise, was das bedeutet, daß mehr
als ein Jahrtausend hindurch bei uns die tonangebende Regierungsschicht

die Stütze der organisierten Kirche war, und das auch zur Zeit
allgemeinen Massenelends. In Nordafrika, im Krieg zwischen einer
Nation des christlichen Abendlandes und einem Arabervolk, zählt man
bis zur Stunde (1958) 700 000 Tote. Die zweihundert Millionen Neger

Afrikas machen keinen Unterschied zwischen Christen und Weißen.

Wenn sie von uns Weißen reden, dann meinen sie uns Christen,
und wenn sie von den Christen etwas wahrnehmen, dann stellen sie
sich den weißen Mann vor. In Anbetracht solcher Tatsachen möchte
man am Auftrag, der nichtchristlichen Welt heute die Christusbotschaft

verkünden zu sollen, glatt verzagen. Gründlicher als das vom
christlichen Abendlande aus geschehen ist, kann man den Christennamen

in der weiten Welt kaum mehr in Verruf bringen. Über die
Größe dieser Hindernisse und solcher Widerstände, die der
Christusbotschaft entgegenstehen, brauchen wir einem Paulus keine Belehrung
zu erteilen. Hier folgt nun das ebenso kühne wie geheimnisvolle Wort,
in dem der ganze Abschnitt gipfelt, das Wort vom Geruch: «Christus
offenbart den Geruch seiner Kenntnis durch uns an allen Orten.»

Es gibt nichts, das sich so verborgen, so frei und unwiderstehlich
auszubreiten vermag wie ein Geruch. Wer an einem Bauernhof vorbei-



geht, oder wer bei der Tobler Schokoladefabrik an der Länggasse
vorbeikommt, merkt, was da fabriziert wird. Auch wenn alle Fenster und
Türen verschlossen sind, und wenn einer blind und taub wäre, er
riecht den penetranten Geruch. So geht vom Kreuzes- und Oster-
sïeger, so geht vom Triumphator ein Wohlgeruch der Erkenntnis aus.
Es ist kein Ort denkbar, der sich diesem Wohlgeruch Christi zu
verschließen vermag. Und was das Erstaunlichste ist, «durch uns» will
Christus diesen Geruch ausbreiten an allen Orten.

Der Geruch der Erkenntnis Christi, so führt Paulus aus, wirkt
nicht auf jedermann gleich. Es gibt welche, die, wenn sie ihn riechen,
glauben und gerettet werden, andere aber, die dann die Nase rümpfen,
am liebsten Air Fresh aufstellen, sich verschließen, nicht glauben und
verlorengehen. So wirkt der Geruch der Erkenntnis Christi bei den
einen «aus dem Tode zum Tod», den anderen aber ist er «ein Geruch
des Lebens zum Leben». So sagt der Apostel auch andernorts, das
Wort vom Kreuz sei den Griechen eine Torheit, den Juden ein Ärgernis,

uns aber, die wir daran glauben, eine rettende Kraft. Ja, Christus
selber sagt von seinem Wort, daß es binde und löse. So befremdlich,
so gefährlich frei ist Gottes Wort. So gar nicht hat einer, der diese
Botschaft verkündet, Erfolg oder Mißerfolg in seiner Hand. Auch was
wir Menschen als Mißerfolg in der Verkündigung des Worts anzusehen

geneigt sind, ist eine Wirkung dieses freien Wortes. Wir können
und sollen in der Tat nicht über es verfügen, mit ihm krämern. Es
bindet und löst, wählt und verwirft, rettet und tötet, so wie es Gott
gefällt. Gottes Wille aber ist es, daß sein Wort uns löse, erwähle und
rette, das heißt, der Geruch der Erkenntnis Christi will ein
Wohlgeruch sein. Gott aber sei gedankt, daß wir als schwache Werkzeuge,
als Gefangene, mit Christus im Triumphzug mitlaufen dürfen. Gott
sei gedankt, daß Christus den Geruch seiner Erkenntnis offenbart
durch uns an allen Orten. Gott sei gedankt in alle Ewigkeit.

Aus : Walter Lüthi, «Der Apostel». Der zweite Korintherbrief
ausgelegt für die Gemeinde. Friedrich Reinhardt AG, Basel. 1958.

Wissenschaftliche Probleme im Staatshaushalt

Einbruch der Wissenschaft in unsere Welt
Im Oktoberheft 1963 des «Bulletin of the Atomic Scientists» ist

ein Artikel von Barry Commoner über «Scientific Statesmanship»
erschienen, der auch für Schweizer Verhältnisse Gültigkeit beanspruchen
darf. Er zeigt die enge Verflechtung der Wissenschaft mit dem
Staatshaushalt, der völlig unvorbereitet der schlagartigen Entwicklung,
insbesondere in den Gebieten der Physik und Chemie, gegenübersteht.
Die Zeiten Pasteurs sind vorüber, da der Wissenschafter, gewissermaßen

von einem Elfenbeinthron aus, ein Reich der Weltabgeschieden-


	Der Wohlgeruch (2. Kor. 2, 12-17)

