
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 12

Artikel: Was können die Kirchen für den Frieden tun? (Schluss). VI., Die
Synode und Westirian ; VII., Die besondere Verantwortung
Deutschlands (namentlich der Bundesrepublik) ; VIII., Zum Zeugnis der
Kirchen

Autor: Rasker, Albert J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sondern eine Sympathie, die auf der dunklen Evidenz gründet, daß sie
zusammen reisen und daß sie sich schließlich auf die eine oder andere
Weise trotz aller Konflikte der Formulierungen beide auf ein und
demselben Gipfel wiederfinden werden? — Jeder von beiden glaubt,
zweifellos auf seine Weise und in divergenten Richtungen, ein für
allemal den Doppelsinn der Welt gelöst zu haben Bis zum Ende
vorangetrieben, werden die beiden Wege bestimmt sich schließlich
einander nähern. Denn aller Glaube steigt von Natur aus auf; und
alles, was aufsteigt, konvergiert unausweichlich.»

Wie alle Werke Teilhards ist auch dieses nicht gerade leicht zu
lesen. Die Übersetzer haben Fachausdrücke und Teilhards persönliche

Wortschöpfungen als Fremdwörter aus dem französischen Original
übernommen und sie haben Teilhards nicht sehr leicht verständlichen
Stil beibehalten. Es ist also nicht die Schuld der Übersetzer, wenn der
Leser gezwungen ist, gewisse Sätze mehrmals zu lesen, um sie zu
verstehen. «Die Zukunft des Menschen» ist wohl ein Buch, das man nie
ausgelesen haben wird: bei jeder Lektüre werden sich auf der einen
oder andern Linie neue Horizonte eröffnen. — Die deutsche Ausgabe
verdient volles Lob; in der Anordnung ist sie in einigen Punkten der
französischen überlegen. Die Übersetzung des Textes wird — soweit
wir sie verglichen haben — dem Original gerecht und bedeutet damit
eine hervorragende Leistung. B. Wicke

Was können die Kirchen für den Frieden tun?
(Schluß)

In einem weiteren Kapitel wird über Koexistenz und Wege zur
Koexistenz gesprochen; die Kirchen und Christen sollen sich bei ihren
Regierungen einsetzen für ein Durchbrechen des gegenseitigen
Mißtrauens (S. 46) ; das gilt, weil nur Vertrauen Vertrauen gewinnen kann
(S. 47). Die Synode plädiert für «offene Koexistenz», die der inneren
Dynamik der Geschichte Rechnung trägt (S. 42); die Kirchen und
Christen sollen durch ökumenische Kontakte auch durch den Eisernen
Vorhang hindurch am Dienst der Versöhnung arbeiten (S. 56).*

Wir stellen dazu fest : 1. Vielmehr als derjenige des Papstes wird dieser

Aufruf zur Friedensarbeit auf das Evangelium, auf Vergebung und
Versöhnung gegründet; von einer Grundlegung in Menschenwürde
und Naturrecht ist nicht die Rede. 2. Der Nachdruck auf die geistige
Voraussetzung des Friedens (Vertrauen schafft Vertrauen) stimmt
mit den Gedanken des Papstes überein, und ist ein starkes
Gegenargument gegen die Politik der Stärke. 3. Die Befürwortung einer
zeitweiligen Verstärkung der konventionellen Waffen ist von der evangelischen

Voraussetzung sowie von der geschichtlichen Erfahrung her

* Zu beziehen : Buchhandlung Gartenhof, GartenhofStraße 7, Zürich 4.

346



anfechtbar; dem Gebrauch solcher Waffen im Zweiten Weltkrieg (ich
denke zum Beispiel an den grausamen Angriff auf Dresden, Februar
1945) und ihrem heutigen Einsatz in Korea, Vietnam, Algerien und
anderswo gegenüber gilt kaum mehr die Bedingung, daß Mittel und
Zweck in einem redlichen Verhältnis zueinander stehen, und die
neueste Fortentwicklung solcher Waffen steht an Grausamkeit den
Atomwaffen kaum mehr nach.

Obwohl wir also einige kritische Bemerkungen zu diesem Gutachten

zu machen haben, weil wir es gerne noch radikaler und noch mehr
vom Evangelium her inspiriert sehen möchten, so wird es doch in
unserem Lande, und ich nehme an, bald auch im Ausland, seiner zu
großen Radikalität wegen angegriffen. Der Staatssekretär General
Calmeyer beklagte sich darüber, daß die Synode die Gewissen
beunruhigt habe (als ob das für eine Kirche nicht Lob sein könnte!).
Andere fragen sich, ob die Synode nicht implizite zur
Kriegsdienstverweigerung und zum Austritt aus der NATO aufgerufen habe (eine
Frage, auf welche die Synode noch nicht geantwortet hat). Professor
Patijn wirft der Synode vor, sie «fliehe aus der Geschichte» (gegenüber

Dr. Dippel, der, umgekehrt, gerade denjenigen, die auf Atomwaffen
ihr Vertrauen setzen, eine «kollektivistische Flucht aus der

Geschichte» vorgeworfen hat; meines Erachtens mit mehr Recht, denn
wenn jene Waffen gebraucht werden, hört die Politik auf, ihren Sinn,
das heißt der Vorbereitung kommender Geschichte, zu erfüllen).

Der Theologe Van Niftrik hat gegen die Synode folgende
bestimmt häretische These vertreten: «Alle Hoffnung muß gegründet
sein auf das Gleichgewicht zwischen den demokratischen und totalitären

Ländern in militärischer Hinsicht.» Diese These gründet auf der
unbewiesenen Voraussetzung, daß eine Verschiebung dieses
Gleichgewichtes zugunsten Rußlands unwiderruflich eine russische Aggression

und Besetzung zur Folge haben würde. Weder scheint diese
Voraussetzung von einer echten politischen Einsicht zu zeugen, noch ihre
Folgerung übereinzustimmen mit dem christlichen Hoffnungsbegriff.
' Inzwischen hat dieses Gutachten innerhalb und außerhalb der

reformierten Kirche zu zahlreichen und sehr bewegten Diskussionen
geführt, welche auf die Dauer die politische Meinungsbildung in meinem

Lande sicher beeinflussen werden. Es geht da um die Frage, ob
die Synode ein verbindliches Wort gesprochen habe, in dem Sinne
des apostolischen Wortes «es gefällt dem Heiligen Geiste und uns»
(Apostelg. 15,28) (so betrachtet es zum Beispiel H. Berkhof), oder ob
sie nur in einer gänzlich unsachverständigen Naivität einen Gewissensschrei

ausgestoßen habe, an dem die Sachverständigen getrost vorüber
gehen können. In den letzten Parlamentswählen haben die Pazifisten
ihre Stimmenzahl, im Vergleich zu den vorigen Parlamentswahlen,
immerhin mehr als verdoppelt; dazu haben sicher die Päpstliche Enzyklika

und das synodale Gutachten ihren Beitrag geliefert. Allerdings
sind 4% Prozent der Wähler noch nicht viel

347



VI. Die Synode und Westirian
Die Synode meiner Kirche hat schon früher einmal ein Wort zur

internationalen Politik gesagt, das damals, 1956, gegen die Meinung
der Regierung und gegen die im Volk herrschende Meinung gerichtet
war. Es war ein Aufruf zur Versöhnung mit Indonesien und zum
Aufgeben illusionärer historischer Ansprüche und Verpflichtungen. Es
endete mit einem Verweis nach dem Jesuswort: Wer sein Leben
behalten will, der wird es verlieren, wer es aber verlieren will um meinetwillen

und des Evangeliums willen, der wird es behalten» (Markus 8,
35). Dieses Wort sei auch von politischer Bedeutung, meinte die
Synode.

Man hat ihr dieses Gutachten ebenfalls sehr verübelt, und sie selber

war sogar zeitweilig ein wenig erschrocken über ihren eigenen Mut.
Als dann aber in den vergangenen zwei Jahren die Entwicklung ihr
recht gab und unser Land tatsächlich jetzt nach dem Aufgeben seiner
Ansprüche auf Westirian sofort das Wiederentstehen eines besseren
Verhältnisses zu Indonesien begrüßen darf, kann man mit Dankbarkeit

sagen : die Synode hat doch Recht gehabt.
Wie wird es jetzt sein? Wir hoffen und beten, daß auch jetzt die

Einsicht kommen wird, daß die Synode recht gesehen hat — daß diese
Einsicht kommen wird, ehe es zu spät ist. •

VII. Die besondere Verantwortung Deutschlands
(namentlich der Bundesrepublik)

Ich möchte mir hier einige Bemerkungen erlauben, was die eigene
Verantwortung des deutschen Volkes in bezug auf die Friedensfrage
betrifft. Ich erinnere dabei an Hans Iwand und die Weise, in welcher
er bereit war, für seinen Anteil die Last der jüngsten Vergangenheit
auf sich zu nehmen und, wie er, vom politischen Schuldbekenntnis
ausgehend, den Weg suchte nach einer Versöhnung des deutschen
Volkes mit seinen östlichen Nachbarn. Kurz nach dem Kriege hat
nicht nur die evangelische Kirche eine solche Haltung angenommen in
der bekannten Stuttgarter Erklärung, sondern maßgebende
Persönlichkeiten in der Politik haben in ähnlichem Sinne gesprochen; zum
Beispiel hat damals Franz Josef Strauß gesagt: «Dem Deutschen, der
je wieder ein Gewehr in die Hand nimmt, möge seine Hand abfallen.»
Damals waren die Deutschen bescheiden und fingen an, wieder
Sympathie in der Welt zu gewinnen. (Vergleiche Hans A. de Boer: Unterwegs

in Ost und West.) Wie hat sich alles geändert
Statt einer politischen Bekehrung stellt die Welt heute eine

politisch-militärische Erneuerung fest. Deutschland macht sich wieder
anheischig, die hohen Kulturgüter der Welt, die Menschenrechte und
die Religion zu verteidigen gegen alle ihre potentiellen Bedroher — mit
denselben Mitteln, mit denen es vor zwanzig Jahren dieselben Güter
aufs höchste mißbraucht und geschändet hat. Gerade gegen seine
östlichen Nachbarn möchte ein bescheidenerer Ton, als der des lauten

348



Revisionismus, etwas mehr Bußfertigkeit, etwas weniger Selbstmitleid,
ihm besser anstehen, und der würde Deutschland auch der gewünschten

Wiedervereinigung näher bringen.
In der Prager christlichen Friedenskonferenz sind in diesem Jahr,

unter Mitwirkung deutscher Brüder sowohl aus der DDR wie aus der
Bundesrepublik, einige Thesen zur deutschen Frage entwickelt worden,
an deren Formulierung ich mitarbeiten durfte und die ich Ihnen jetzt
in kurzer Zusammenfassung mitteilen möchte:

a) 7heologisch.- Vom Evangelium her wissen wir uns von Gott vor
eine konkrete Verantwortung gestellt in der gegenwärtigen Not und
Gefährdung des Menschen in unserer gespaltenen Welt. Wir wissen
aber auch von der Versuchung, eine bestimmte Gesellschaftsordnung
als unentbehrliche Vorbedingung für ein wahrhaft christliches Leben
zu proklamieren und säkulare Begriffe, wie christliche Kultur,
Menschenrechte, Selbstbestimmung, Volkseinheit, Recht auf Heimat mit
der Autorität göttlichen Willens zu proklamieren.

b) Politisch-. Es wurden sieben Thesen entwickelt (andere als die
sieben Thesen von Ulbricht, aber zum Teil damit parallel gehend : die
Begründung und die Perspektive scheinen aber wesentlich tiefer und
weiter zu sein) :

1. Das deutsche Volk soll nicht länger die Verantwortung für seine
eigene Zukunft auf andere abschieben oder einer dann wohl fatalen
Geschichtsentwicklung überlassen, sondern selber die Initiative ergreifen,

um zu neuen Verhältnissen zu kommen.
2. Es soll Spekulationen über eine erzwingbare Wiedervereinigung

aufgeben; die beiden deutschen Regierungen möchten hingegen auf
der Basis gegenseitiger faktischer Anerkennung die nötigen Regelungen
auf verschiedenen Gebieten machen und ein gewisses Maß an
praktischer Zusammenarbeit aufnehmen.

3. Ein neues Verhältnis zwischen Deutschland und seinen Nachbarn

durch einen Friedensvertrag mit Anerkennung der Oder-Neiße-
Linie würde zu der Erfahrung führen, daß eine völkerrechtlich
festgesetzte Grenze keine Trennung, sondern gerade eine Möglichkeit für
gute und fruchtbare Nachbarschaft werden kann.

4. Die Großmächte sollten gebeten werden, die beiden deutschen
Staaten aus den militärischen Bündnissystemen zu entlassen.

5. Wenn diese Bedingungen erfüllt sind, würde das Problem der
Geteiltheit viel von seiner Bitterkeit verlieren; die Mauer in Berlin, in
der die geistige und weltpolitische Krise symptomatisch und beunruhigend

sichtbar wird, würde ihren Sinn verlieren, und eine friedliche
Lösung für die Grenzfragen und alles damit verbundene menschliche
Leiden könnte angebahnt werden.

6. Eine Neutralisierung im Sinne der Rapacki-Eden-Pläne, Aufgeben

der Hallsteindoktrin, Aufnahme der DDR und der BRD in die
UNO, könnte viel zur Entspannung und zum Frieden in der Welt
beitragen.

349



7. Das Drängen maßgebender Kreise in der Bundesrepublik auf
ein Mitverfügungsrecht über Kernwaffen soll entschieden abgewiesen
werden.

VIII. Zum Zeugnis der Kirchen
Wir kommen zu einer Zusammenfassung. Die Kirche, die

Gemeinde Jesu Christi, der die Verkündigung des Wortes Gottes anvertraut

ist, kann und darf nicht schweigen zu den politischen Fragen, in
welchen es um unsere menschliche Verantwortlichkeit in ihrem größten

Umfang nach Raum und Zeit, um heute und morgen, um die
Zukunft oder das Zugrandegehen der ganzen Menschheit geht. Ihre
Fürbitte für die Obrigkeit erfolgt nicht nur, damit wir ein ruhiges
und stilles Leben führen, sondern daß allen Menschen geholfen werde
und sie alle zur Erkenntnis der Wahrheit kommen (1. Tim. 2, lì).
Aus der Fürbitte folgt die Mitverantwortlichkeit, welche sich auch
bezeugt in einer auf das Politische ausgerichteten Seelsorge und
Prophétie. Sie brauchen nicht eine religiöse Rechtfertigung ihres Tuns
oder nicht nur eine Vertröstung über ihre Sorgen, nicht nur einen
Protest, sondern besonders eine Weisung, eine Ermutigung, um auf
den Wegen des Herrn zu gehen. Soll die Kirche, die ihren Herrn und
König im Himmel bekennt und nicht umsonst Veni Creator Spiritus
betet, diese Aufgabe nicht erfüllen? Und sollen wir, die wir zur Kirche
gehören, uns nicht beteiligen an der Besinnung auf diese Aufgabe, und
vielleicht stellvertretend für sie eintreten, wo sie selber die rechte
Stellung nicht zu finden vermag?

Was verlangen, was hoffen wir von der Kirche?
1. Daß sie weiter daran geht, den Völkern und ihren Regierungen

eine Alternative zu weisen für die durch Macht beherrschte Politik,
die Alternative, die zum Frieden führt.

2. Daß sie stellvertretend für die Völker und die Regierungen
Schuld bekennt und auf dem Wege der Versöhnung, der dadurch
geöffnet wird, vorangeht. «Der Ort, an dem diese Schulderkenntnis wirklich

wird, ist die Kirche Darum kann auch nur die Kirche der Ort
der persönlichen und gemeinschaftlichen Wiedergeburt und Erneuerung

sein.» (Bonnhoeffer, Ethik, 47 f.)
3. Daß sie in ihrer ökumenischen Verbundenheit inmitten der Völker

vorbildlich existiert, ein Exempel der Koexistenz gibt, auf Grand
des ihr anvertrauten Geheimnisses der Vergebung und der Versöhnung.

4. Daß sie in dieser Koexistenz dazu mitarbeitet, daß die falschen
Vorstellungen, die die Völker voneinander haben, und die durch die
Propaganda des Kalten Krieges bis ins Mythologische gesteigert werden,

und Möglichkeiten zu einer Begegnung in Wahrheit, Freiheit,
Gerechtigkeit und Verantwortlichkeit anbahnt.

5. Daß sie sich nicht zu sehr dessen rühmt, daß sie die Versäumnisse

der Väter und Großväter in der sozialen Frage in einer
progressiven sozialen Gesinnung jetzt nachgeholt habe; sondern daß sie

350



das Problem der heute größten Bedrohung der Menschheit, das der
internationalen sozialen Gerechtigkeit und des Friedens, mit Eifer
anfasse und mit Zeugnis und beispielhafter Tat auf seine Lösung
hinarbeite.

6. Daß sie bedenke, daß heute die gefährlichsten Ketzereien nicht
auf dem Felde des Denkens, sondern auf dem des Ethos, des tätigen
Lebens, festzustellen sind. Die Verführung, anderen Göttern zu dienen
als dem Vater des einzigen Heilandes, Jesus Christus, liegt jetzt
vorwiegend auf dem Felde des politischen Ethos; mit dem Heidelberger
Katechismus zu reden: R. 95: «Was ist Abgötterei? Antwort: Anstatt
des einzigen wahren Gottes, der sich in seinem Worte hat geoffenbart,
oder neben demselben, etwas anderes dichten oder haben, darauf der
Mensch sein Vertrauen setzt.»

7. Daß sie nicht nur in den Glaubensfragen, sondern auch in den
ethischen Fragen, nicht nur für die Seele und die Ewigkeit, sondern
auch und gerade für dieses irdische Leben, alle Menschen aufruft, das
Leben mit Gottes Verheißungen und Geboten zu wagen.

8. Das bedeutet dann auch, daß man nicht mehr mit Bismarck
behauptet: die Bergpredigt sei zwar gut, aber mit ihr könne man keine
Politik machen. Damit sind wir jetzt ad absurdum geraten. Und wir
kehren die Sache um : es ist nicht wahr, daß man mit der Bergpredigt
keine Politik machen kann. Uns ist klar geworden, daß es ohne sie
erst recht nicht geht.

9. Darum wehren wir uns gegen die Behauptung, die Pazifisten
seien Utopisten; diejenigen, die ihr Vertrauen auf die Macht gesetzt
haben, seinen Realisten. Die Sache ist umgekehrt: die Machtpolitiker
sind Utopisten — wenn sie ihre Mittel wirklich einsetzen, geht der
Zweck, den sie damit anstreben, zugrunde; die Pazifisten sind die
einzigen Realisten — denn die Welt wird auf dem Wege des Friedens
eine Zukunft haben oder es wird für sie überhaupt keine Zukunft
mehr geben.

So erwählet euch heute, wem ihr dienen wollt (Jos. 24, 15).
Albert J. Rasker

An unsere Leser

Wenn wir der Dezemberausgabe der «Neuen Wege» eine
Broschüre des Nobelpreisträgers Professor Max Born beilegen, so
geschieht es, weil in der Radiobotschaft, aus der die Schrift hervorgegangen

ist, sowohl der hervorragende Wissenschaftler als auch eine
große Persönlichkeit der deutschen Gegenwart zu Worte kommt. Wie
wir vor Jahren den Entschluß der Göttinger Professoren begrüßten, so
empfinden wir diese Äußerung, die in einfacher Menschlichkeit, aber
mit der Autorität des Denkers sich über «die Hoffnung, die uns
bleibt», ausspricht, als packenden Appell.

351


	Was können die Kirchen für den Frieden tun? (Schluss). VI., Die Synode und Westirian ; VII., Die besondere Verantwortung Deutschlands (namentlich der Bundesrepublik) ; VIII., Zum Zeugnis der Kirchen

