
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 10

Artikel: Weh euch, ihr Reichen! : Einige Überlegungen zu Jakobus 5, 1-6

Autor: Floris, Ennio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weh euch, ihr Reichen!
Einige Überlegungen zu Jakobus 5, 1—6

Mehr noch, anstatt danach zu trachten ein Gegenüber des Arbeiters

zu werden, hat er sich hinter seine Reichtümer verschanzt, um
durch sie auf politische und wirtschaftliche Macht Anspruch zu
erheben. Hier ertönt ein Schrei von Jakobus, der bis in unsere Tage
hallt : «Man hat euch nicht Widerstand geleistet.» Er erhebt sich gegen
die Welt, die sich der Macht des Geldes niemals widersetzt hat. Er,
der Arbeiter, konnte nicht Widerstand leisten gegenüber den Reichen,
denn seine Freiheit ist Schein, da er ja durch einen persönlichen
Arbeitsvertrag gebunden ist. Er ist der Partner, der keine Bedingungen
stellen kann, denn der Lohn ist ihm nötig für das tägliche Brot. Sein
Elend zwingt ihn, den Bedingungen seines Herrn nachzugeben, trotz
der Freiheit, die ihm der Vertrag gibt.

Die Welt leistet keinen Widerstand, weil sie verfault ist durch das

Geld, und die Arbeiter auch nicht, weil sie untereinander nicht einig
sind. Der Lohn kann in ihren Händen nicht zu einem Ansprach werden,

weil er keine Kraft, keine Macht in der Welt darstellt. Die soziale
Folge des Taglohnes ist der Triumph des Reichen über den Armen,
ist der Mord am Armen. Jakobus schreit gegen die Reichen: «Ihr habt
den Gerechten verurteilt, ihr habt ihn getötet.» In dem Arbeiter, dessen

Persönlichkeit und sogar dessen Existenz getötet wurde, sieht
Jakobus die Fortsetzung des Verbrechens, das Kain gegen seinen
Bruder Abel beging, ein Verbrechen, das Jesus selbst angeklagt und
gesühnt hat, er, der Gerechte in Person (Matth. 23, 35). Der Arbeiter
wird in der Schrift dargestellt als die Personifizierung des Gerechten
in der Welt, jedoch nicht im paulinischen Sinn des Wortes, das heißt
gerechtfertigt von seiner persönlichen Sünde, sondern gerade in dem
Sinne, daß er den Anspruch der Gerechtigkeit gegenüber der
Ungerechtigkeit darstellt, weil er in seinem Fleisch das Zeichen der
Ungerechtigkeit der Welt trägt.

4. Aus diesem Grunde «schreit der Lohn der Arbeiter, die eure
Ländereien eingeerntet haben» Er schreit wie die Erde wegen des
Mordes an Abel, wegen des Meuchelmordes an Zacharias, wegen der
Kreuzigung Christi. Er schreit, weil er das Zeichen einer Ungerechtigkeit

ist, die Gott nicht ertragen kann. Er, der Hüter der Gerechtigkeit,
der Garant des Arbeitsvertrags.

Hier müssen wir den Text vertiefen, denn der Lohn, wenn er auch
ein Schrei ist, der von der Erde zum Himmel dringt, gelangt nur dann
zu den Ohren des Herrn, wenn er von den Arbeitern als Ansprach
erhoben wird: Es ist nicht der Schrei des Lohnes, der zum Himmel
dringt, sondern die Stimme des Arbeiters. Indirekt wirft Gott den
Arbeitern ihr Schweigen, ihre Passivität, ihre Uneinigkeit gegenüber
dem Unternehmer vor. Er wirft ihnen vor, daß sie wie eine Herde
Schafe waren und eher ihren persönlichen Nutzen als das Wohl aller

277



gesucht haben. Damit der Schrei des Leidens und der Ungerechtigkeit
von Gott gehört werde, muß er sich in die Stimme von Menschen
verwandeln, und, unterstreichen wir es, diese Menschen werden in der
Schrift dargestellt nicht als im Tempel betende, sondern als auf ihrem
Felde arbeitende, die protestieren, drohen, sich widersetzen,
revoltieren. Ihre Stimme ist wie das Gemurmel einer Menge, die in menschlicher

Dimension verbleibend dennoch zu den Ohren Gottes gelangt.
Gott wartet nicht, daß der Mensch ihn anerkenne, um zu seiner

Hilfe zu eilen, denn er ist Jahve, Derjenige, welcher in der Geschichte
des Menschen gegenwärtig ist, Derjenige, welcher mit dem leidenden
Menschen ist, mit dem unterdrückten Gerechten. In verhüllter Form
zieht Jakobus eine Parallele zwischen der Lage des Arbeiters und den
Stämmen Jakobs unter der ägyptischen Sklaverei (2. Mose 3, 7—9).
Auch hier war das Volk eine Herde von Schnittern, die für den Profit
des Reichen arbeiteten, und auch hier leistete das Volk keinen Widerstand,

kannte auch Gott nicht, hatte den Herrn seiner Väter vergessen.
Und Gott hatte Schweigen bewahrt während langer Jahre, weil der
Schrei des Leidens und der Sklaverei sich nicht in menschliche Schreie
verwandelte. Doch sobald die Menschen sich ihres Zustandes der
Ungerechtigkeit und Sklaverei bewußt werden und gegen ihren
Unterdrücker zu murren beginnen, vernimmt Gott ihre Stimme, Er kommt
und Er enthüllt sich. Er will, daß die Arbeiter, getrennt und Sklaven,
sich ihrer Menschlichkeit und ihrer Einheit bewußt werden, für sich
wie für die Welt. Sein Eingreifen fällt zusammen mit dem Bewußtwerden

der Einheit und der sozialen Persönlichkeit der Arbeiterschaft.
5. Jakobus — und das ist auf den ersten Blick erstaunlich —

begnügt sich nicht zu sagen, daß die Stimme der Schnitter zu den Ohren
des Herrn gelangt; er fügt hinzu «zu den Ohren des Herrn der
Heerscharen», und bedeutet so, auf welche Art Gott in der Arbeiterschaft
eingreift. Dieser bei den Propheten häufige Ausdruck bedeutet immer,
daß Gott nicht allein mit seiner himmlischen Macht handelt, sondern
auch mit einer menschlichen Armee (Jes. 23, 9; Jer. 11,20; 39,16;
44, 9; 46, 10, usw.). Er ist der Herr der Heerscharen, gerade weil er
diese Menschen, die eins geworden sind, wie eine Armee verwendet,
um die Gerechtigkeit zu verwirklichen, für die sie in der Welt gelitten
haben. Diesen Schnittern, die sich jetzt ihrer Einheit bewußt sind,
vertraut Gott eine ihm eigene Rolle an : Die Verteilung der Reichtümer
in der Welt zu verwirklichen. Der Vertrag hört auf, persönlich zu
sein, um ein Gesamtvertrag zu werden. Es ist nicht mehr das schwache
isolierte Individuum, das für seinen Herrn zu einem Gegenüber wird,
es ist die Arbeiterschaft, es ist ein Volk, eine Klasse. Wohlverstanden,
Gott vertraut diesem Heer nicht das Schwert an; die Waffe, die er
ihm gibt, ist sein Lohn, das heißt das Recht auf Arbeit. Der Arbeiter
wird also frei, Herr seiner selbst, in der Begegnung mit dem Unternehmer

mächtig bewaffnet, um Widerstand zu leisten und zu siegen.
Dieses Volk der Schnitter wird in die Geschichte geworfen wie das

278



jüdische Volk zur Eroberung des gelobten Landes. Denn Gott sendet
das Arbeitervolk zur Eroberung der Erde als Reichtum des Menschen.
Doch das ist kein Krieg, es ist ein Marsch zum Kampf in der Wüste.
Der Arbeiter muß es wissen: Nicht in einem Augenblick soll er die
Mission erfüllen, die Gott ihm anvertraut hat, «40 Jahre» wird er
dazu brauchen, eine Periode der Geschichte. Einer Sache muß er in
jedem Fall sicher sein : Er darf weder weichen, noch jemals die Erde,
die ihm verheißen ist, aus dem Auge verlieren, er soll eintreten in das
Land, wo Milch und Honig fließen, wo das Schaf mit dem Löwen
weiden wird (Jes. 11, 6), wo durch die gerechte Verteilung der Reichtümer

die Menschen zu Glück und Brüderlichkeit gelangen werden.
Er soll diesem Ziel zustreben, selbst wenn er die Revolution riskiert,
denn wenn sie entfesselt wird, so ist es wegen des Widerstandes der
Reichen. Dann wehe jenen, durch welche der fortschrittliche und friedliche

Marsch der Heerschar Gottes für die Verwirklichung der sozialen

Gerechtigkeit in eine Revolution verwandelt wird

Das Urteil, das Jakobus über die Reichen fällt, muß im Licht dieser

Perspektive gedeutet werden. Der Unternehmer, Verwalter der
Güter Gottes, muß auf seine Reichtümer verzichten. Zu diesem
Verzicht mahnt ihn Gott durch Jesus Christus stets: «Geh hin, verkaufe
alles, was Du hast und gib es den Armen» (Luk. 12, 33; Matth. 19, 21 ;
Mark. 10, 21 ; Luk. 18, 29). Gott befiehlt ihm zu gehen, das heißt dem
Marsch der Arbeiterschaft zu folgen; er fordert ihn auf zu verkaufen,
das heißt seinen Schatz in Kapital umzuwandeln und auf den persönlichen

Profit von diesem Kapital zu verzichten, um ihn mit den Arbeitern

zu teilen. Der Reiche, der Gottes Stimme vernimmt, muß immer
in der Dynamik und im Fortschritt des neuen Gesellschaftsvertrags
leben. Er darf dieser Marschbewegung des Heeres nicht widerstehen,
noch darf er fürchten, nach und nach seine Maske abzulegen, um sich
unter dem wahren Gesicht des menschlichen Verwalters göttlicher
Güter zu zeigen. Denn sein Verzicht hat nicht zum Ziel die Vernichtung

seiner menschlichen Persönlichkeit, sondern die Entdeckung dieser

Persönlichkeit, nicht den Verlust seiner Kapitalien, sondern ihren
Erwerb durch alle in der Gerechtigkeit, nicht das Schwinden der
Macht, sondern ihre Ausübung, indem er seine eigene Person in den
Dienst der andern stellt, in Gleichheit und Liebe.

Das Urteil, das Jakobus über die Reichen fällt, ist bedingt durch
ihre Weigerung, mit dem Arbeitervolk in dieser göttlichen Perspektive
zu marschieren. Es ist ein doppeltes Urteil über ihre Reichtümer und
ihr Fleisch : über ihre Reichtümer, weil sie ihm zwangsweise entrissen
werden, wenn sie untätig und unproduktiv bleiben, über ihr Fleisch,
weil sie durch Leiden, Kummer und Gewalt gezwungen werden, wenn
sie sich weigern, auf ihre Macht zu verzichten.

Aus «Christianisme Social» von Ennio 7loris (Übersetzer Ch. H.)

279


	Weh euch, ihr Reichen! : Einige Überlegungen zu Jakobus 5, 1-6

