
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 9

Vereinsnachrichten: Unsere Herbsttagung (8. September 1963)

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Herbsttagung
8. September 1963

Der Vortrag «Was können die Kirchen für den Frieden tun?»,
den Professor Rasker an den Beginn unserer Tagung stellte, war für
uns Religiös-Soziale der Schweiz ein echter Anlaß zur Gewissensforschung.

Wo in der Schweiz hat eine Kirchensynode den Mut
aufgebracht, die Nuklearbewaffnung, als mit dem christlichen Glauben
nicht vereinbar, ohne Vorbehalt zu verurteilen? Wie kommt es, daß
trotz jahrzehntelangem Bestehen einer religiös-sozialen Bewegung in
der deutschen Schweiz Gedanken, wie sie auch von uns je und je
geäußert wurden (vergleiche Prinzipienerklärung Seite 243), kein
stärkeres Echo finden?

Wir hoffen jenen Lesern, die nicht an der Tagung teilnehmen
konnten, wenigstens auszugsweise vorlegen zu können, was uns
Professor Rasker in so eindringlicher Weise zu bedenken gab.

Der Nachmittag war dem Vortrag von Prof. Rasker gewidmet
über «Voraussetzungen christlicher Existenz in kommunistischen
Ländern». In mehreren Thesen zusammengefaßt zeigte der Vortragende
zunächst wesentliche Züge der kommunistischen Theorie auf und bot
so die Grundlage für eine Stellungnahme des Christen.

Die Russische Revolution von 1917 ist kein geringerer Wendepunkt
in der Geschichte als die Französische Revolution von 1789. Gegen
diese setzte damals von christlicher Seite eine Abwehr ein wegen der
Umwälzung, die sie anstrebte, wegen ihres Atheismus und wegen der
Unmenschlichkeit in ihrer Praxis. Man bot gegen die Revolution das
Evangelium auf. Aber es entstand nur zu bald ein Kurzschluß im Denken,

der die Restauration mit dem Evangelium verband. Das war
geschichtlich nicht von Dauer. Vielmehr sind heute unsere christlichen
Freiheitsgedanken und das ganze Christentum weitgehend von der
Französischen Revolution her bestimmt. Die bürgerliche Ordnung des
Westens hat Linien der Französischen Revolution weiter ausgezogen
und sich dadurch gesichert gegen die radikalen Forderungen des
Kommunismus. Aber wenn darum wir vielleicht keine Angst vor ihm zu
haben brauchen, dürfen wir ihn doch nicht nur von uns aus betrachten.

Als Bürger der Welt dürfen wir uns nicht auf eine Insel zurückziehen.

Wir müssen bedenken, daß unsere bürgerliche Ordnung für
manche Völker eine Bedrohung war. Unsere entrüstete Defensivhaltung

gegenüber dem Kommunismus ist darum unzureichend. Wir
sollten durch die Freiheit, die uns das Evangelium schenkt, eine bessere
Einsicht erringen in die Welt des Kommunismus.

Dieser trägt in mancher Hinsicht die Züge einer christlichen
Häresie. (Toynbee: der Marxismus — ein Blatt, ausgerissen aus dem
Buche des Christentums und falsch gelesen. Hromadka: Die Quellen
der kommunistischen Einsichten stammen aus den Quellen des
Christentums. Auch Tillich und andere weisen die Parallelen zwischen

262



dem Kommunismus und dem Christentum nach.) Man kann Einzelheiten

anführen: er ist eine Erlösungslehre; er hat ein heiliges Buch
und eine Dogmatik; er hat einen Glauben (der heißt «Wissenschaft»);
er hat eine Theokratie (die «Gesellschaftsordnung»), er hat einen
Gott (der ideale Mensch) und er hat ein drittes Rom (nämlich Moskau).

— Er ist eine atheistische Erlösungsreligion. Aber es ist falsch, zu
sagen, er sei der Antichrist. Sondern er ist gegen die Christlichkeit —
weil wir so schlechte Christen sind

Falsch an ihm ist, daß er eine Teilwahrheit als ganze Wahrheit
ausgibt. Dem Christen kann der Sozialismus unmöglich die letzte
Erklärung der Welt sein. Hromadka: Der Sozialismus ist wie ein
Eisenbahnzug, der nicht bis zur letzten Station weiterfährt. Und darum
wird die Geschichte der Menschheit beim Kommunismus nicht enden.
Die Bewegung geht weiter. Ihr Ziel und ihre Grenze ist nur das Reich
Gottes.

Sich selbst versteht der Kommunismus als ein atheistischer
Humanismus. Ihn nur als Totalitarismus zu sehen, erschwert das Verständnis
und erschwert die Begegnung. Er ist keineswegs notwendig inhuman.
(Warum war er es dann vielfach in der Praxis? der Berichterstatter.)
Man täte besser daran, Anzeichen von Humanität bei ihm ernst zu
nehmen, anstatt sie nicht zu glauben. Religion ist ihm Hemmung der
Entwicklung. Seine Haltung zu ihr ist daher die einer mehr oder weniger

toleranten Abweisung.
Wie gestaltet sich bei dieser geistigen Haltung das Leben und die

Arbeit der Kirche in der Praxis?
Das ist innerhalb der kommunistischen Länder von Land zu Land

sehr verschieden und auch in den verschiedenen Zeitperioden sehr
unterschiedlich. Der Redner erläuterte ihre Situation im Vortrag und
in der anschließenden Diskussion (in der sehr konkrete Fragen
gestellt wurden, zum Beispiel nach dem Einkommen der Priester — es
ist wesentlich geringer als das eines gelernten Arbeiters!) an Hand
vieler erlebter, interessanter Einzelheiten. — Den ehrenvollen Platz,
den sie früher einnahm, hat sie nicht mehr. Aber sie hat gelernt, das
nicht so wichtig zu nehmen. Auch den Atheismus der Atheisten nicht
so wichtig zu nehmen. Sie lebt heute mit dem kommunistischen Staat
zusammen wie ein Ehepaar in einer schlechten Ehe. Aber in einer
solchen ist dem Partner nicht gedient, wenn der Dritte, statt zu
vermitteln und zu erleichtern, soweit er kann, ihn nur in seiner Ablehnung

oder Feindschaft bestärkt und ihm das Zusammenleben dadurch
erschwert. Damit ist die Aufgabe der Kirche im Westen zu diesen
Fragen schon angedeutet. Sie könnte auch mithelfen, daß West und
Ost ihre mythischen Angstvorstellungen voreinander überwinden.
Propagandistische Fiktionen statt gegenseitiger Information sind eine
Gefahr. Sie kann nur aufgelöst werden durch ehrliche friedliche
Koexistenz. Die Kirchen sollten in einer beispielhaften Koexistenz zueinander

stehen. Dann wird diese auch in der Welt sich leichter einstellen.

263



Die anschließende Diskussion förderte hauptsächlich interessante
Einzelheiten zutage. In der Einleitung zu ihr, die auch ein Schlußwort

zum Vortrag war, beleuchtete Dr. Kramer scharf, daß die
Kirchen im Osten — und auch wir — in unserem Ja zu dem, was gut ist
am Kommunismus, nicht weiter gehen dürfen, als die Weltanschauung
des Christen es erlaubt. Durch eben dieses Ja erwerben wir das Recht,
auch Nein zu sagen zu dem was wir für falsch halten : Nämlich zum
Kommunismus als Ifte/tanschauung.

t
Es war eine anregende, gut besuchte, schöne Tagung. H. H.

HINWEIS AUF BÜCHER

Helmut de Terra-. «Mein Weg mit Teilhard de Chardin», Forschungen und Erleb¬

nisse, C. H. Beck, München. 1962.

In der reichen Literatur über Teilhard de Chardin nimmt dieses Büchlein des

Geologen De Terra eine besondere Stellung ein. Es zeigt Teilhard an der Arbeit im
Gelände, und das Bild, das durch die Reisebriefe in uns entstanden ist, wird ergänzt
durch die Beobachtungen eines Reisegefährten, der in Teilhard nicht nur den
Wissenschafter zu schätzen weiß, sondern vor allem auch den Menschen. Den Menschen
in den Beziehungen zu seinen Gefährten, im Verhältnis zur Arbeit, zu den
Beschwerden, aber auch im Horchen auf die Natur, im intuitiven Erfassen der
Zusammenhänge, die er dann mit sorgfältigen Beobachtungen begründet. Interessant
sind auch einige kurze Hinweise auf verwandte Erkenntnisse bei Alexander von
Humboldt, Ernst Haekel und Edgar Dacqué.

De Terra ist stark beeindruckt von dem Glücksgefühl, das dem Wesen
Teilhards die Spannkraft verlieh und das sehr vielen Forschern und Gelehrten fehlt. Es
kam bei Teilhard wohl aus der Erkenntnis, daß alles Schaffen ein Beitrag zum
großen Ziel der Schöpfung ist. Der Verfasser gibt auch eine ganz kurze Zusammenfassung

von Teilhards Réflexions sur le bonheur und erwähnt die Lebensregeln, die
Teilhard aus seinem kosmischen Lebensgefühl heraus aufstellte. Die Vereinigung,
der die Menschheit zustrebt, hat schon im gemeinsamen Wirken von Wissenschaft
und Technik begonnen, aber es ist wichtig, daß dieser Zusammenschluß sich nicht
in einem geistigen Vakuum entwickelt, das heißt ohne den geistigen Betriebsstoff,
ohne rechte Glaubenswerte und auch ohne Verwendung unserer wissenschaftlichen
Kenntnisse vom Menschen. Die Entwicklung der letzten Jahre hat uns gezeigt, daß
es unverantwortlich wäre, weiterhin die Entscheidung über Sein oder Nichtsein
einigen wenigen Menschen anheimzustellen. «Nie erschien das Geschick der Menschheit

so zerbrechlich, nie aber hing es auch so sehr vom Glauben an den Menschen
ab wie heute.»

Mit dem Hinweis auf die humanistische Reserve, die sich schon gebildet hat
in einigen führenden Wissenschaftern, wie Einstein, Heisenberg, Bertrand Russell
und Julian Huxley, zu denen sich «Scharen von andern, die aus irgendeinem Glauben
heraus schöpferisch tätig sind», gesellen, zeigt der Verfasser, wie schon die Geschichte
der letzten Jahrhunderte durch Menschheitsideen bestimmt wurde und sogar, wie
im Falle Mahatma Gandhis, von einzelnen konstruktiv beeinflußt werden konnte.
Teilhard dachte an eine «menschliche Front», eine vom einzelnen ausgehende
Aktivierung des Wissens um Herkunft und Bestimmung des Menschen. Seine Thesen
sollten allen zugänglich werden — nicht nur den Mitgliedern seiner oder anderer
Konfessionen. Diese universelle Tendenz macht die ungeheure Bedeutung Teilhards
für einen konstruktiven Aufbau der Zukunft aus. B. W.

264


	Unsere Herbsttagung (8. September 1963)

