
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 7-8

Artikel: Götter und Titanen

Autor: Förster, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Götter und Titanen

Wer die politischen und wirtschaftlichen Ereignisse, Entwicklungen
und Krisen der Gegenwart nur vom politischen oder wirtschaftlichen

Standpunkt aus erklären will, der kommt zu keiner Erkenntnis.
Denn vom Standpunkt der wirtschaftlich-politischen Interessen fehlt
bei fast allem, was die heutige Kulturmenschheit auf jenen Gebieten
in Szene gesetzt hat, nicht nur das tiefste moralische Fundament,
sondern auch die oberste geistige Zielsetzung. Man muß doch wohl
annehmen, daß sich in jenen Krisen des materiellen Lebens tiefere seelische

Krisen auswirken, deren Schaumblasen wir an der Oberfläche
sehen, deren eigentliche Natur aber sich nur dem tieferdringenden
Beobachter erschließt. Was ist die alles bestimmende Krise unserer Zeit?
Es ist das Thema des großen antiken Pergamonaltars : der
Entscheidungskampf zwischen Göttern und Titanen — die offene Kampfansage

der langsam entfesselten dämonischen Mächte gegen die
Oberherrschaft des Göttlichen in Seele und Gesellschaft. Dieser Kampf
geht ewig vor sich, er ist das Grundthema der Weltgeschichte — aber
wie die Feuerwut der Vulkane lange nur gedämpft in der Tiefe grollt
und die Erde erzittern läßt, zu anderer Zeit jedoch sich breit auftut
und gegen den Himmel dampft und speit, so geht es mit dem Aufruhr
der Dämonen: es gibt Zeiten, in denen sie die Stunde für gekommen
erachten, mit offenem Feuerbrand gegen den Himmel anzustürmen.
Von solchen Zeiten — wie wir sie heute erleben — heißt es: «Die
Lauen werden ausgespien.» Das Böse reckt sich in furchtbarer
Folgerichtigkeit empor, wirft alle Masken ab, scheut sich vor keiner Niedertracht

— dem ist die höhere Welt nur gewachsen, wenn auch sie alle
Halbheiten ausstößt, alle ihre Kräfte in der höchsten Logik ihres
Bekenntnisses sammelt. Solche Sammlung im Allerheiligsten ist in dem
Gotteswort gemahnt: «Du sollst keine anderen Götter haben neben
mir!» Nur im Gehorsam gegenüber diesem Wort erleben wir die großen

Zeitalter der Logik, wo Ja und Nein in ganzer Entschiedenheit
gesprochen werden, wo der Mensch seine ganze Wirklichkeit offenbart,

wo Göttliches und Titanisches zur letzten Kraftmessung
zusammenstoßen. Kultur und «Zivilisation» täuschen uns über diese
Wirklichkeit hinweg, lassen uns die Macht des Dämonischen in und außer
uns unterschätzen und die Macht des geistigen Lebens in und um uns
ebenso überschätzen. Darum brechen die Dämonen gerade dann hervor,

wenn die Götter ihres Sieges sicher scheinen.

Wer unsere Zeit in der Tiefe verstehen will, der muß die
Offenbarung des Johannes lesen; wer sie verstehen will, der muß sie von
unserer Zeit aus lesen. Dann erst begreift man den weltgeschichtlichen

und überweltlichen Umfang des Evangeliums; erst das, was
die Apokalypse in ungeheuren Bildern vom Kampf der Engel und der
Dämonen, von der Herrschaft des Tieres in der Menschengeschichte,

193



vom endlichen Sieg des Lammes und vom Letzten Gericht über alles
Geschehen und Unterlassen erzählt, diese erhabene Logik der unsichtbaren

Welt und ihrer Geschichte — hinter allem, was die sichtbare
Geschichte verworren daherstammelt, in lauter Bruchstücken und
Widersprüchen, unentwirrbar und sinnlos —, erst das gibt uns eine
tiefe Ahnung von dem, was die Erscheinung Christi in dieser Welt
bedeutet, was sie im Menschen und in der Gesellschaft entfesselt und
gebunden hat, was sie vom Rätsel des Bösen in der Welt und dem
Geheimnis Gottes erschreckend und tröstend enthüllt. Alle Werke der
technischen Naturbemeisterung sind nichts im Vergleich zu diesem
Geistessieg über die bloße Natur, ohne welchen all unser Triumph
über die äußere Natur immer aufs neue in Gefahr ist, den Mächten
der Unterwelt dienstbar gemacht zu werden. Im Kreuze Christi hat
sich die obere Welt für alle Zeiten jener unteren Welt entgegengestellt,

nicht um das natürliche Leben zu verneinen, sondern um die
Macht der Natur durchgreifend der Macht des Geistes zu unterwerfen.

Kein Geringerer als Nietzsche hat seinen Zeitgenossen zu klarstem

Bewußtsein gebracht, was die Vernichtung all jener obersten
geistigen Gewißheiten für die gesamte menschliche Kultur, also doch
für den Triumph alles höheren Menschentums über die untere Welt,
bedeutet: «Ihr habt Gott getötet», ruft er den Modernen zu, «aber ihr
wißt noch gar nicht, was geschehen ist, welches Meer ihr
ausgeschöpft, von welcher Sonne ihr euere Erde losgekettet habt! Es wandert

noch, es hat euere Ohren noch nicht erreicht.» Er warf den
Modernen vor, sie hätten zwar das religiöse Dogma zerschlagen, dessen
moralische Folgerungen aber vorsichtigerweise beibehalten, obwohl
der Naturalismus doch zu ganz anderen Konsequenzen führen müsse.
«Lügenbrücken zu veralteten Idealen» nennt er solche Halbheiten.
«Ich will euch die alte deutsche Rechtschaffenheit lehren», ruft er
diesen noch nicht ganz befreiten Freidenkern zu. In der Tat haben
das 18. und das 19. Jahrhundert die Voraussetzungen der christlichen
Theologie langsam zu unterminieren versucht, aber die letzten
praktischen Konsequenzen der Zerstörung noch nicht gezogen. Im 20.
Jahrhundert beginnen allmählich die Häuser einzustürzen, und ganze
Familien werden lebendig begraben. Ist unsere Zivilisation nicht mit
einem riesigen Kraftwerk zu vergleichen, dessen zentrale Kraftstation
plötzlich zu versagen beginnt? «Ihr habt vergessen, daß die Trauben
von meinem Weinstock sind», wird in der Offenbarung des Johannes
den selbstgewissen Menschen zugerufen, die nicht ahnen, wovon
irdische Sicherheit und ihre sogenannte Zivilisation im letzten Grunde
getragen wird.

Allerlei Sturmzeichen in Ost und West zeigen, daß wir einer
Auflösung der menschlichen Gewissensbestände entgegengehen, einer
Herrschaft des kollektiven Tieres, einer Diktatur der Feindschaft, von
deren letzten Auswirkungen wir heute erst eine leise Ahnung haben.
Es können Zeiten kommen, in denen die Menschen einander ins Haus

194



laufen werden, um sich gegenseitig zu erdrosseln, und die überlebenden

davon reden werden, als kämen sie von einer Teevisite; eins ist
klar: Wir leben in einer Wirklichkeit, die noch zaudert, ihre ganze
Logik zu entfalten und mit den letzten Hemmungen aufzuräumen, die
letzte Scham abzutun — niemand weiß, wann ein ganz großer
Zusammenbrach kommt, der von außen nach innen geht oder von innen
nach außen. Alle Vorbedingungen sind erfüllt, um das Reich der geistig

gesteigerten Tierheit und der seelisch vertieften Barbarei
aufzurichten. Wir dürfen uns nicht durch vorübergehende «Stabilisierungen»

über die Bodenlosigkeit aller Zustände und Sicherheiten täuschen
lassen; der heutige Mensch gleicht einem Bergsteiger, der abstürzt, sich
aber im Fall noch einige Zeit an einem Alpenrosenstrauch «stabilisiert»;

dann rollt er weiter, ein Tannenbäumchen hält ihn auf, das er
bald mit sich in die Tiefe reißt, schließlich stürzt er in die letzte Tiefe
und «stabilisiert» sich mit zerschmettertem Kopf auf dem untersten
Felsen.

In der obigen Betrachtung sprechen wir mit letzter Offenheit von
der ganzen Größe der Gefahr, die dem modernen Menschen droht.
Dies geschah nicht, um unsere Zeitgenossen zu entmutigen, nein, es
wurde gewagt, weil wir alle jener Gefahr und ihrer furchtbaren Logik
nur dann entrinnen können, wenn wir ihr tapfer in das schreckliche
Gesicht sehen und uns aus tiefster Seele zur Umkehr entschließen,
bevor es zu spät ist.

Aus «Angewandte Religion» von 7riedrich Wilhelm Törster, Verlag

Herder KG, Freiburg im Breisgau, 1961, 186 Seiten.

Josefine Helbling achtzigjährig

Im Sommer 1926 besuchte der Schreibende, zusammen mit unserem

Freund Georg Scherrer, von St. Gallen aus einen Ferienkurs, den
die deutschen religiösen Sozialisten in Meersburg am Bodensee
veranstalteten. Der Kurs wurde vom Bundesvorsitzenden Erwin Eckert,
damals Pfarrer in Meersburg, geleitet, einem zündenden Redner, der
später zum Kommunismus übertrat, sein Mannheimer Pfarramt verlor
und in der Hitlerzeit wie auch nachher viel und schwer zu leiden hatte.
Unter den Kursteilnehmern waren auch zwei eng befreundete Luzerner

Lehrerinnen, Nina Müller und Josefine Helbling, die beide — ein
tapferes Wagnis im katholisch-konservativen Luzern — der
Sozialdemokratischen Partei beigetreten waren. Nina Müller habe ich seither
nie wieder gesehen (sie ist meines Wissens Ende der vierziger Jahre
gestorben), hingegen im Manuskript ihr großartiges, aus vieljährigen
Forschungen erwachsenes Werk über den Katholizismus und die
soziale Frage gelesen, das — ein wahrer Jammer — nie einen Verleger
gefunden hat. Josefine Helbling habe ich in all den Jahren seither im-

195


	Götter und Titanen

