Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 7-8

Artikel: Gotter und Titanen

Autor: Forster, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gotter und Titanen

Wer die politischen und wirtschaftlichen Ereignisse, Entwicklun-
gen und Krisen der Gegenwart nur vom politischen oder wirtschaft-
lichen Standpunkt aus erkliren will, der kommt zu keiner Erkenntnis.
Denn vom Standpunkt der wirtschaftlich-politischen Interessen fehlt
bei fast allem, was die heutige Kulturmenschheit auf jenen Gebieten
in Szene gesetzt hat, nicht nur das tiefste moralische Fundament, son-
dern auch die oberste geistige Zielsetzung. Man mufl doch wohl an-
nehmen, daf§ sich in jenen Krisen des materiellen Lebens tiefere seeli-
sche Krisen auswirken, deren Schaumblasen wir an der Oberfliche
sehen, deren eigentliche Natur aber sich nur dem tieferdringenden Be-
obachter erschliefit. Was ist die alles bestimmende Krise unserer Zeit?
Es ist das Thema des groflen antiken Pergamonaltars: der Entschei-
dungskampf zwischen Géttern und Titanen — die offene Kampf-
ansage der langsam entfesselten dimonischen Michte gegen die Ober-
herrschaft des Géttlichen in Seele und Gesellschaft. Dieser Kampf
geht ewig vor sich, er ist das Grundthema der Weltgeschichte — aber
wie die Feuerwut der Vulkane lange nur gedampft in der Tiefe grollt
und die Erde erzittern 1if3t, zu anderer Zeit jedoch sich breit auftut
und gegen den Himmel dampft und speit, so geht es mit dem Aufruhr
der Diamonen: es gibt Zeiten, in denen sie die Stunde fiir gekommen
erachten, mit offenem Feuerbrand gegen den Himmel anzustiirmen.
Von solchen Zeiten — wie wir sie heute erleben — heifdt es: «Die
Lauen werden ausgespien.» Das Bose reckt sich in furchtbarer Folge-
richtigkeit empor, wirft alle Masken ab, scheut sich vor keiner Nieder-
tracht — dem ist die hohere Welt nur gewachsen, wenn auch sie alle
Halbheiten ausstofit, alle ihre Krifte in der hochsten Logik ihres Be-
kenntnisses sammelt. Solche Sammlung im Allerheiligsten ist in dem
Gotteswort gemahnt: «Du sollst keine anderen Gétter haben neben
mir!» Nur im Gehorsam gegeniiber diesem Wort erleben wir die gro-
flen Zeitalter der Logik, wo Ja und Nein in ganzer Entschiedenheit
gesprochen werden, wo der Mensch seine ganze Wirklichkeit offen-
bart, wo Géttliches und Titanisches zur letzten Kraftmessung zusam-
menstoflen. Kultur und «Zivilisation» tduschen uns iiber diese Wirk-
lichkeit hinweg, lassen uns die Macht des Damonischen in und aufler
uns unterschitzen und die Macht des geistigen Lebens in und um uns
ebenso tberschitzen. Darum brechen die Ddmonen gerade dann her-
vor, wenn die Gotter ihres Sieges sicher scheinen.

Wer unsere Zeit in der Tiefe verstehen will, der muf} die Offen-
barung des Johannes lesen; wer sie verstehen will, der muf} sie von
unserer Zeit aus lesen. Dann erst begreift man den weltgeschicht-
lichen und tiberweltlichen Umfang des Evangeliums; erst das, was
die Apokalypse in ungeheuren Bildern vom Kampf der Engel und der
Dimonen, von der Herrschaft des Tieres in der Menschengeschichte,

193



vom endlichen Sieg des Lammes und vom Letzten Gericht tiber alles
Geschehen und Unterlassen erzihlt, diese erhabene Logik der unsicht-
baren Welt und ihrer Geschichte — hinter allem, was die sichtbare
Geschichte verworren daherstammelt, in lauter Bruchstiicken und
Widerspriichen, unentwirrbar und sinnlos —, erst das gibt uns eine
tiefe Ahnung von dem, was die Erscheinung Christi in dieser Welt be-
deutet, was sie im Menschen und in der Gesellschaft entfesselt und
gebunden hat, was sie vom Ritsel des Bosen in der Welt und dem Ge-
heimnis Gottes erschreckend und tréstend enthiillt. Alle Werke der
technischen Naturbemeisterung sind nichts im Vergleich zu diesem
Geistessieg iiber die blofle Natur, ohne welchen all unser Triumph
tiber die dufSere Natur immer aufs neue in Gefahr ist, den Michten
der Unterwelt dienstbar gemacht zu werden. Im Kreuze Christi hat
sich die obere Welt fiir alle Zeiten jener unteren Welt entgegenge-
stellt, nicht um das natiirliche Leben zu verneinen, sondern um die
Macht der Natur durchgreifend der Macht des Geistes zu unterwer-
fen. Kein Geringerer als Nietzsche hat seinen Zeitgenossen zu klar-
stem Bewufitsein gebracht, was die Vernichtung all jener obersten
geistigen GewifSheiten fiir die gesamte menschliche Kultur, also doch
tir den Triumph alles hoheren Menschentums iiber die untere Welt,
bedeutet: «lhr habt Gott getotet», ruft er den Modernen zu, «aber ihr
wiflt noch gar nicht, was geschehen ist, welches Meer ihr ausge-
schopft, von welcher Sonne ihr euere Erde losgekettet habt! Es wan-
dert noch, es hat euere Ohren noch nicht erreicht.» Er warf den Mo-
dernen vor, sie hitten zwar das religiose Dogma zerschlagen, dessen’
moralische Folgerungen aber vorsichtigerweise beibehalten, obwohl
der Naturalismus doch zu ganz anderen Konsequenzen fithren miisse.
«Liigenbriicken zu veralteten Idealen» nennt er solche Halbheiten.
«Ich will euch die alte deutsche Rechtschaffenheit lehren», ruft er
diesen noch nicht ganz befreiten Freidenkern zu. In der Tat haben
das 18. und das 19. Jahrhundert die Voraussetzungen der christlichen
Theologie langsam zu unterminieren versucht, aber die letzten prak-
tischen Konsequenzen der Zerstérung noch nicht gezogen. Im 20. Jahr-
hundert beginnen allmihlich die Hiuser einzustiirzen, und ganze Fa-
milien werden lebendig begraben. Ist unsere Zivilisation nicht mit
einem riesigen Kraftwerk zu vergleichen, dessen zentrale Kraftstation
plétzlich zu versagen beginnt? «Ihr habt vergessen, dafl die Trauben
von meinem Weinstock sind», wird in der Offenbarung des Johannes
den selbstgewissen Menschen zugerufen, die nicht ahnen, wovon
irdische Sicherheit und ihre sogenannte Zivilisation im letzten Grunde
getragen wird.

Allerlei Sturmzeichen in Ost und West zeigen, dafl wir einer Auf-
l6sung der menschlichen Gewissensbestinde entgegengehen, einer
Herrschaft des kollektiven Tieres, einer Diktatur der Feindschaft, von
deren letzten Auswirkungen wir heute erst eine leise Ahnung haben.
Es konnen Zeiten kommen, in denen die Menschen einander ins Haus

194



Jaufen werden, um sich gegenseitig zu erdrosseln, und die Uberleben-
den davon reden werden, als kimen sie von einer Teevisite; eins ist
klar: Wir leben in einer Wirklichkeit, die noch zaudert, ihre ganze
Logik zu entfalten und mit den letzten Hemmungen aufzurdumen, die
letzte Scham abzutun — niemand weif}, wann ein ganz grofler Zu-
sammenbruch kommt, der von auflen nach innen geht oder von innen
nach aufen. Alle Vorbedingungen sind erfiillt, um das Reich der gei-
stig gesteigerten Tierheit und der seelisch vertieften Barbarei aufzu-
richten. Wir diirfen uns nicht durch voriibergehende «Stabilisierun-
gen» itber die Bodenlosigkeit aller Zustinde und Sicherheiten tiuschen
lassen; der heutige Mensch gleicht einem Bergsteiger, der abstiirzt, sich
aber im Fall noch einige Zeit an einem Alpenrosenstrauch «stabili-
siert»; dann rollt er weiter, ein Tannenbdumchen hilt ihn auf, das er
bald mit sich in die Tiefe reifSt, schliefSlich stiirzt er in die letzte Tiefe
;nld «stabilisiert» sich mit zerschmettertem Kopf auf dem untersten
elsen. |

In der obigen Betrachtung sprechen wir mit letzter Offenheit von
der ganzen Grofle der Gefahr, die dem modernen Menschen droht.
Dies geschah nicht, um unsere Zeitgenossen zu entmutigen, nein, es
wurde gewagt, weil wir alle jener Gefahr und ihrer furchtbaren Logik
nur dann entrinnen kdnnen, wenn wir ihr tapfer in das schreckliche
Gesicht sehen und uns aus tiefster Seele zur Umkehr entschliefien,
bevor es zu spit ist.

Aus «Angewandte Religion» von Friedrich ‘Wilhelm Forster, Ver-
lag Herder KG, Freiburg im Breisgau, 1961, 186 Seiten.

Josefine Helbling achtzigjéhrig

Im Sommer 1926 besuchte der Schreibende, zusammen mit unse-
rem Freund Georg Scherrer, von St. Gallen aus einen Ferienkurs, den
die deutschen religitsen Sozialisten in Meersburg am Bodensee ver-
anstalteten. Der Kurs wurde vom Bundesvorsitzenden Erwin Eckert,
damals Pfarrer in Meersburg, geleitet, einem ziindenden Redner, der
spater zum Kommunismus @ibertrat, sein Mannheimer Pfarramt verlor
und in der Hitlerzeit wie auch nachher viel und schwer zu leiden hatte.
Unter den Kursteilnehmern waren auch zwei eng befreundete Luzer-
ner Lehrerinnen, Nina Miiller und Josefine Helbling, die beide — ein
tapferes Wagnis im katholisch-konservativen Luzern — der Sozial-
demokratischen Partei beigetreten waren. Nina Miiller habe ich seither
nie wieder gesehen (sie ist meines Wissens Ende der vierziger Jahre
gestorben), hingegen im Manuskript ihr groflartiges, aus vieljahrigen
Forschungen erwachsenes Werk iiber den Katholizismus und die so-
ziale Frage gelesen, das — ein wahrer Jammer — nie einen Verleger
gefunden hat. Josefine Helbling habe ich in all den Jahren seither im-

195



	Götter und Titanen

