
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 6

Artikel: Krieg und biblische Weisung (gekürzt)

Autor: Dignath, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg und biblische Weisung
(Gekürzt)

So wenig sich das Alte Testament als Grundlage für eine
Friedenscharta eignet, so wenig gibt es uns Anlaß zu einer «christlichen»

Rechtfertigung des Krieges und einer dementsprechenden
Nötigung zum Kriegsdienst. Dieses Mißverständnis kann nur dort
aufkommen, wo man die Bibel nicht als offenbarendes, sondern als
offenbartes Wort Gottes mißversteht. Dann freilich wird jeder ihrer
Sätze zur absoluten Norm. Aber so entsteht dann im ganzen ein
Chaos von sich nicht deckenden Normen, wovon wir eingangs
sprachen. Die Folgen sind notwendig die marcionitische oder die
konstantinische Häresie, wie J. Lasserre es formuliert hat (Der Krieg und
das Evangelium, München 1956, S. 68 und 71). Marcion verwarf,
um das Neue Testament zu retten, das Alte Testament, weil es auf
dieser Normenebene mit dem Neuen Testament nicht in Einklang zu
bringen ist. Das war die erste große Versuchung der Kirche; sie hat
ihr widerstanden.

Eine zweite große Versuchung für die Kirche war die, zur Erhaltung

dessen, was die konstantinische Wende ihr eingebracht hatte, das
alttestamentliche Kriegsdenken im Neuen Testament unterzubringen
und also als christliche Möglichkeit auszugeben. Nur ein Neues
Testament, das diese Möglichkeit enthielt, war als Mitgift der Kirche
für die Ehe mit dem Staate möglich; dieser Versuchung hat die Kirche
nicht widerstanden. Der konstantinische Weg ist ein Abweg, weil er
die Geschichtlichkeit der Offenbarung verkennt. Er macht aus dem
Gotteswort ein heiliges Buch, einen Vorschriftenkodex über das, was
erlaubt und verboten ist, aus dem Evangelium ein Gesetz, aus Christus

einen zweiten Mose. Hier müssen wir uns nun an Luther und
seine Hermeneutik erinnern. «Der Mose geht mich nichts an», so
konnte Luther sagen. «Halte dafür, daß Mose tot sei und ein Ende
habe, weil Christus gekommen ist. Kein Mensch auf der ganzen Welt
ist dem Gesetz Moses unterworfen. Du sollst nicht pochen auf Gottes
Wort, daß es überhaupt gesagt sei, sondern du mußt zusehen, ob es
dir gesagt sei. ich will das Wort hören, das mich angeht, und das
ist unser Evangelium» (Calwer Ausg., 3. Bd., S. 26 f.). Luther hat
Christus als «punctus mathematicus» der Schrift herausgestellt und
betont, daß nur das in der Bibel, was «Christum treibet», Gottes
Wort an uns sei, das heißt daß nur in der rechten Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium, also in der Orientierung an der
Rechtfertigung durch den Glauben, die Bibel als Wort Gottes verstanden
werden könne. Deshalb konnte Luther seine Bejahung des
Kriegsdienstes auch nicht, wie Calvin, auf das Alte Testament stützen,
sondern er berief sich dafür, so seltsam es klingt, auf das Neue Testament.

Und hier wiederum primär nicht auf die Stellen, die eine
Stellungnahme zum Krieg andeuten oder erschließen lassen, sondern auf

161



die Stellen, an denen die Christen zur Unterordnung unter den Kaiser

beziehungsweise die Obrigkeit ermahnt werden.
Deshalb wollen wir uns nun zwei neutestamentlichen Texten

zuwenden, die in der herkömmlichen, aber besonders auch in Luthers
Auslegung zur Rechtfertigung des Kriegsdienstes herangezogen werden.

Da ist zunächst die Erzählung vom Zinsgroschen (Mark. 12,
13—17, Matth. 22, 15—22; Luk. 20, 20—26). Im Zentrum dieses
Textes steht das Wort: «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist!» Wollen wir unvoreingenommen den
Textwillen vernehmen, so müssen wir den Zusammenhang beachten, in
dem dieses Wort überliefert wird, also den Zusammenhang dieses
Wortes mit der Erzählung als Ganzer. Pharisäer und Herodianer, die
sich nicht ausstehen können, tun sich hier aus taktischen Gründen
zusammen, um Jesus eine Doppelfalle zu stellen, in der er sich so oder
so nach ihrer Meinung verfangen muß. Nach Ansicht der Pharisäer
müßte ein rechter Israelit gegen den römischen Caesar stehen und
dürfte ihm eigentlich auch keine Steuer zahlen. Denn schon das
Anfassen seiner Münzen, die sein aufgeprägtes Bildnis tragen, bedeutete
Dienst am Götzenbild, und Steuerabgabe dieser Art kam einer Ehr-
verweigerung gegenüber Gott gleich. Aber die Pharisäer gingen nicht
als Partisanen in die Berge wie die Zeloten, sondern sie beugten sich
widerwillig unter die bestehenden Verhältnisse und zahlten die
Steuer mit einem Nein im Herzen gegen den Caesar und seine
Regierung. Sie handelten letztlich gegen ihr Gewissen, zu dessen
Beruhigung sie nur fadenscheinige theologische Argumente zur
Verfügung hatten. Nach außen riefen sie jedenfalls den Schein der
Loyalität hervor. Das war Heuchelei. Im schroffen Gegensatz zu
ihnen hielten es die Herodianer offen mit den Römern und Herodes,
dem Scheinkönig von Roms Gnaden. Wie Herodes es im großen tat,
so taten sie es im kleinen: Sie stellten sich mit den Machthabern
gut — und hatten es gut. Sie suchten und fanden ihren Vorteil durch
ein allzu rasches und allzu lautes Ja für den Caesar. Das war
Kriecherei. Die einen wußten, daß sie heucheln, die andern, daß sie
kriechen, und beide wußten, daß Jesus darin nicht ihr Mann war,
daß er vielmehr Heuchelei und Kriecherei beim Namen nannte. Das
aber sollte nicht sein, sie wollten nicht als das angesprochen werden,
was sie waren,- denn sie wollten ja bleiben, was sie waren. Die Sorge
erlaubte ihnen nichts anderes. Jesus aber erwartete in der Freiheit des
Glaubens von Gott allein alles, was ihn leben ließ, und konnte darum
wahr sein und zur Wahrheit rufen. Das störte den Unglauben. Deshalb

wollten sie Jesus zum Schweigen bringen. Dazu sollte die klug
ausgedachte Frage dienen, ob es recht (das heißt mit dem rechten
Glauben vereinbar) sei, dem Kaiser die Steuer zu zahlen. Was Jesus
darauf auch antworten würde — so dachten sie —, in jedem Falle
würde er verlieren. Würde er sagen: Ja, es ist recht! — so büßte er
alsbald die Glaubwürdigkeit bei den Leuten ein. Denn die Pharisäer

162



bestimmten die öffentliche Meinung, die gegen den Kaiser stand.
Würde Jesus sagen: Nein, es ist nicht recht! — so würden ihn
sogleich die Herodianer anzeigen, und er würde als Rebell abgeurteilt
werden. Entweder würde also niemand mehr auf ihn hören wollen,
oder es würde niemand mehr auf ihn hören können. Doch da läßt
sich Jesus eine Steuermünze zeigen. (Die Steuer mußte in römischen
Münzen entrichtet werden, die man gegen die verschiedenen im
Lande umlaufenden Regionalmünzen eintauschen konnte.) Dann läßt
er sich noch ausdrücklich die vorgewiesene Münze als die kaiserliche
bestätigen. Schließlich sagt er : «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist !» Damit will er sagen : Wo die Münze des

Kaisers gilt — und sie gilt ja auch bei euch, auch ihr Pharisäer tragt sie
bei euch —, da muß ihm auch die Steuer gezahlt werden. Und das tut
ihr ja auch. Macht nun doch nicht so, als wüßtet ihr euch hierin nicht
zu verhalten, täuscht doch keinen Gewissenskonflikt vor, den ihr gar
nicht habt! Gebt doch dem Kaiser, was ihm gehört, und gebt Gott,
was ihm gehört. Was Gott gehört, wußte damals in Israel jedes Kind :

Der Mensch gehört Gott, ganz und in allen Dingen. Jesus meint also:
Wie das Geld, mit dem die Steuer bezahlt wird, gewissermaßen vom
Kaiser gemacht und mit seinem Bild und Namen in Umlauf gesetzt
ist und letztlich wieder zu ihm zurückkehrt, so ist der Mensch, so
seid ihr von Gott gemacht und als Träger seines Bildes und Namens
in die Welt gestellt und sollt euch ihm zuwenden, der nicht nur
Anfang, sondern auch Ziel eures Lebens ist. — Wichtig ist das richtige
Verständnis des «und» zwischen den beiden Gliedern des
Jesuswortes. Es ist kein additives «und», das zwei Hälften sichtbar machen
soll : Es sollen gar nicht zwei gleichberechtigte Instanzen genannt sein,
vor die der Mensch gefordert wäre, so daß sich seine Existenz in eine
gottzugewandte und eine weltzugewandte Hälfte aufspalten müßte.
In der Devise : «Die Seele für Gott, der Leib für den Staat» zeigt sich
die verheerende Auswirkung einer solchen Auslegung des «und». Das
«und» ist aber auch kein konsekutives «und» im Sinne von «dann»,
so daß Jesu Wort bedeutete: Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
dann gebt ihr Gott schon, was Gottes ist. Auch dieses Mißverständnis

hat im Protestantismus keine geringe Tradition. Das «und» ist
aber auch umgekehrt kein exegetisches (gegen M. Barth, Gott.
Pred. Med. 49/50, S. 291), so daß der Sinn wäre: Gebt dem Kaiser,
was des Kaisers ist, indem ihr Gott gebt, was Gottes ist! Das würde
die Doppelaussage ebenfalls aufheben. Das «und» hat vielmehr den
im Hebräischen und Aramäischen so häufigen Sinn von «aber» : Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist, aber gebt Gott, was Gottes ist! So
nur wird die Pointe deutlich, die dieses Wort in dieser Situation
zwischen Pharisäern und Herodianern hat. Beide entziehen sich nämlich
ihrem Gott, die einen durch Heuchelei, die andern durch Kriecherei;
beide, auch die Pharisäer, haben im Zentrum ihres Interesses den
Kaiser, aber nicht Gott. Aus diesem Zentrum will Jesus sie heraus-

163



bringen, indem er sie auffordert, Gott über alle Dinge zu fürchten, zu
lieben und ihm zu vertrauen, sich ohne Vorbehalte darauf einzulassen,

daß er der Vater ist, der weiß, was seine Kinder bedürfen. Darum
besteht die Freiheit, die der Glaube mitbringt, darin, Gott mehr zu
gehorchen als den Menschen. Es ist die Freiheit zum Ja, wo der
Unglaube Nein sagt, und die -Freiheit zum Nein, wo der Unglaube Ja

sagt. Denn «der Glaube ist ein Sehen dessen, was keiner sieht, und
ein Nichtsehen dessen, was alle sehen» (V. Herntrich). Wie Schalom
Ben-Chorin (Unterwegs 1949/1, S. 34) treffend sagt, stellt Jesu Wort
den Kaiser «auf die Ebene minderer Relevanz» (Wichtigkeit). Das ist
ein klarer paränetischer (ermahnender) Zug; denn die Versuchung
ist groß, sich an den Kaiser und überhaupt an die Machthaber zu
verkaufen und dies eben mit ihrer höheren Relevanzebene zu begründen.

Die Versuchung, sich an den Staat zu verkaufen, liegt ganz in
der Nähe der anderen Versuchungen, sich durch den Mammon oder
den Eros gefangennehmen zu lassen. Jesu Wort vom Kaiser und von
Gott liegt in der Linie des anderen Wortes : «Was hülfe es dem
Menschen ...» (Matth. 16, 26). Wohl aber müssen wir uns dem Staat
versteuern. Wir können in der Welt ja nur leben, wenn wir arbeiten
und verdienen, also mit Geld umgehen. Dafür braucht es eine
Ordnung, damit rechtes Geld, rechtes Maß und Gewicht, rechte Verwaltung

und rechtes Gericht da sind. Das leistete damals der Caesar, und
dafür gebührte ihm die Steuer. Wir können Jesu Wort also folgendermaßen

interpretieren : Wer zuerst (mit Vorrang, mit dem eigentlichen
Herzensinteresse) nach dem Kaiser fragt, der kann nicht mehr in
Freiheit nach Gott fragen. Wer aber zuerst nach Gott fragt, der kann
auch in Freiheit nach dem Kaiser fragen. So verstanden, ergibt unser
Text für ein dogmatisches Lehrstück über den Staat durchaus nicht
das, was die traditionelle Auslegung aus ihm herausgelesen hat.

Aber findet sie nicht in Rom. 13, 1—7 eine wesentliche Stütze?
«Jedermann sei Untertan der Obrigkeit. Denn es ist keine Obrigkeit

ohne von Gott. Sie trägt das Schwert nicht umsonst. .»
Ernst Wolf hat die neueren exegetischen Arbeiten zu diesem Text
ausgewertet und gezeigt, «daß in Rom. 13 nicht der Staat als solcher,
nicht das Wesen des Staates, auch nicht seine Souveränität zum
Thema gemacht sind, sondern das Verhalten der Christen gegenüber
den vorfindlichen, im wesentlichen juristisch beschriebenen Justiz-
und Verwaltungsbehörden. Es ist weiter zu bemerken, daß Rom. 13, 1

nichts über die Souveränität des Staates auf außenpolitischem und
militärischem Gebiet sagt. Mit dem Satz ,denn sie trägt das Schwert
nicht umsonst" ist nicht ein ,Schwertamt' der Obrigkeit begründet,
sondern der Ausdruck meint das Kurzschwert (oder auch den
Dolch), das als Symbol des Rechtes, als Zeichen der Strafgewalt (ius
gladii) der Behörde diente. Weiter kann mit einiger Sicherheit festgestellt

werden, daß Paulus in Rom. 13, 1 ff. ein vorchristliches,
jüdisches Traditionsstück zitiert, das auch insofern ganz auf das Prakti-

164



sehe ausgerichtet ist, als es nur das Verhältnis zu den Provinzial-
behörden zum Thema hat, nicht aber das zu der republikanischen
oder auch schon augusteisch-kaiserlichen Zentralbehörde in Rom, die
den einzelnen Bürger, besonders den in den Provinzen des Ostens,
nicht unmittelbar interessierte. Paulus überspitzt geradezu diesen
Eindruck des Praktischen, die Entproblematisierung und Entmythologi-
sierung des Staates dadurch, daß er ein Traditionsstück, das für Juden
in der Provinz geschrieben war, unverändert in einem Brief an eine
christliche Gemeinde in der Hauptstadt, dem Sitz des Kaisers und der
Zentralbehörde, übernimmt und keine Erwähnung der besonderen
kaiserlichen Gewalt an- oder einfügt. Die schon in dem Traditionsstück

enthaltene Betonung der unmittelbaren — nicht von einer
politischen Zentralgewalt abgeleiteten beziehungsweise delegierten —
Autorität des einzelnen Beamten entspricht, von dem besonderen
Gottesbegriffe abgesehen, dem Grundgedanken und der Praxis des
römischen Rechtes und der römischen Verfassung Zu dieser Unmittelbarkeit

gehört aber auch als nicht zu übersehender, von jedem
römischen Untertanen auch in der fernsten Provinz zu spürende Hintergrund

das ausgleichende Rechtsgefüge des Römischen Reiches
Außerdem war mit dieser Rechtspraxis und diesem Rechtsgefüge und
überhaupt mit dem ganzen Staatsgefüge das lebendige Bewußtsein
verknüpft, daß das Recht mehr galt als alles andere, selbst mehr als die
Virtus (die so sehr gerühmte Mannestugend der Römer). Eigenmächtigkeit

und Selbstherrlichkeit, besonders aber die eigene Rechtshilfe,
sollten gerade ausgeschlossen sein, was sich auch in dem römischen
Vertragswesen ausspricht. Der Ausdruck ,eine Rächerin zum Zorn'
bekommt nun plötzlich seinen letzten Hintergrund in dem ,Zorn Gottes'

von dem vorher die Rede war (12, 19). Das gleiche gilt von den
Begriffen Gut und Böse (vgl. 13, 3 mit 12, 20.). All das, was vom
Recht und vom Rechtlichen gesagt ist, verweist nun plötzlich auf das
Gesetz, das in der Liebe seine Erfüllung findet (13, 8 ff.). So erklärt
sich auch, warum vom Verhalten des Christen gegenüber dem Staat
wirklich nur unter anderem und ganz nebenbei geredet werden
kann Für den Christen geht es jetzt nicht mehr um den Staat als
solchen sondern um die nüchterne und vernünftige Prüfung und
Erfüllung dessen, was in der konkreten politischen Gemeinschaft
rechtens und erforderlich ist» (Christusbekenntnis im Atomzeitalter?
Theol. Ex. 70, S. 130 f.). Trotzdem bleibt die Begründung der Par-
änese, die Paulus gibt, problematisch. Doch auch in anderen, nicht auf
das Verhalten zur Obrigkeit bezogenen Paränesen gibt Paulus solche
problematischen Begründungen, worauf E. Käsemann hingewiesen
hat (Römer 13, 1—7 in unserer Generation, ZThK 56,1959,S. 375 f.).
«Man gewinnt dabei den Eindruck», sagt Käsemann (aaO., S. 375),
«daß der Apostel bei der Wahl seiner Begründung für eine Paränese
(Ermahnung) weder allzu wählerisch noch allzu glücklich verfuhr.»
Zu der Begründung der Paränese mit Gottes Anordnung in Rom. 13,

165



1 f. führt er aus: «Mit der Lehre vom allgemeinen Schöpfer- und
Regierer-Gott hat das doch ebensowenig zu tun wie mit einer
Ordnung- oder Geschichtstheologie. Umgekehrt wird jedoch die Realität
unserer Welt nicht zugunsten einer Ideologie verdeckt. Diese Welt ist
nicht Regnum Christi, sondern bleibt gefallene Schöpfung, der Gott
seine Gaben nicht entzieht, auch nicht die Gabe einer irdisch noch so
zweifelhaft erscheinenden Autorität und gewisser gesellschaftlicher
Ordnungen. Aber die Welt wird Regnum Christi, indem und soweit
die Freien, dem Worte Christi gehorsam, dienend in sie hineingehen
und ihr mit der eigenen Unterordnung mehr als bloß Ordnung, nämlich

Frieden bringen. Mit den Einzelbegründungen der Paulinischen
Paränese mag es seltsam stehen. Bald sind sie nicht mehr als eine
Häufung verschiedenster und keineswegs durchschlagender
Argumente, bald sind sie fragmentarisch. Aber sind sie nicht beide Male
Hinweise auf den eben ausgeführten Sachverhalt? Auch die Vorstellung

vom Weltenordner und seiner kosmischen Ordnung, die in der
Diaspora-Synagoge gängig war, hat von Paulus fragmentarisch
aufgegriffen und seinem Anliegen nutzbar gemacht werden können. Er
steht nicht weniger in traditioneller Bindung, als E. Wolf das für die
Reformation behauptet hat. Das bewirkt unsere Aporien (Ratlosigkeit).

Aber Paulus hat die ihm überkommene Tradition von Rom. 12,
1 f. her neu ausgerichtet» (aaO., S. 376). Dort heißt es: «Ich ermahne
euch nun, liebe Brüder durch die Barmherzigkeit Gottes, daß ihr eure
Leiber begebet zum Opfer, das da lebendig, heilig und Gott
wohlgefällig sei, welches sei euer vernünftiger Gottesdienst. Und stellet
euch nicht dieser Welt gleich, sondern verändert euch durch Erneuerung

eures Sinnes, auf daß ihr prüfen möget, was Gottes Wille ist,
nämlich das Gute und Wohlgefällige und Vollkommene.»

W. Dignath

Die Schweiz und die Atomwaffen

Wie letztes Jahr die erste Atomwaffeninitiative, so ist in der
Volksabstimmung vom 26. Mai 1963 auch die zweite Initiative
verworfen worden, die dem Volk nur die letzte Entscheidung über einen
Antrag auf Ausstattung der Schweizer Armee mit Kernwaffen sichern
wollte. Die Gleichgültigkeit des «Souveräns» gegenüber dem zweiten
Volksbegehren war sogar noch größer, als sie es gegenüber dem ersten
gewesen war. Nicht einmal die Hälfte der Stimmberechtigten — zu
denen ja die Frauen noch immer nicht gehören — fühlte sich
bemüßigt, an die Urne zu gehen — wahrlich ein trostloses Zeichen für
die Demokratie, die in der «ältesten Republik Europas» ihr Scheinleben

fristet! Und das obwohl diesmal die Sozialdemokratische Partei

166


	Krieg und biblische Weisung (gekürzt)

