Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 6

Artikel: Krieg und biblische Weisung (gekiirzt)
Autor: Dignath, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krieg und biblische Weisung

(Gekiirzt)

So wenig sich das Alte Testament als Grundlage fiir eine Frie-
denscharta eignet, so wenig gibt es uns Anlafl zu einer «christ-
lichen» Rechtfertigung des Krieges und einer dementsprechenden
Notigung zum Kriegsdienst. Dieses Mif3verstindnis kann nur dort
aufkommen, wo man die Bibel nicht als offenbarendes, sondern als
offenbartes Wort Gottes mifversteht. Dann freilich wird jeder ihrer
Sitze zur absoluten Norm. Aber so entsteht dann im ganzen ein
Chaos von sich nicht deckenden Normen, wovon wir eingangs spra-
chen. Die Folgen sind notwendig die marcionitische oder die kon-
stantinische Haresie, wie J. Lasserre es formuliert hat (Der Krieg und
das Evangelium, Miinchen 1956, S.68 und 71). Marcion verwarf,
um das Neue Testament zu retten, das Alte Testament, weil es auf
dieser Normenebene mit dem Neuen Testament nicht in Einklang zu
bringen ist. Das war die erste grofle Versuchung der Kirche; sie hat
ihr widerstanden.

Eine zweite grofle Versuchung fiir die Kirche war die, zur Erhal-
tung dessen, was die konstantinische Wende ihr eingebracht hatte, das
alttestamentliche Kriegsdenken im Neuen Testament unterzubringen
und also als christliche Moglichkeit auszugeben. Nur ein Neues
Testament, das diese Moglichkeit enthielt, war als Mitgift der Kirche
fir die Ehe mit dem Staate moglich; dieser Versuchung hat die Kirche
nicht widerstanden. Der konstantinische Weg ist ein Abweg, weil er
die Geschichtlichkeit der Offenbarung verkennt. Er macht aus dem
Gotteswort ein heiliges Buch, einen Vorschriftenkodex iiber das, was
erlaubt und verboten ist, aus dem Evangelium ein Gesetz, aus Chri-
stus einen zweiten Mose. Hier miissen wir uns nun an Luther und
seine Hermeneutik erinnern. «Der Mose geht mich nichts an», so
konnte Luther sagen. «Halte dafiir, dafl ‘Mose tot sei und ein Ende
habe, weil Christus gekommen ist. Kein Mensch auf der ganzen Welt
ist dem Gesetz Moses unterworfen. Du sollst nicht pochen auf Gottes
Wort, daf es iiberhaupt gesagt sei, sondern du muf3t zusehen, ob es
dir gesagt sei . . ., ich will das Wort horen, das mich angeht, und das
ist unser Evangelium» (Calwer Ausg., 3.Bd.,S.26f.). Luther hat
Christus als «punctus mathematicus» der Schrift herausgestellt und
betont, daf nur das in der Bibel, was «Christum treibet», Gottes
Wort an uns sei, das heift dafl nur in der rechten Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium, also in der Orientierung an der Recht-
fertigung durch den Glauben, die Bibel als Wort Gottes verstanden
werden konne. Deshalb konnte Luther seine Bejahung des Kriegs-
dienstes auch nicht, wie Calvin, auf das Alte Testament stiitzen, son-
dern er berief sich dafiir, so seltsam es klingt, auf das Neue Testa-
ment. Und hier wiederum primir nicht auf die Stellen, die eine Stel-
lungnahme zum Krieg andeuten oder erschlieflen lassen, sondern auf

161



die Stellen, an denen die Christen zur Unterordnung unter den Kai-
ser beziehungsweise die Obrigkeit ermahnt werden.

Deshalb wollen wir uns nun zwei neutestamentlichen Texten zu-
wenden, die in der herkémmlichen, aber besonders auch in Luthers
Auslegung zur Rechtfertigung des Kriegsdienstes herangezogen wer-
den. Da ist zunichst die Erzdhlung vom Zinsgroschen (Mark. 12,
13—17; Matth. 22, 15—22; Luk. 20, 20—26). Im Zentrum dieses
Textes steht das Wort: «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist!» Wollen wir unvoreingenommen den Text-
willen vernehmen, so miissen wir den Zusammenhang beachten, in
dem dieses Wort tiberliefert wird, also den Zusammenhang dieses
Wortes mit der Erzihlung als Ganzer. Pharisier und Herodianer, die
sich nicht ausstehen koénnen, tun sich hier aus taktischen Griinden
zusammen, um Jesus eine Doppelfalle zu stellen, in der er sich so oder
so nach ihrer Meinung verfangen muf$. Nach Ansicht der Pharisier
miifite ein rechter Israelit gegen den romischen Caesar stehen und
diirfte ihm eigentlich auch keine Steuer zahlen. Denn schon das An-
fassen seiner Miinzen, die sein aufgeprigtes Bildnis tragen, bedeutete
Dienst am Gotzenbild, und Steuerabgabe dieser Art kam einer Ehr-
verweigerung gegeniiber Gott gleich. Aber die Pharisder gingen nicht
als Partisanen in die Berge wie die Zeloten, sondern sie beugten sich
widerwillig unter die bestehenden Verhiltnisse und zahlten die
Steuer mit einem Nein im Herzen gegen den Caesar und seine Re-
gierung. Sie handelten letztlich gegen ihr Gewissen, zu dessen Be-
ruhigung sie nur fadenscheinige theologische Argumente zur Ver-
fiigung hatten. Nach auflen riefen sie jedenfalls den Schein der
Loyalitit hervor. Das war Heuchelei. Im schroffen Gegensatz zu
ihnen hielten es die Herodianer offen mit den Rémern und Herodes,
dem Scheink6nig von Roms Gnaden. Wie Herodes es im groflen tat,
so taten sie es im kleinen: Sie stellten sich mit den Machthabern
gut — und hatten es gut. Sie suchten und fanden ihren Vorteil durch
ein allzu rasches und allzu lautes Ja fiir den Caesar. Das war Krie-
cherei. Die einen wufiten, dafl sie heucheln, die andern, dafl sie
kriechen, und beide wufliten, daf} Jesus darin nicht ihr Mann war,
daf er vielmehr Heuchelei und Kriecherei beim Namen nannte. Das
aber sollte nicht sein, sie wollten nicht als das angesprochen werden,
was sie waren; denn sie wollten ja bleiben, was sie waren. Die Sorge
erlaubte ihnen nichts anderes. Jesus aber erwartete in der Freiheit des
Glaubens von Gott allein alles, was ihn leben lief3, und konnte darum
wahr sein und zur Wahrheit rufen. Das stérte den Unglauben. Des-
halb wollten sie Jesus zum Schweigen bringen. Dazu sollte die klug
ausgedachte Frage dienen, ob es recht (das heifft mit dem rechten
Glauben vereinbar) sei, dem Kaiser die Steuer zu zahlen. Was Jesus
darauf auch antworten wiirde — so dachten sie —, in jedem Falle
wiirde er verlieren. Wiirde er sagen: Ja, es ist recht! — so biifite er
alsbald die Glaubwiirdigkeit bei den Leuten ein. Denn die Pharisier

162



bestimmten die o6ffentliche Meinung, die gegen den Kaiser stand.
Wiirde Jesus sagen: Nein, es ist nicht recht! — so wiirden ihn so-
gleich die Herodianer anzeigen, und er wiirde als Rebell abgeurteilt
werden. Entweder wiirde also niemand mehr auf ihn héren wollen,
oder es wiirde niemand mehr auf ihn héren kénnen. Doch da lafit
sich Jesus eine Steuermiinze zeigen. (Die Steuer mufdte in romischen
Miinzen entrichtet werden, die man gegen die verschiedenen im
Lande umlaufenden Regionalmiinzen eintauschen konnte.) Dann 1af3t
er sich noch ausdriicklich die vorgewiesene Miinze als die kaiserliche
bestitigen. Schliefllich sagt er: «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist!» Damit will er sagen: Wo die Miinze des
Kaisers gilt — und sie gilt ja auch bei euch, auch ihr Phariséer tragt sie
bei euch —, da muf} ihm auch die Steuer gezahlt werden. Und das tut
ihr ja auch. Macht nun doch nicht so, als wiifitet ihr euch hierin nicht
zu verhalten, tauscht doch keinen Gewissenskonflikt vor, den ihr gar
nicht habt! Gebt doch dem Kaiser, was ihm gehort, und gebt Gott,
was ihm gehért. Was Gott gehort, wufdte damals in Israel jedes Kind:
Der Mensch gehort Gott, ganz und in allen Dingen. Jesus meint also:
Wie das Geld, mit dem die Steuer bezahlt wird, gewissermaflen vom
Kaiser gemacht und mit seinem Bild und Namen in Umlauf gesetzt
ist und letztlich wieder zu ihm zuriickkehrt, so ist der Mensch, so
seid ihr von Gott gemacht und als Triger seines Bildes und Namens
in die Welt gestellt und sollt euch ihm zuwenden, der nicht nur An-
fang, sondern auch Ziel eures Lebens ist. — Wichtig ist das richtige
Verstindnis des «und» zwischen den beiden Gliedern des Jesus-
wortes. Es ist kein additives «und», das zwei Hilften sichtbar machen
soll: Es sollen gar nicht zwei gleichberechtigte Instanzen genannt sein,
vor die der Mensch gefordert wire, so daf} sich seine Existenz in eine
gottzugewandte und eine weltzugewandte Hilfte aufspalten miifite.
In der Devise: «Die Seele fiir Gott, der Leib fiir den Staat» zeigt sich
die verheerende Auswirkung einer solchen Auslegung des «und». Das
«und» ist aber auch kein konsekutives «und» im Sinne von «dann»,
so dafl Jesu Wort bedeutete: Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
dann gebt ihr Gott schon, was Gottes ist. Auch dieses MifSverstind-
nis hat im Protestantismus keine geringe Tradition. Das «und» ist
aber auch umgekehrt kein exegetisches (gegen M. Barth, Gott.
Pred. Med. 49/50, S. 291), so daf} der Sinn wire: Gebt dem Kaiser,
was des Kaisers ist, indem ihr Gott gebt, was Gottes ist! Das wiirde
die Doppelaussage ebenfalls aufheben. Das «und» hat vielmehr den
im Hebriischen und Aramiischen so hiufigen Sinn von «aber»: Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist, aber gebt Gott, was Gottes ist! So
nur wird die Pointe deutlich, die dieses Wort in dieser Situation zwi-
schen Pharisdern und Herodianern hat. Beide entziehen sich niamlich
ihrem Gott, die einen durch Heuchelei, die andern durch Kriecherei;
beide, auch die Pharisier, haben im Zentrum ihres Interesses den
Kaiser, aber nicht Gott. Aus diesem Zentrum will Jesus sie heraus-

163



bringen, indem er sie auffordert, Gott iiber alle Dinge zu fiirchten, zu
lieben und ihm zu vertrauen, sich ohne Vorbehalte darauf einzulas-
sen, dafd er der Vater ist, der weif}, was seine Kinder bediirfen. Darum
besteht die Freiheit, die der Glaube mitbringt, darin, Gott mehr zu
gehorchen als den Menschen. Es ist die Freiheit zum Ja, wo der Un-
glaube Nein sagt, und die ‘Freiheit zum Nein, wo der Unglaube Ja
sagt. Denn «der Glaube ist ein Sehen dessen, was keiner sieht, und
ein Nichtsehen dessen, was alle sehen» (V. Herntrich). Wie Schalom
Ben-Chorin (Unterwegs 1949/1, S. 34) treffend sagt, stellt Jesu Wort
den Kaiser «auf die Ebene minderer Relevanz» (Wichtigkeit). Das ist
ein klarer parinetischer (ermahnender) Zug; denn die Versuchung
ist grof3, sich an den Kaiser und tiberhaupt an die Machthaber zu
verkaufen und dies eben mit ihrer hoheren Relevanzebene zu begriin-
den. Die Versuchung, sich an den Staat zu verkaufen, liegt ganz in
der Nihe der anderen Versuchungen, sich durch den Mammon oder
den Eros gefangennehmen zu lassen. Jesu Wort vom Kaiser und von
Gott liegt in der Linie des anderen Wortes: «Was hiilfe es dem Men-
schen . ..» (Matth. 16, 26). Wohl aber miissen wir uns dem Staat
versteuern. Wir konnen in der Welt ja nur leben, wenn wir arbeiten
und verdienen, also mit Geld umgehen. Dafiir braucht es eine Ord-
nung, damit rechtes Geld, rechtes Maf und Gewicht, rechte Verwal-
tung und rechtes Gericht da sind. Das leistete damals der Caesar, und
dafiir gebiihrte ihm die Steuer. Wir kénnen Jesu Wort also folgender-
maflen interpretieren: Wer zuerst (mit Vorrang, mit dem eigentlichen
Herzensinteresse) nach dem Kaiser fragt, der kann nicht mehr in
Freiheit nach Gott fragen. Wer aber zuerst nach Gott fragt, der kann
auch in Freiheit nach dem Kaiser fragen. So verstanden, ergibt unser
Text fiir ein dogmatisches Lehrstiick iiber den Staat durchaus nicht
das, was die traditionelle Auslegung aus ihm herausgelesen hat.

Aber findet sie nicht in Rém. 13, 1—7 eine wesentliche Stiitze?
«Jedermann sei untertan der Obrigkeit ... Denn es ist keine Obrig-
keit ohne von Gott... Sie trigt das Schwert nicht umsonst...»
Ernst Wolf hat die neueren exegetischen Arbeiten zu diesem Text
ausgewertet und gezeigt, «daf} in Rém. 13 nicht der Staat als solcher,
nicht das Wesen des Staates, auch nicht seine Souverdnitit zum
Thema gemacht sind, sondern das Verhalten der Christen gegeniiber
den vorfindlichen, im wesentlichen juristisch beschriebenen Justiz-
und Verwaltungsbebdérden. Es ist weiter zu bemerken, dafy Rém. 13, 1
nichts tiber die Souverinitit des Staates auf auflenpolitischem und
militirischem Gebiet sagt. Mit dem Satz ,denn sie trigt das Schwert
nicht umsonst® ist nicht ein ,Schwertamt’ der Obrigkeit begriindet,
sondern der Ausdruck meint das Kurzschwert (oder auch den
Dolch), das als Symbol des Rechtes, als Zeichen der Strafgewalt (ius
gladii) der Behorde diente. Weiter kann mit einiger Sicherheit festge-
stellt werden, dafl Paulus in Rém. 13, 1 ff. ein vorchristliches, jiidi-
sches Traditionsstiick zitiert, das auch insofern ganz auf das Prakti-

164



sche ausgerichtet ist, als es nur das Verhiltnis zu den Provinzial-
behdrden zum Thema hat, nicht aber das zu der republikanischen
oder auch schon augusteisch-kaiserlichen Zentralbehorde in Rom, die
den einzelnen Biirger, besonders den in den Provinzen des Ostens,
nicht unmittelbar interessierte. Paulus iiberspitzt geradezu diesen Ein-
druck des Praktischen, die Entproblematisierung und Entmythologi-
sierung des Staates dadurch, dafl er ein Traditionsstiick, das fiir Juden
in der Provinz geschrieben war, unverindert in einem Brief an eine
christliche Gemeinde in der Hauptstadt, dem Sitz des Kaisers und der
Zentralbehérde, tibernimmt und keine Erwdhnung der besonderen
kaiserlichen Gewalt an- oder einfiigt. Die schon in dem Traditions-
stiick enthaltene Betonung der unmittelbaren — nicht von einer poli-
tischen Zentralgewalt abgeleiteten beziehungsweise delegierten —
Autoritit des einzelnen Beamten entspricht, von dem besonderen Got-
tesbegriffe abgesehen, dem Grundgedanken und der Praxis des romi-
schen Rechtes und der romischen Verfassung . . . Zu dieser Unmittel-
barkeit gehort aber auch als nicht zu tibersehender, von jedem rémi-
schen Untertanen auch in der fernsten Provinz zu spurende Hinter-
‘grund das ausgleichende Rechtsgefiige des Rémischen Reiches. ..
Auflerdem war mit dieser Rechtspraxis und diesem Rechtsgefiige und
iberhaupt mit dem ganzen Staatsgefiige das lebendige Bewufitsein
verkniipft, daf} das Recht mehr galt als alles andere, selbst mehr als die
Virtus (die so sehr gerithmte Mannestugend der Romer). Eigenmich-
tigkeit und Selbstherrlichkeit, besonders aber die eigene Rechtshilfe,
sollten gerade ausgeschlossen sein, was sich auch in dem rémischen
Vertragswesen ausspricht . . . Der Ausdruck ,eine Richerin zum Zorn*
bekommt nun plétzlich seinen letzten Hintergrund in dem ,Zorn Got-
tes’ von dem vorher die Rede war (12, 19). Das gleiche gilt von den
Begriffen Gut und Bose (vgl. 13, 3 mit 12, 20.). All das, was vom
Recht und vom Rechtlichen gesagt ist, verweist nun plotzlich auf das
Gesetz, das in der Liebe seine Erfiillung findet (13, 8 ff.). So erklirt
sich auch, warum vom Verhalten des Christen gegenitber dem Staat
wirklich nur unter anderem und ganz nebenbei geredet werden
kann . .. Fir den Christen geht es jetzt nicht mehr um den Staat als
solchen . . ., sondern um die niichterne und verniinftige Priifung und
Erfiillung dessen, was in der konkreten politischen Gemeinschaft
rechtens und erforderlich ist» (Christusbekenntnis im Atomzeitalter?
Theol. Ex. 70, S. 130f.). Trotzdem bleibt die Begrindung der Par-
dnese, die Paulus gibt, problematisch. Doch auch in anderen, nicht auf
das Verhalten zur Obrigkeit bezogenen Pardnesen gibt Paulus solche
problematischen Begriindungen, worauf E.Kisemann hingewiesen
hat (Rémer 13, 1—7 in unserer Generation, ZThK 56,1959,S.375f.).
«Man gewinnt dabei den Eindruck», sagt Kisemann (aaO., S. 375),
«dafd der Apostel bei der Wahl seiner Begriindung fiir eine Parinese
(Ermahnung) weder allzu wihlerisch noch allzu gliicklich verfuhr.»
Zu der Begrindung der Parinese mit Gottes Anordnung in Rém. 13,

165



1 f. fihrt er aus: «Mit der Lehre vom allgemeinen Schopfer- und
Regierer-Gott hat das doch ebensowenig zu tun wie mit einer Ord-
nung- oder Geschichtstheologie. Umgekehrt wird jedoch die Realitit
unserer Welt nicht zugunsten einer Ideologie verdeckt. Diese Welt ist
nicht Regnum Christi, sondern bleibt gefallene Schopfung, der Gott
seine Gaben nicht entzieht, auch nicht die Gabe einer irdisch noch so
zweifelhaft erscheinenden Autoritit und gewisser gesellschaftlicher
Ordnungen. Aber die Welt wird Regnum Christi, indem und soweit
die Freien, dem Worte Christi gehorsam, dienend in sie hineingehen
und ihr mit der eigenen Unterordnung mehr als blof§ Ordnung, nim-
lich Frieden bringen. Mit den Einzelbegriindungen der Paulinischen
Parinese mag es seltsam stehen. Bald sind sie nicht mehr als eine
Haufung verschiedenster und keineswegs durchschlagender Argu-
mente, bald sind sie fragmentarisch. Aber sind sie nicht beide Male
Hinweise auf den eben ausgefithrten Sachverhalt? Auch die Vorstel-
lung vom Weltenordner und seiner kosmischen Ordnung, die in der
Diaspora-Synagoge gingig war, hat von Paulus fragmentarisch auf-
gegriffen und seinem Anliegen nutzbar gemacht werden kénnen. Er
steht nicht weniger in traditioneller Bindung, als E. Wolf das fir die
Reformation behauptet hat. Das bewirkt unsere Aporien (Ratlosig-
keit). Aber Paulus hat die jhm itberkommene Tradition von Rom. 12,
1 f. her neu ausgerichtet» (aaO., S. 376). Dort heifit es: «Ich ermahne
euch nun, liebe Briider durch die Barmherzigkeit Gottes, daf3 ihr eure
Leiber begebet zum Opfer, das da lebendig, heilig und Gott wohl-
gefillig sei, welches sei euer verniinftiger Gottesdienst. Und stellet
‘euch nicht dieser Welt gleich, sondern verindert euch durch Erneue-
rung eures Sinnes, auf daf} ihr priifen moget, was Gottes Wille ist,
namlich das Gute und Wohlgefillige und Vollkommene.»
W. Dignath

Die Schweiz und die Atomwaffen

Wie letztes Jahr die erste Atomwaffeninitiative, so ist in der
Volksabstimmung vom 26. Mai 1963 auch die zweite Initiative ver-
worfen worden, die dem Volk nur die letzte Entscheidung (iber einen
Antrag auf Ausstattung der Schweizer Armee mit Kernwaffen sichern
wollte. Die Gleichgiiltigkeit des «Souverdns» gegeniiber dem zweiten
Volksbegehren war sogar noch gréfler, als sie es gegeniiber dem ersten
gewesen war. Nicht einmal die Hilfte der Stimmberechtigten — zu
denen ja die Frauen noch immer nicht gehdren — fiihlte sich be-
miifdigt, an die Urne zu gehen — wahrlich ein trostloses Zeichen fiir
die Demokratie, die in der «iltesten Republik Europas» ihr Schein-
leben fristet! Und das obwohl diesmal die Sozialdemokratische Partei

166



	Krieg und biblische Weisung (gekürzt)

