Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 5

Artikel: Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi - unsere Zukunft (Schluss)
Autor: Lieb, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi —

unsere Zukunft
(Schluf})

- Das Kommen des Heiligen Geistes ist der endgiiltige Durchbruch
Gottes in die Welt. Der Heilige Geist ist die Nihe, nein die Gegen-
wart Gottes in dieser Welt. Ich betone: in dieser. Der Heilige Geist ist
nicht ein jenseitiger Geist; wire er das, dann wire er ein Gespenst.
Der Heilige Geist ist der Sachwalter Christi — gerade das bedeutet
ja Paraklet — in der geschichtlichen diesseitigen Wirklichkeit mensch-
lichen Daseins, und er ist es, indem er stindig dieses unser Dasein in
der Zeit, im Kosmos durch sein Wort, durch seine Verkiindigung be-
arbeitet, bepflanzt, besit, auf daf} Friichte eben des Geistes entstehen,
auf daf} ein Neues wachse mitten im Unkraut und dieses Neue den
Kampf aufnehme gegen das Unkraut so gut in unseren eigenen Her-
zen wie drauflen in der weiten Welt. Der Heilige Geist ist damit die
diesseitige Triebkraft des Reiches Christi, der Zeuge Gottes, der da-
von Zeugnis ablegt, daf} Gott diese seine Welt nicht preisgibt, daf} er
trotz ihres Widerstandes zu ihr steht, daf} er ihr immer wieder eine
neue Chance gibt, daf3 Gott diese Welt umwandeln, verwandeln will
und nicht vernichten, nicht mehr einer neuen Sintflut eines Atom-
krieges preisgeben. Das gewaltigste Zeichen Gottes fiir diesen seinen
Erhaltungs- und zugleich nie versagenden Schépferwillen ist das
Pfingstereignis. Was mit Pfingsten so verheiflungsvoll begonnen hat,
das wird Gott nicht fallen lassen. Im Heiligen Geist bekennt sich Gott
selber zu dieser Welt als zu seiner Welt, als zu seiner Schépfung. Das
ist unsere Zuversicht in dieser Welt und fiir diese Welt: «Siehe, ich
werde alles neu machen.»

Durch den Tod Jesu, seine Auferstehung und Himmelfahrt zu
rechten Gottes bekommt das Wirken des Heiligen Geistes seine end-
giiltige Bedeutung.

Indem Gott durch seinen Heiligen Geist mit Pfingsten in der Kirche
eine Glaubensgemeinschaft der von ihm aus der Welt «Herausgeru-
fenen» (das heif3t ja Kirche, ekklesia) und zugleich der Heiligen, das
heifit der zu einem Leben der Heiligung Berufenen schafft, tut er
das um aller Menschen willen, das heif3t die Kirche ist zwar nicht von
dieser Welt, insofern sie wirklich Kirche Jesu Christi ist, sie ist aber
da fir diese Welt, um sie gerade vom Verderben zu bewahren und ihr
einen Weg zu zeigen zur erneuten Schépfung Gottes.

Die Kirche ist also da um der Not der Menschen willen, um ihrer
«Bediirftigkeit» wegen, die letztlich in ihrer Gottferne besteht und in
ihr ihren letzten Grund hat und die sich dann auswirkt in ihrer Un-
briiderlichkeit gegeniiber dem Nichsten. Es zeigt sich hier: die Frage
nach dem Menschen, nach seinem wahren Dasein und Heil wird im
Lichte des Evangehums notwendigerweise immer wieder zur Frage

129



nach Gott und nach Gottes Wirklichkeit, in dessen Leben all unser
eiggnes Leben tatsichlich wurzelt; denn in ihm leben und weben und
sind wir. -

Jene menschliche Not wird nun dadurch, daf3 Gott selber in sie,
«als die Zeit erfiillet war» (Gal. 4, 4) in seinem Sohne hineingebrochen
ist und sie auf sich genommen hat und sich damit im Menschen Jesus
Christus, ganz offenbarte, in ihrem wahren Wesen als Flucht vor
Gott, sei es in die Religion oder sei es in die Gottlosigkeit, als Un-
frieden mit Gott und als Unverséhntheit mit den Briidern aufge-
deckt und zugleich {iberwunden durch die Neubegriindung unserer
Gottessohnschaft. Das alles wird fiir unser Leben Realitit dadurch,
dafl Gott uns durch Jesus Christus den Heiligen Geist schenkt: «Weil
ihr aber S6hne seid», so sagt Paulus (Gal. 4, 6 {.), <hat Gott den Geist
seines Sohnes ausgesandt in unsere Herzen, der da ruft: Abba, Vater.
So bist du nun nicht mehr Knecht, sondern Sohn. Wenn aber Sohn,
dann auch Erbe durch Gott.» Das ist die herrliche Offenbarung Got-
tes in unseren Herzen durch den Heiligen Geist, der uns unsere
Herzensnot, die uns nach Gott schreien 1ift, enthiillt, indem er sie
beseitigt und Jesu Geschichte mit Gott und den Menschen zur Got-
tesgeschichte mit uns durch den Heiligen Geist werden lifit.

Aus jener Not befreit uns Christus, indem er uns durch den Hei-
ligen Geist immer wieder im Blick auf Jesu Christi Leben und Tod
sagt, daf3 es ein Existieren gibt, in dem alle Menschen als gemeinsame
Kinder Gottes unter sich Briider werden, von denen es heif3t: «Einer
trage des andern Last.» |

Nichts anderes als das hat die erste christliche Gemeinde zu Her-
zen genommen, als der Pfingstgeist {iber sie kam. Das wird uns in der
Apostelgeschichte als das Geschehen mitgeteilt, das unmittelbar nach
Ptingsten, der AusgiefSung des Heiligen Geistes tiber alle an Christus
gliubig Gewordenen, erfolgt ist.

Es heifit in der Apostelgeschichte 2, 42—47: «Sie verharrten aber
in der Lehre der Apostel und in.der Gemeinschaft im Brechen des
Brotes und in den gemeinsamen Gebeten. Und es kam iiber jede Seele
Furcht: und viele Wunder und Zeichen geschahen durch die Apostel.
Alle Gldubiggewordenen aber waren beisammen und hatten alles
gemeinsam; und sie verkauften die Giiter und die Habe und verteil-
ten sie unter alle, je nachdem einer es nétig hatte. Und téglich ver-
harrten sie einmiitig im Tempel, und abwechselnd von Haus zu Haus
brachen sie das Brot und nahmen die Speise zu sich mit Frohlocken
und in Lauterkeit des Herzens, lobten Gott und hatten Gunst bei dem
ganzen Volke. Der Herr aber tat tiglich solche hinzu, die gerettet
wurden.»

Man tut jedenfalls gut, sich daran zu halten, daf} dieser Text un-
- mittelbar auf das Pfingstgeschehen folgt und als unmittelbare Aus-
wirkung desselben verstanden wird. Das will besagen, dafl das in ihm
tiber die Giitergemeinschaft «aller Gliubigen» Erzihlte als ein Wirken

130



des Heiligen Geistes unter der ersten Christengemeinde bekannt wird.
Es kann nicht unbeachtet bleiben, daf3 jener Zusammenlegung der
Giiter, die Gemeinsamkeit des «TJisches», im Brechen des Brotes und
in den «Gebeten» vorausgeht — oder besser: von ihr gleichsam ein-.
gerahmt wird und von daher seinen wahren Sinn erhilt. Der hier be-
zeugte urchristliche «Kommunismus» fingt also an mit dem Liebes-
mahl, mit der Briiderlichkeit des gemeinsamen Brotbrechens — und
des gemeinsamen Betens —, das heif3t, fingt damit an, daf3 wirklich
alle Glaubigen sich sammeln und zusammentun als Glieder eines Lei-
bes, dessen Haupt der lebendige Jesus Christus ist und dessen Leben-
digkeit eben der Heilige Geist bezeugt.

Die eine Gemeinschaft unter dem einen Herrn, dem Auferstan-
denen, gewirkt durch den einen Heiligen Geist, fithrt also sofort mit-
ten in den realen Bereich dieses leiblichen Lebens und, wie es aus-
driicklich (V. 45) heif}t, mitten in die Dinge, die einer fiir seine Erhal-
tung notig hat —, fithrt dorthin, wo der Mensch ifit und trinkt und
sich kleidet und arbeitet und die Notdurft seines Lebens befriedigt, in
das «allermateriellste» Dasein des Menschen. In ibm und nicht aufler-
halb seiner, und nur da und nicht in irgendeiner frommen «Jenseitig-
keit» — nein, beim Essen und Trinken — beim Brotbrechen und dann
mitten im Gebrauch der Lebensgiter, und bei der Arbeit, da — gerade
da wird gebetet und sammelt sich die Gemeinde um den Herrn, weil
sie da der Heilige Geist haben will, weil da der Mensch wirklich
Mensch wird, und darum menschlich sein kann, weil nur da und nur
da der Ernst des Lebens ernsthaft ist, weil da der Mensch in Not und -
Qual steht, weil da Briiderlichkeit wirklich Briiderlichkeit wird und
Nichstenliebe wirklich Liebe zum Nichsten. Und von daher, von
diesem echt menschlichen, «nur» humanen Tun her — gehen sie dann
auch in den Tempel, um dort «einmiitig» Gott zu danken und ihn zu
preisen. Und mitten in diesem so alltiglichen Dasein wirtschaftlichen
Handelns, da gerade geschehen dann auch viele Zeichen und Wunder
der Apostel, wie es V. 43 heifit. Hier ersetzt also gerade das fromme
Handeln, die kultische Handlung, nicht die gegenseitige materielle
Hilfe, wie dort, wo die klerikalisierte Liebestitigkeit der Kirche nur
noch auf ein symbolisches Handeln beschrinkt wird.

Die Bedeutsamkeit dieses Bibelabschnittes liegt ohne Zweifel daran,
dafl in einem besonders entscheidenden Augenblick der Anfangs-
geschichte der christlichen Gemeinde als Folge der Taufe (V. 41) und
der durch sie begriindeten Gemeinschaft (V. 42) — eben diese Ge-
meinschaft in Christo und durch den Heiligen Geist das ganze Leben
des einzelnen derart mit dem des Bruders verbindet und derart alles
erfafit, gerade auch sein materielles Dasein, also so total wird, daf}’
aller Gegensatz von Mein und Dein, das heif$t die Schranke des Be-
sitzes und der mit dem Besitz unvermeidlich verbundenen Macht- und
Vormachtstellung unter den ersten Christen beseitigt wird und gerade
auch im «gewdhnlichen» profanen und darum wirklichen Leben des

131



Menschen die Beziehungen zum andern Menschen, mit dem jungen
Karl Marx zu reden, wahrhaft menschlich werden, so daf} eine wahr-
haftige Erfahrung des Menschen durch den Menschen erst moglich
wird. Das ist das Werk des Heiligen Geistes und nur durch ihn még-
lich. Er, der allein den Menschen Gott in Christo. offenbar macht, er
macht den Menschen auch den Menschen offenbar in der Verwirk-
lichung menschlicher Gemeinschaftlichkeit (Sobornost’, mit den ortho-
doxen Russen zu reden), in einer Gemeinsamkeit, die erst zum Ab-
schluf3 kommt in der Uberwindung der Schranken einer den Nich-
sten ausschlieffenden oder ausbeutenden Profitwirtschaft.

Man hat vergessen, es wahrhaft ernst zu nehmen, daf} der Apostel
Paulus 1. Thess. 4, 3—7 ausgesprochen das zur Heiligung rechnet,
das heif3t als ein Handeln im Heiligen Geist moniert, daf8 keiner seinen
Bruder tibervorteile, und dies mit der Ermahnung verbindet, die eige-
nen Angelegenheiten (selbst) zu besorgen und mit den eigenen Hin-
den zu arbeiten, «damit ihr wohlanstindig wandelt gegeniiber denen,
die drauflen sind, und nichts bediirft» (1. Thess. 4, 11, 12). Es ist von
grofler Bedeutung, wie hier christlicher Glaube und mit ihm christ-
liches Heiligungsstreben hineingreift mitten ins wirtschaftliche Leben
der Christen, in dessen Mittelpunkt die Arbeit steht.

Man verstehe das alles nicht falsch als ein nationalokonomisches
«Rezept», aber als einen lebendigen Ausdruck dessen, was Ernst Bloch
das «Prinzip Hoffnung» nennt, als ein lebendiges Zeichen dafiir, daf}
wir Menschen in unserem «Diirsten nach Gerechtigkeit» nicht allein
stehen in eisiger Gottverlassenheit. Man verstehe die Pfingstbotschaft
als einen immer neu zu handhabenden Leitfaden zur Gestaltung einer
echten Zukunft der ganzen Menschheit, als den Ausdruck gewaltiger
allumfassender Hoffnung in einer Zeit, in der die Menschen bereit
stehen, sich gegenseitig vollig auszurotten.

Der Geist, den die Jiinger und die Apostel bekommen haben und
damit die Kirche Jesu Christi bis ans Ende der Welt, vermittelt nicht
nur durch Christus in der Vergangenheit fiir uns Geschehenes, er
vermittelt vor allem auch die jetzige Lebendigkeit und Gnadigkeit des
erhéhten Christus, und dadurch gerade ist der Geist die Versicherung
und zugleich die Verwirklichung unserer eigenen Zukunft. Durch ihn
(vgl. Apg.1,6) bekommen wir Anteil an dem zukiinftigen Werk
des Christus, des einmal wiederkommenden Herrn. Er, der Heilige
Geist, ist selber die Versicherung unserer eigenen, in Christi Wieder-
kommen begriindeten Zukunft, der Zukunft eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, ja er ist als der Auswirker des zukiinftigen
Werkes der Vollendung durch Christus selber der Vollender aller
Dinge, der Creator spiritus der Vollendung. In diesem Sinne ist er
darum auch unser Tréster: er versichert uns der Gewiftheit unserer
Hoffnung, die in den Verheiflungen des Wortes Gottes begriindet ist,
und er ist darum auch der Erloser, weil er die in Christus begriindete
Versohnung zu Ende fiihrt. |

132



Das alles ist schon in der Bufitaufe des Johannes, als Vollendung
alttestamentlicher Prophetie vom Kommen Gottes zu den Menschen
vorbereitet und in der von ihm verheiflenen und dann geschehenen
Ausgieflung des Heiligen Geistes, die in der neuen Geist- und Wasser-
Taufe jeweilen bekriftigt wird, verbiirgt. Denn die Taufe hat eine
streng eschatologische Bedeutung, sie ist ein Zeichen der Vollendung;
sie bedeutet zugleich damit, daf$ sie nun im Namen Jesu Christi er-
folgt, daf} wir der Vollendung des mit ihm gleichsam in seine Mitte
gefithrten Heilsgeschehens am Ende der Tage gewifd werden diirfen.

Schon die Buftaufe des Johannes ist ein reines Gnadengeschenk
Gottes, das den, der sich ihr im Glauben unterzieht, nicht nur der
Stindenvergebung versichert, sondern auch der endgiiltigen Rettung
vor dem Gerichte Gottes. Wer ihr wahrhaft teilhaftig ist, ist «berufen
zu der Gemeinschaft derer, die die Vollendung am letzten Tage sehen
werden» (E. Lobmeyer, Das Urchristentum, I. Johannes der Tiufer,
1932, S. 72).

Die Taufe des Taufers findet nun aber die von ihr selber schon
gemeinte und durch sie vorbereitete Vollendung in der Geisttaufe.
Die an Christus zuerst geschehene und durch ihn dann weiterbewirkte
'Geisttaufe ist nun nichts anderes als die Versiegelung, die Versiche-
rung Gottes gegeniiber den sein Evangelium Annehmenden, daf} der
damit zu seinem Kinde gewordene Christ auch Erbe des Reiches Got-
tes sein werde, Erbe der in Herrlichkeit offenbar werdenden Freiheit
der Gotteskindschaft. Der Heilige Geist, in dem wir getauft werden,
ist ja der schon von den Propheten verheiflene Heraufbringer der
Endzeit. Durch den Geist werden wir jetzt schon in jene Gotteswirk-
lichkeit hineingezogen, die der Evangelist Johannes immer wieder als
die geistige und zugleich einzig wahre, weil in Christus begriindete
bezeichnet, die aber heute in diesem unserem irdischen Dasein, das
noch unter der Siinde steht, unsichtbar und verborgen ist. Derselbe
Geist ist aber auch dank der durch ihn bewirkten Auferstehung Christi
Biirge und zugleich die wirkende Kraft dafiir, daf} jene Gotteswirk-
lichkeit einmal als ein sichtbares Neuwerden von Himmel und Erde
und ein Verwandelt-Werden von uns zu einem himmlischen, durch
die Christi verherrlichten Wesen, unsere eigene zukiinftige Wirklich-
keit wird. Dann wird der Geist das unser ganzes Dasein bis in eine
neue Leiblichkeit bestimmende einzige Element unseres Lebens, eines
ewigen Lebens sein, zu dem sich das Glaubensbekenntnis als zu einer
Frucht des Heiligen Geistes bekennt. Dann wird aus unsichtbarer
Heiligung sichtbare Verklirung des mit einem geistigen Leibe beklei-
deten neuen Gottesmenschen. «Il n’y a pas de monde heureux — so
singen wir mit Pére Aimé Duval — sauf le votre oh mon Dieu» und
fiigen hinzu «Veni Creator spiritus»! ’ Fritz Lieb

133



	Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi - unsere Zukunft (Schluss)

