
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 5

Artikel: Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi - unsere Zukunft (Schluss)

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi —
unsere Zukunft

(Schluß)

Das Kommen des Heiligen Qeistes ist der endgültige Durchbruch
Gottes in die Welt. Der Heilige Geist ist die Nähe, nein die Gegenwart

Gottes in dieser Welt. Ich betone: in dieser. Der Heilige Geist ist
nicht ein jenseitiger Geist; wäre er das, dann wäre er ein Gespenst.
Der Heilige Geist ist der Sachwalter Christi — gerade das bedeutet
ja Paraklet — in der geschichtlichen diesseitigen Wirklichkeit menschlichen

Daseins, und er ist es, indem er ständig dieses unser Dasein in
der Zeit, im Kosmos durch sein Wort, durch seine Verkündigung
bearbeitet, bepflanzt, besät, auf daß Früchte eben des Geistes entstehen,
auf daß ein Neues wachse mitten im Unkraut und dieses Neue den
Kampf aufnehme gegen das Unkraut so gut in unseren eigenen Herzen

wie draußen in der weiten Welt. Der Heilige Geist ist damit die
diesseitige Triebkraft des Reiches Christi, der Zeuge Gottes, der
davon Zeugnis ablegt, daß Gott diese seine Welt nicht preisgibt, daß er
trotz ihres Widerstandes zu ihr steht, daß er ihr immer wieder eine
neue Chance gibt, daß Gott diese Welt umwandeln, verwandeln will
und nicht vernichten, nicht mehr einer neuen Sintflut eines
Atomkrieges preisgeben. Das gewaltigste Zeichen Gottes für diesen seinen
Erhaltungs- und zugleich nie versagenden Schöpferwillen ist das
Pfingstereignis. Was mit Pfingsten so verheißungsvoll begonnen hat,
das wird Gott nicht fallen lassen. Im Heiligen Geist bekennt sich Gott
selber zu dieser Welt als zu seiner Welt, als zu seiner Schöpfung. Das
ist unsere Zuversicht in dieser Welt und für diese Welt: «Siehe, ich
werde alles neu machen.»

Durch den Tod Jesu, seine Auferstehung und Himmelfahrt zu
rechten Gottes bekommt das Wirken des Heiligen Geistes seine
endgültige Bedeutung.

Indem Gott durch seinen Heiligen Geist mit Pfingsten in der Kirche
eine Glaubensgemeinschaft der von ihm aus der Welt «Herausgeru-
fenen» (das heißt ja Kirche, ekklesia) und zugleich der Heiligen, das
heißt der zu einem Leben der Heiligung Berufenen schafft, tut er
das um aller Menschen willen, das heißt die Kirche ist zwar nicht von
dieser Welt, insofern sie wirklich Kirche Jesu Christi ist, sie ist aber
da für diese Welt, um sie gerade vom Verderben zu bewahren und ihr
einen Weg zu zeigen zur erneuten Schöpfung Gottes.

Die Kirche ist also da um der Not der Menschen willen, um ihrer
«Bedürftigkeit» wegen, die letztlich in ihrer Gottferne besteht und in
ihr ihren letzten Grund hat und die sich dann auswirkt in ihrer Un-
brüderlichkeit gegenüber dem Nächsten. Es zeigt sich hier: die Frage
nach dem Menschen, nach seinem wahren Dasein und Heil wird im
Lichte des Evangeliums notwendigerweise immer wieder zur Frage

129



nach Gott und nach Qottes Wirklichkeit, in dessen Leben all unser
eigenes Leben tatsächlich wurzelt; denn in ihm leben und weben und
sind wir.

Jene menschliche Not wird nun dadurch, daß Gott selber in sie,
«als die Zeit erfüllet war» (Gal. 4,4) in seinem Sohne hineingebrochen
ist und sie auf sich genommen hat und sich damit im Menschen Jesus
Christus, ganz offenbarte, in ihrem wahren Wesen als Flucht vor
Gott, sei es in die Religion oder sei es in die Gottlosigkeit, als
Unfrieden mit Gott und als Unversöhntheit mit den Brüdern aufgedeckt

und zugleich überwunden durch die Neubegründung unserer
Gottessohnschaft. Das alles wird für unser Leben Realität dadurch,
daß Gott uns durch Jesus Christus den Heiligen Geist schenkt : «Weil
ihr aber Söhne seid», so sagt Paulus (Gal. 4, 6 f.), «hat Gott den Geist
seines Sohnes ausgesandt in unsere Herzen, der da ruft: Abba, Vater.
So bist du nun nicht mehr Knecht, sondern Sohn. Wenn aber Sohn,
dann auch Erbe durch Gott.» Das ist die herrliche Offenbarung Gottes

in unseren Herzen durch den Heiligen Geist, der uns unsere
Herzensnot, die uns nach Gott schreien läßt, enthüllt, indem er sie
beseitigt und Jesu Geschichte mit Gott und den Menschen zur Qot-
tesgeschichte mit uns durch den Heiligen Geist werden läßt.

Aus jener Not befreit uns Christus, indem er uns durch den
Heiligen Geist immer wieder im Blick auf Jesu Christi Leben und Tod
sagt, daß es ein Existieren gibt, in dem alle Menschen als gemeinsame
Kinder Gottes unter sich Brüder werden, von denen es heißt: «Einer
trage des andern Last.»

Nichts anderes als das hat die erste christliche Gemeinde zu Herzen

genommen, als der Pfingstgeist über sie kam. Das wird uns in der
Apostelgeschichte als das Geschehen mitgeteilt, das unmittelbar nach
Pfingsten, der Ausgießung des Heiligen Geistes über alle an Christus
gläubig Gewordenen, erfolgt ist.

Es heißt in der Apostelgeschichte 2, 42—47: «Sie verharrten aber
in der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft im Brechen des
Brotes und in den gemeinsamen Gebeten. Und es kam über jede Seele
Furcht: und viele Wunder und Zeichen geschahen durch die Apostel.
Alle Gläubiggewordenen aber waren beisammen und hatten alles
gemeinsam; und sie verkauften die Güter und die Habe und verteilten

sie unter alle, je nachdem einer es nötig hatte. Und täglich
verharrten sie einmütig im Tempel, und abwechselnd von Haus zu Haus
brachen sie das Brot und nahmen die Speise zu sich mit Frohlocken
und in Lauterkeit des Herzens, lobten Gott und hatten Gunst bei dem

ganzen Volke. Der Herr aber tat täglich solche hinzu, die gerettet
wurden.»

Man tut jedenfalls gut, sich daran zu halten, daß dieser Text
unmittelbar auf das Pfingstgeschehen folgt und als unmittelbare
Auswirkung desselben verstanden wird. Das will besagen, daß das in ihm
über die Qütergemeinscbaft «aller Gläubigen» Erzählte als ein Wirken

130



des Heiligen Geistes unter der ersten Christengemeinde bekannt wird.
Es kann nicht unbeachtet bleiben, daß jener Zusammenlegung der
Güter, die Gemeinsamkeit des «7isches», im Brechen des Brotes und
in den «Gebeten» vorausgeht — oder besser: von ihr gleichsam
eingerahmt wird und von daher seinen wahren Sinn erhält. Der hier
bezeugte urchristliche «Kommunismus» fängt also an mit dem Liebesmahl,

mit der Brüderlichkeit des gemeinsamen Brotbrechens — und
des gemeinsamen Betens —, das heißt, fängt damit an, daß wirklich
alle Gläubigen sich sammeln und zusammentun als Glieder eines
Leibes, dessen Haupt der lebendige Jesus Christus ist und dessen Lebendigkeit

eben der Heilige Geist bezeugt.
Die eine Gemeinschaft unter dem einen Herrn, dem Auferstandenen,

gewirkt durch den einen Heiligen Geist, führt also sofort mitten

in den realen Bereich dieses leiblichen Lebens und, wie es
ausdrücklich (V. 45) heißt, mitten in die Dinge, die einer für seine Erhaltung

nötig hat —, führt dorthin, wo der Mensch ißt und trinkt und
sich kleidet und arbeitet und die Notdurft seines Lebens befriedigt, in
das «allermateriellste» Dasein des Menschen. In ihm und nicht außerhalb

seiner, und nur da und nicht in irgendeiner frommen «Jenseitigkeit»

— nein, beim Essen und Trinken — beim Brotbrechen und dann
mitten im Gebrauch der Lebensgüter, und bei der Arbeit, da — gerade
da wird gebetet und sammelt sich die Gemeinde um den Herrn, weil
sie da der Heilige Geist haben will, weil da der Mensch wirklich
Mensch wird, und darum menschlich sein kann, weil nur da und nur
da der Ernst des Lebens ernsthaft ist, weil da der Mensch in Not und
Qual steht, weil da Brüderlichkeit wirklich Brüderlichkeit wird und
Nächstenliebe wirklich Liebe zum Nächsten. Und von daher, von
diesem echt menschlichen, «nur» humanen Tun her — gehen sie dann
auch in den Tempel, um dort «einmütig» Gott zu danken und ihn zu
preisen. Und mitten in diesem so alltäglichen Dasein wirtschaftlichen
Handelns, da gerade geschehen dann auch viele Zeichen und Wunder
der Apostel, wie es V. 43 heißt. Hier ersetzt also gerade das fromme
Handeln, die kultische Handlung, nicht die gegenseitige materielle
Hilfe, wie dort, wo die klerikalisierte Liebestätigkeit der Kirche nur
noch auf ein symbolisches Handeln beschränkt wird.

Die Bedeutsamkeit dieses Bibelabschnittes liegt ohne Zweifel daran,
daß in einem besonders entscheidenden Augenblick der
Anfangsgeschichte der christlichen Gemeinde als Folge der Taufe (V. 41) und
der durch sie begründeten Gemeinschaft (V. 42) — eben diese
Gemeinschaft in Christo und durch den Heiligen Geist das ganze Leben
des einzelnen derart mit dem des Bruders verbindet und derart alles
erfaßt, gerade auch sein materielles Dasein, also so total wird, daß
aller Gegensatz von Mein und Dein, das heißt die Schranke des
Besitzes und der mit dem Besitz unvermeidlich verbundenen Macht- und
Vormachtstellung unter den ersten Christen beseitigt wird und gerade
auch im «gewöhnlichen» profanen und darum wirklichen Leben des

131



Menschen die Beziehungen zürn andern Menschen, mit dem jungen
Karl Marx zu reden, wahrhaft menschlich werden, so daß eine
wahrhaftige Erfahrung des Menschen durch den Menschen erst möglich
wird. Das ist das Werk des Heiligen Geistes und nur durch ihn möglich.

Er, der allein den Menschen Gott in Christo offenbar macht, er
macht den Menschen auch den Menschen offenbar in der Verwirklichung

menschlicher Gemeinschaftlichkeit (Sobornosf, mit den
orthodoxen Russen zu reden), in einer Gemeinsamkeit, die erst zum
Abschluß kommt in der Überwindung der Schranken einer den Nächsten

ausschließenden oder ausbeutenden Profitwirtschaft.
Man hat vergessen, es wahrhaft ernst zu nehmen, daß der Apostel

Paulus 1. Thess. 4, 3—7 ausgesprochen das zur Heiligung rechnet,
das heißt als ein Handeln im Heiligen Geist moniert, daß keiner seinen
Bruder übervorteile, und dies mit der Ermahnung verbindet, die eigenen

Angelegenheiten (selbst) zu besorgen und mit den eigenen Händen

zu arbeiten, «damit ihr wohlanständig wandelt gegenüber denen,
die draußen sind, und nichts bedürft» (1. Thess. 4,11,12). Es ist von
großer Bedeutung, wie hier christlicher Glaube und mit ihm christliches

Heiligungsstreben hineingreift mitten ins wirtschaftliche Leben
der Christen, in dessen Mittelpunkt die Arbeit steht.

Man verstehe das alles nicht falsch als ein nationalökonomisches
«Rezept», aber als einen lebendigen Ausdruck dessen, was Ernst Bloch
das «Prinzip Hoffnung» nennt, als ein lebendiges Zeichen dafür, daß
wir Menschen in unserem «Dürsten nach Gerechtigkeit» nicht allein
stehen in eisiger Gottverlassenheit. Man verstehe die Pfingstbotschaft
als einen immer neu zu handhabenden Leitfaden zur Gestaltung einer
echten Zukunft der ganzen Menschheit, als den Ausdruck gewaltiger
allumfassender Hoffnung in einer Zeit, in der die Menschen bereit
stehen, sich gegenseitig völlig auszurotten.

Der Geist, den die Jünger und die Apostel bekommen haben und
damit die Kirche Jesu Christi bis ans Ende der Welt, vermittelt nicht
nur durch Christus in der Vergangenheit für uns Geschehenes, er
vermittelt vor allem auch die jetzige Lebendigkeit und Gnädigkeit des
erhöhten Christus, und dadurch gerade ist der Geist die Versicherung
und zugleich die Verwirklichung unserer eigenen Zukunft. Durch ihn
(vgl. Apg. 1,6) bekommen wir Anteil an dem zukünftigen Werk
des Christus, des einmal wiederkommenden Herrn. Er, der Heilige
Geist, »st selber die Versicherung unserer eigenen, in Christi
Wiederkommen begründeten Zukunft, der Zukunft eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, ja er ist als der Auswirker des zukünftigen
Werkes der Vollendung durch Christus selber der Vollender aller
Dinge, der Creator Spiritus der Vollendung. In diesem Sinne ist er
darum auch unser Tröster: er versichert uns der Gewißheit unserer
Hoffnung, die in den Verheißungen des Wortes Gottes begründet ist,
und er ist darum auch der Erlöser, weil er die in Christus begründete
Versöhnung zu Ende führt.

132



Das alles ist schon in der Bußtaufe des Johannes, als Vollendung
alttestamentlicher Prophétie vom Kommen Gottes zu den Menschen
vorbereitet und in der von ihm verheißenen und dann geschehenen
Ausgießung des Heiligen Geistes, die in der neuen Geist- und Wasser-
Taufe jeweilen bekräftigt wird, verbürgt. Denn die Taufe hat eine
streng eschatologische Bedeutung, sie ist ein Zeichen der Vollendung;
sie bedeutet zugleich damit, daß sie nun im Namen Jesu Christi
erfolgt, daß wir der Vollendung des mit ihm gleichsam in seine Mitte
geführten Heilsgeschehens am Ende der Tage gewiß werden dürfen.

Schon die Bußtaufe des Johannes ist ein reines Gnadengeschenk
Gottes, das den, der sich ihr im Glauben unterzieht, nicht nur der
Sündenvergebung versichert, sondern auch der endgültigen Rettung
vor dem Gerichte Gottes. Wer ihr wahrhaft teilhaftig ist, ist «berufen
zu der Gemeinschaft derer, die die Vollendung am letzten Tage sehen
werden» (E. Lohmeyer, Das Urchristentum, I. Johannes der Täufer,
1932, S. 72).

Die Taufe des Täufers findet nun aber die von ihr selber schon
gemeinte und durch sie vorbereitete Vollendung in der Geisttaufe.
Die an Christus zuerst geschehene und durch ihn dann weiterbewirkte

' Geisttaufe ist nun nichts anderes als die Versiegelung, die Versicherung

Gottes gegenüber den sein Evangelium Annehmenden, daß der
damit zu seinem Kinde gewordene Christ auch Erbe des Reiches Gottes

sein werde, Erbe der in Herrlichkeit offenbar werdenden Freiheit
der Gotteskindschaft. Der Heilige Geist, in dem wir getauft werden,
ist ja der schon von den Propheten verheißene Heraufbringer der
Endzeit. Durch den Geist werden wir jetzt schon in jene Gottes
Wirklichkeit hineingezogen, die der Evangelist Johannes immer wieder als
die geistige und zugleich einzig wahre, weil in Christus begründete
bezeichnet, die aber heute in diesem unserem irdischen Dasein, das
noch unter der Sünde steht, unsichtbar und verborgen ist. Derselbe
Geist ist aber auch dank der durch ihn bewirkten Auferstehung Christi
Bürge und zugleich die wirkende Kraft dafür, daß jene Gotteswirklichkeit

einmal als ein sichtbares Neuwerden von Himmel und Erde
und ein Verwandelt-Werden von uns zu einem himmlischen, durch
die Christi verherrlichten Wesen, unsere eigene zukünftige Wirklichkeit

wird. Dann wird der Geist das unser ganzes Dasein bis in eine
neue Leiblichkeit bestimmende einzige Element unseres Lebens, eines
ewigen Lebens sein, zu dem sich das Glaubensbekenntnis als zu einer
Frucht des Heiligen Geistes bekennt. Dann wird aus unsichtbarer
Heiligung sichtbare Verklärung des mit einem geistigen Leibe bekleideten

neuen Gottesmenschen. «Il n'y a pas de monde heureux — so
singen wir mit Père Aimé Duval — sauf le votre oh mon Dieu» und
fügen hinzu «Veni Creator spiritus» Tritz Lieb

133


	Der Heilige Geist als Geist Jesu Christi - unsere Zukunft (Schluss)

