
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 3

Artikel: Das Gesetz und die Idee der Menschheit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine ganz andere Welt als die seiner geistentworfenen Bilder ist in
seiner nahen Freundschaft mit Gustav Landauer angelegt : seine
Auseinandersetzung mit dem Sozialismus und Anarchismus, mit Marx
und Engels, mit Proudhon, Kropotkin und Bakunin. Es ist fast
überraschend, diesen religiösen und musischen Menschen auch in diesem
Zusammenhang kennenzulernen. Aber überall ist Leben und Wärme
und Überfluß in seinen menschlichen und denkerischen Beziehungen.

Die zahlreichen Übersetzungen Bubers aus den verschiedensten
Sprachen kann ich in diesem knappen Rahmen nur am Rande erwähnen,

obwohl sie uns Weisheit aus allen Kulturen bringen. Nur von
dem Gipfel : der neuen Bibelübersetzung, die er mit Franz Rosenzweig
begonnen und dann allein vollendet hat, ist es unmöglich, hier zu
schweigen. Auch für den, der die hebräische Sprache nicht beherrscht,
schimmert sie durch die neugeprägten deutschen Worte hindurch —
oder schmiegt sich dieser neuen Wort-Gestalt fast wie ein nasses
Gewand an. Dieses Riesenwerk, dessen Vollendung vor kurzem in einer
erlauchten Gesellschaft in Bubers Haus in Jerusalem gefeiert wurde,
wäre schon allein die Leistung eines ganzen langen Lebens.

Sehen wir diesen Weisen so von Bildern und Stimmen umwogt,
der uns in jedem seiner Worte eine lebendige Heimat schenkt, so denken

wir an sein frühes Wort: «Es ist das glorreiche Paradox unseres
Daseins, daß alle Begreifbarkeit der Welt nur ein Schemel ihrer Un-
begreifbarkeit ist.» Und wir danken Gott, daß wir ihm heute Glück
und Segen wünschen dürfen und hoffen, daß ihm dieses Leben — der
volle Rausch des ganz und immer von der Unbegreifbarkeit gespeisten
und aus ihr lebenden und fordernden Seins und Mitseins — «noch
eine gute Weile, eine linde Weile» beschieden sei.

Margarete Susman

Das Gesetz und die Idee der Menschheit

In einem Artikel des «Bulletin of the Atomic Scientists» (Januar 1963) äußert
sich über diese für die Friedensfrage so entscheidend wichtige Materie Professor
Harry W. Jones, der heute an der Universität von Chicago lehrt. Wir wissen, wie
unermüdlich Leonhard Ragaz für die Unterstellung der interstaatlichen Beziehungen
unter das Gesetz kämpfte, unter das Völkerrecht, das ja leider auch jetzt noch in
seinen Anfängen steckt. Der 6. August 1945, der mit Hiroshima das Entsetzen der
atomaren Kriegführung enthüllte, machte auch die notwendige Weiterentwicklung
deutlich: das Völkerrecht muß zum Menschheitsrecht werden.

Dieser wichtigste und schwerste Schritt bleibt uns noch zu tun. Es

stellen sich ihm Widerstände entgegen, die nur dadurch überwunden
werden können, daß man «die politische Situation und alle zu
treffenden politischen Entscheidungen im Hinblick auf den sonst sicheren

72



Untergang prüft». Im «Hinblick auf den Untergang» müssen wir
sehen, was wir vom «Gesetz» für die Menschheit erwarten.

Der Ausdruck Menschheit, sagt Professor Jones, setzt die Idee
nationaler Souveränität, den Zentralbegriff des bisherigen Internationalen

Rechts, außer Kraft. Eine menschheitliche Perspektive würde das
Gemeinwohl der Menschheit, nicht die etablierten Regeln des
gegenseitigen Verhaltens der Nationen als grundlegende Norm einer gesetzlich

festgelegten Weltordnung betrachten. Eine Menschheitsperspektive
ist auch der beste Schutz gegen Kirchturmpolitik — oder Beschränktheit

im juristischen Denken, gegen den Glauben, die amerikanische
oder die französische juristische Denkart sei die einzig richtige.

Im folgenden soll der Gedankengang von Professor Jones gekürzt
wiedergegeben werden. «Nehmen wir an, daß die Menschheit zum
ersten Mal als unter sich verbundene und möglicherweise zusammenarbeitende

Gesellschaft (von Nationen, d. ü.) in Erscheinung tritt.
Die Angabe /möglicherweise zusammenarbeitende' stellt aber keinen
Tatbestand dar, sondern eher ein Glaubensbekenntnis. Als Jurist hat
es Professor Jones lieber mit Tatsachen zu tun als mit schönen Zielen.
Er fürchtet, daß die /möglicherweise' — oder ,vielleicht' zusammenarbeitende

Gesellschaft (potentially collaborating) für immer im Schatten

des /möglicherweise' bleiben wird, es sei denn, sie werde durch das
Gesetz strukturell geordnet und beherrscht. Die Gesetze, selbst der
großen Nationen der Welt, sind aber nur Modelle kleinsten Maßstabs,
verglichen mit der zu schaffenden Gesetzgebung für die Menschheit.
Man muß sich nach Professor Jones auch hüten, zu glauben, bestehendes

internationales Recht sei ein vollständiges und sich gegenseitig
stützendes Gebäude von Grundsätzen, die jedes Problem des 20.
Jahrhunderts lösen können.

Ein Gesetz für die Menschheit kann aus dem bisherigen Bestand
von Bruchstücken, die unentwirrbar mit Politik verbunden sind, nicht
entwickelt werden. Es muß vielmehr neu geschaffen werden von
verantwortungsbewußten Männern, die eine große Tradition fortsetzen.
Was wir wissen über die Haltung der Menschen und besonders über
die Möglichkeiten einer Hebung des ' menschlichen Verhaltens der
Masse, muß darin seinen Niederschlag finden. Leider ist Nationalismus

wieder zum zwingenden Leitgedanken geworden, und wenn wir
uns in der Richtung «Menschheit» entwickeln sollen, sind Nationalismus

und Regionalismus und gefühlsbetonter Patriotismus Kräfte, die
sich gegen die internationale Herrschaft des Gesetzes auswirken.

In der Vergangenheit konnte europäischen Völkern ein wirksames
Gesetz auferlegt werden, man denke nur an die «Pax Romana». Dies ist
heute nicht mehr möglich durch Gewalt, denn ein Krieg würde
Gewinner und Verlierer gleicherweise ruinieren. Professor Jones ist der
Auffassung, daß eine internationale gesetzliche Regelung akzeptiert
werde, wenn die Völker zur Überzeugung kommen, daß selbst das
erste beste, auch mangelhafte Gesetz besser ist als Anarchie, und daß

73



die Beilegung eines Streites durch Verständigung immer besser ist als
die Ausübung des «souveränen» Rechtes, das heißt die Durchsetzung
ihrer Forderung mit Gewalt oder durch Einschüchterung.

Dies ist gleichbedeutend mit der Bereitschaft, den Rechtsentscheid
als bindend anzuerkennen, auch wenn er nicht alle unsere Forderungen

erfüllt. Einem großen Land, das sich stark genug fühlt, seine Interessen

selbst zu verteidigen, fällt es besonders schwer, sich einem
ungünstigen Schiedsspruch zu unterziehen. Professor Jones zitiert in
diesem Zusammenhang den bekannten Politiker und ehemaligen US-
Botschafter in Rußland, George Kennan, der sich mit Händen und
Füßen gegen die Auffassung sperrt, daß Gesetz oder die Herrschaft
des Gesetzes das Passepartout zu einer internationalen Ordnung sei.
Seinen Aussetzungen, das Gesetz sei zu abstrakt, zu wenig biegsam,
um den Anforderungen unerwarteter und nicht vorauszusehender
Situationen zu begegnen, hält Professor Jones einige seiner lebenslangen

juristischen Erfahrungen entgegen, von denen die erste lautet:
«Das Gesetz ist weiter nichts als der in Worte gefaßte Ausdruck jenes
tragbaren Kompromisses, den wir Gerechtigkeit nennen und ohne
welchen das Gesetz des Dschungels herrschen würde.»

Dies ist genau das, was wir vom Recht der Nationen erwarten.
Wir können angesichts des drohenden Untergangs nicht Jahrhunderte
lang auf ein vollkommenes Justizsystem warten — wir brauchen eine
Ordnung, in welcher die nationalen Konflikte in einer weltumspannenden

Gesellschaft abreagiert werden, indem sich die Opponenten vor
einer internationalen Instanz gegenseitig Konzessionen machen.
«Verhältnismäßig harmlos» wäre selbst ein Entscheid gegen die
grundlegenden Interessen eines Staates, wenn er auf dem Hintergrund eines
Atomkrieges gesehen wird.

Internationale Herrschaft des Gesetzes bringt noch keine Harmonie
in den Streit der Interessen. Im Gegenteil, wo das Gesetz herrscht,
getraut sich auch der Schwache, seine Rechte in Erinnerung zu bringen.
Der Zweck der gesetzlichen Regelung besteht allein darin, sich
widerstreitende Forderungen einem friedlichen Verhandlungsmodus zu
unterwerfen, dergestalt, daß der Entscheid auch von der enttäuschten
Partei angenommen wird. Vollkommene Gerechtigkeit ist wohl das
Fernziel der Rechtssuche, aber Trieden durch Herrschaft des Qesetzes
müssen wir sichern, und zwar nicht in ferner Zukunft, sondern jetzt.

Eine weitere Erfahrung von Professor Jones bezieht sich auf die
Apparatur des Rechts, die seiner Auffassung nach die Priorität haben
muß. Streitfragen, die die gesellschaftliche Ordnung zerstören oder
den Frieden der Gemeinschaft gefährden konnten, wurden einst von
Männern von Ansehen, Stammesführern, Priestern geschlichtet. Der
Entscheid in einem Streit wurde zum Präzedenzfall für spätere
Konflikte, bis sich aus einer geordneten Zusammenstellung von individuellen

Urteilen Regeln und Grundsätze ergaben und ihren Niederschlag
im geschriebenen Recht fanden. Man kann beinahe sagen, daß das

74



Gesetz als Nebenprodukt des Schlichtens von Streitfällen entstand,
wie zum Beispiel das englische Common Law beweist, das damit
begann, daß vom König einer Anzahl von Friedensrichtern die Macht
verliehen wurde, Streitfälle zu schlichten.

Die großen internationalen Konflikte fallen heute nicht obligatorisch

in die Kompetenz des Internationalen Gerichtshofes. Wie es
innerhalb einer Nation viele Prozedurmöglichkeiten der Schlichtung
von Streitfällen gibt, wie Gerichtsentscheid, Vergleich, Vermittlung
und so weiter, so entwickelt sich vielleicht auch auf internationalem
Boden aus der Schiedsgerichtspraxis ein internationales Corpus juris.

Nachdem Professor Jones in seinem dritten Leitgedanken die
ungeheure Bedeutung vernünftiger Angleichung entgegengesetzter
Parteienstandpunkte betont hat — Kompromiß mag ein Ausdruck der
Verachtung sein für Philosophen, Politiker und manche Theologen,
aber er gehört zur Kunst des praktizierenden Rechtsanwaltes und ist
eine der unentbehrlichen Methoden menschlichen Rechtfindens.
Gesetz und Kompromiß sind verwandt und unzertrennlich.»

Nun gibt es in jeder Darstellung der Möglichkeiten richterlicher
Entscheide eine bedeutende Anzahl von Fällen, die auf mehr als eine
Art entschieden werden können. Welches immer der Prozentsatz
solcher Fälle sein mag — deutlich ist dies : der Richter muß sich so oder
so entscheiden. In diesem Sinne ist es korrekt, zu sagen: der Richter
ist wichtiger als die Regeln und Präzedenzfälle, mit denen er operiert,
wie der Wissenschafter wichtiger ist als seine Laboratoriumseinrichtung

oder der Musiker als das Instrument das er spielt.
Wenn dies gilt für das gereifte Rechtswesen eines einzelnen Staates,

mit wieviel mehr Recht läßt es sich dann behaupten für die
internationale Rechtsprechung. Es bestehen so drastische Unterschiede
zwischen östlichen und westlichen Ideen über internationales Recht,
daß es, wie Professor Jones glaubt, kaum eine Frage von grundlegender

Bedeutung im ideologischen Konflikt gibt, über die man nicht
juristisch so oder so argumentieren kann, ohne sich intellektuell etwas
zu vergeben. Es erhellt daraus, daß, falls schwerwiegende Konflikte
auf Grund von gesetzlichen Bestimmungen zu erledigen sind, eine
Körperschaft von Richtern (wie Professor Jones hofft) entscheiden und
mit richterlicher Autorität erklären muß, welche der konkurrierenden
Ideen den Sieg davontragen soll. Und falls der Entscheid keine
Zustimmung findet, das heißt die Bereitschaft der verlierenden Partei, ihn
als bindend zu betrachten — so kann man nicht sagen, daß der Disput
eine gesetzliche Erledigung gefunden hat.

Die juristische Situation in bezug auf internationales Recht ist
gegenwärtig wie folgt: Die Charta der UNO, die den Internationalen
Gerichtshof schuf, verbietet dem Internationalen Gerichtshof, über
innerstaatliche Rechtsfragen zu urteilen. Nach der Einschränkung des
amerikanischen Deputierten Connally sollen die USA in jedem
einzelnen Rechtsfall, an dem sie beteiligt sind, entscheiden, ob der Rechts-

75



fall eine amerikanische, innerstaatliche Angelegenheit betreffe. Diese
Einschränkung, das zentrale Hindernis für eine Unterstellung der USA
unter den Internationalen Gerichtshof, wird von allen fortschrittlichen
Juristen Amerikas bekämpft, besteht aber immer noch.

Der Richter soll nach dem Gesetz im weitesten Sinn des Wortes
unabhängig sein. Der vollkommene Richter würde an einen Fall herantreten

— weder als Kapitalist noch als Kommunist — weder als Westler

noch als Ostler, noch auch als Christ oder Buddhist. Er wäre genau
genommen staatenlos — ohne nationale, regionale oder politische
Bindungen außer seiner Verpflichtung gegenüber Frieden und Gerechtigkeit

unter den Völkern. Er wäre nicht unser (amerikanischer) Richter,
er wäre Richter für die Menschheit.

Die Erfüllung solcher Forderungen ist wohl im Laufe der nächsten
Jahre nicht denkbar, doch wer dürfte zu behaupten wagen, die Hingabe

an die Idee internationaler Gerechtigkeit könne nicht die
Hingabe eines Wissenschafters an die Forschung erreichen? Jedenfalls,
meint Professor Jones, ist es an den Leuten, die an richterliche Objektivität

glauben, sich mit den Umständen zu befassen, die solche
Objektivität möglich machen. Es gehört dazu eine Wahl auf Lebenszeit.
Das genügt wohl nicht, um der nie zuvor gekannten Unparteilichkeit
und Objektivität eines internationalen Richters genügendes Gewicht
zu geben. Philosophen außereuropäischer Herkunft heben besonders
hervor, daß Verzicht eines Menschen auf Ehren und Würden und
Reichtum in allen Philosophien und Religionen besondere Hingabe an
das übertragene Amt oder seine Aufgabe symbolisieren. Solche Opfer,
meint Professor Jones, würden vielleicht die Suche nach Kandidaten
für ein solches Amt erschweren, würden aber noch sicherer
unerwünschte Prätendenten abschrecken.

Der Traum einer Gemeinschaft der Nationen unter der Herrschaft
des Gesetzes ist ein alter Traum. Wie steht es aber mit der Gewalt,
die die Innehaltung internationaler Abkommen erst erzwingt? Professor
Jones hält dafür, daß Gewalt und Zwang nicht die einzigen Möglichkeiten

des Gesetzes sind. Er sieht immer noch eine Hoffnung, daß die
Machthaber dieser Welt schließlich doch den Beschlüssen internationaler

Gerichte zustimmen — ganz einfach, weil sie keine Alternative
dazu sehen. Es ist denkbar — nicht sehr wahrscheinlich, aber doch
denkbar —, daß die Menschen, die in den Nationen der Welt die
Führung haben, sich an das Gesetz halten — selbst unter Opfern —,
nicht weil sie die Idee der Gesetzesherrschaft höher schätzen als ihren
Nationalismus, aber weil Zustimmung zur Herrschaft des Gesetzes,
selbst für extreme Nationalisten, der Vorstellung einer allgemeinen
Zerstörung vorzuziehen ist.

Der Autor fragt sich schließlich, ob das heutige Gleichgewicht des
Schreckens uns die Zeit gewähren wird, ein dauerhaftes Gesetz für die
Menschheit zu schaffen. Er selbst nährt einen zähen Glauben, daß uns
die Zeit, geschenkt werden wird — daß das Gesetz Schritt um Schritt,

76



Kompromiß um Kompromiß, Entscheidung um Entscheidung
triumphieren wird —, bis eine Gemeinschaft der Nationen und dann eine
bessere Gemeinschaft der Nationen entstanden ist. Er zitiert schließlich

die prächtigen Worte von Oliver Wendell Holmes, Junior, des

großen amerikanischen Richters, der vor dem Ausbruch des Ersten
Weltkrieges schrieb:

«Ich zähle für meine Zukunftsträume nicht auf mein Land, auch
nicht auf meine Rasse. Ich halte es nicht für unwahrscheinlich, daß
der Mensch — wie die Raupe, die eine Kammer schafft für das
beschwingte Wesen, das sie nie gesehen hat und das doch leben wird —,
daß der Mensch, sage ich, vielleicht kosmische Bestimmungen hat, die
er selbst nicht versteht. Und so meine ich jenseits des Schlachtengetümmels

und einer verarmten Erde einen traumhaften Schimmer von
Frieden aufleuchten zu sehen.» Red.

Aufstand der Menschheit

Noch spürt man in den politischen Kommentaren verantwortungsbewußter

Amerikaner die Empörung über die unglaubliche Außenpolitik

ihrer Regierung. Unsere Leser werden sicher folgende
Überlegungen des Redaktors Eugene Rabinowitch vom «Bulletin of the
Atomic Scientists» als Reaktion auf die Erlebnisse des Jahres 1962
verstehen und billigen.

«Noch nie kam die Menschheit dem Abgrund eines Nuklearkrieges
so nahe wie im Jahre 1962. Darf man machtpolitischen Krampfanfällen

dieser Art gestatten, sich nach Belieben zu wiederholen, bis uns
schließlich einer von ihnen in der Katastrophe enden läßt? Dies ist ein
Appell zum Aufstand — nicht zum bewaffneten Aufstand der Straße,
sondern zur Rebellion des Geistes und des Gewissens — kein
Aufstand der Völker gegen diktatorische Bedrückung oder Fremdherrschaft,

aber ein Aufstand der Menschheit gegen ein System, das Gruppen

der Menschheit gegen andere aufhetzt. Wir rufen auf zur Rebellion

gegen Herrscher — eigener Machtvollkommenheit oder frei
gewählte —, die es als ihr Recht oder ihre Pflicht betrachten, die Ideologie

oder die Interessen jenes Bruchteils der Menschheit, über den sie
regieren, über das Wohl des menschlichen Geschlechts als Ganzes und
der moralischen Pflicht, die wir ihm schulden, zu stellen—wir müssen
uns auflehnen gegen Herrscher, die von ihren «Untertanen» absolute
und unverbrüchliche Treue gegenüber der Staatsmacht und der
Ideologie, die sie vertreten, verlangen.

Man kann von einem Menschen verlangen, daß er alles, selbst sein
Leben opfert für den Schutz seiner Familie, der nationalen Gemeinschaft,

der er angehört, oder des Glaubens, dem er anhängt. Man darf

77


	Das Gesetz und die Idee der Menschheit

