Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 3

Artikel: Der grossere Christus (Evangelium Johannis 12, 24)
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der groflere Christus

Evangelium Jobannis 12, 24

Man redet heute in gewissen Zusammenhingen gern von dem
Grofleren, das an die Stelle von etwas Kleinerem treten soll: von dem
grofleren Lebensraum, dem grofleren Wirtschaftsdenken, dem grofle-
ren Frankreich, auch etwa der grofleren Schweiz. Darin duflert sich
nicht nur Grofimannssucht, sondern auch die Empfindung, daf fir
eine neue Lage eine alte Form zu enge geworden sei. Sollten wir nicht
mit ebensoviel und vielleicht mehr Recht von einem grofleren Christus
reden — selbstverstindlich nicht in dem Sinne, daf§ Christus an sich,
sondern in dem Sinne, daf3 er fiir unser Verstehen und Glauben wie
fiir unser Handeln gréfler werden miisse?

Wie kann das gemeint sein?

1.

Ein Gesichtspunkt vor allem scheint sich aus der neuen Lage der
Welt, der geistigen wie der politischen, aufzudringen. Unser Christus,
der Christus, der bisher vor unseren Augen stand, ist sozusagen stark
der Christus des Abendlandes und fiir das Abendland gewesen. Die
Geschichte des Abendlandes konzentrierte sich in ihm und um ihn. In
deren Mittelpunkt stand fiir den Protestantismus die Tatsache der
Reformation, die ausschliefSlich ein Ereignis des christlichen Abend-
landes ist. Die ganze Theologie wie auch schon das gemeinchristliche
Dogma, das aus den grofien Konzilien hervorgegangen ist, war abend-
lindisch geprigt; es war, wie sein klassischer Geschichtsschreiber for-
muliert hat*, ein Werk des Griechentums auf dem Boden des Evange-
liums. Das Griechentum aber, wenn es sich auch vorwiegend im Osten
Europas entfaltet hat, reprisentiert doch das Abendland: Es ist typisch
fir Europa, fiir das Europa, das zum guten Teil aus ihm hervorgegan-
gen ist. Das Abendland war der Rahmen fiir das Bild Christi, das wir
uns gemacht hatten. Von hier aus blickten wir mit einem naiven Uber-
legenheitsgefithl auf die nichtabendlindische Welt mit ihrer Kultur,
die wir fir Unkultur, und ihrer Religion, die wir fiir Gétzentum hiel-
ten. Einzelne Voraus-Geister blickten zwar schon lange weiter; aber
fiir das gesamtchristliche Denken war es so.

Aber nun wird dieser Rahmen gesprengt. Die Welt wird grofler.
Nachdem sich einst zu dem alten Umfang des Abendlandes Amerika
gesellt hatte, das aber nach seinem Wesen doch Abendland blieb, tut
sich nun mit Wucht und Eindringlichkeit das Morgenland auf und da-
mit wieder eine neue Welt. Sie wird nun besonders infolge der welt-
politischen Bewegungen, namentlich des Weltkrieges, und durch den
modernen Verkehr dem Blicke aller fast iiberraschend nahegeriickt

* Es ist Adolf Harnack gemeint.
65



und auch in den Kreis unseres Geisteslebens gezogen. Und dazu gesellt
sich das Siidland, Afrika und alles, was zu ihm gehért, auch dieses
nicht weniger eine neue Welt. Diese Welt — denken wir jetzt beson-
ders wieder an Asien — ist nun vollig anders als das Abendland. Sie
ist nicht nur politisch und sozial anders gestaltet, sondern hat auch ein
anderes Denken und Empfinden, und zwar eines, das wir nicht von
vornherein als mit dem unsrigen verglichen geringwertiger betrachten
diirfen. Ein Laotse und ein Kungfutse diirfen beanspruchen, an geisti-
ger Bedeutung neben Plato und Kant gestellt zu werden. Es erheben
sich aus dieser Welt grofle und grof3artige Religionen: in erster Linie
der Hinduismus und der Buddhismus. Die Auseinandersetzung mit
ihnen, die lange Zeit sozusagen mehr akademisch oder dann rein
missionarisch war, wird mit der neuen Offnung der Welt und der
neuen Begegnung der Viélker immer aktueller und allgemeiner. Aber
auch der Islam erhebt sich wieder und gewinnt im Panarabismus einen
neuen politischen Ausdruck. Aus ihm steigt wohl eines Tages ein neuer
Messianismus empor.

Aber es handelt sich nicht nur um den Fernen Osten oder den
asiatischen Orient und afrikanischen Norden— auf den das Araber-
tum ja auch weist —, sondern auch um den europdischen Osten. Der
Islam erinnert uns daran, daf} er einst mit seinem Messianismus —
denn ein solcher ist er — gegen den Religionismus, Dogmatismus,
Eklesiastizismus und Kultismus des griechischen Christentums gesiegt
hat. Aber nun erinnern wir uns auch daran, daf} es einst ein solches
ostliches Christentum gegeben hat, das dem westlichen ebenbiirtig,
wenn nicht berlegen war, und dafl einmal Alexandrien, Antiochien
und Konstantinopel im' Bereiche des Christentums mehr galten als
Rom. Und heute weht der Geist diese Totengebeine des ostlichen
Christentums an, daf sie wieder lebendig werden . . .

Unsere ganze Welt 16st sich auf und versinkt in ein Chaos. Dieses
harrt auf ein neues Schépfungswort. Die chaotisch gewordene Welt
verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie liegt in schweren Geburts-
wehen und ruft nach Geburtshilfe. Sie verlangt vor allem nach einer
neuen Einbeit, nicht nur einer politischen und sozialen, sondern vor
allem auch einer geistigen. Nicht kann es linger ertragen werden, daf}
Politik, Moral und Religion in krassem Widerspruch stehen; aber auch
nicht, daf} es eine Wissenschaft und Kunst gibt, die neben einem Glau-
ben stehen, mit ihm nicht innerlich verbunden, und damit ebenso Sinn
und Kraft verlieren wie dieser Glaube selbst. Diese Welt schreit nach
einem neuen, umfassenden und belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach Erlésung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr blof} im einzelnen Menschen um Erlésung von seiner Not,
sondern als Welt um Erlésung von der Weltnot. Die kosmischen Note
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: Laster,
Schicksal, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlésung. Es bieten sich
zur Hilfe die Goizen an — Gotzen aller Art: totaler Staat und totale

66



Gesellschaft, gotzenhafte Religion, viel versprechende und wenig hal-
tende Mystik, zum Teil auch blof die Technik. Sie alle schreien, ohne
es zu wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus — dem grof3eren
Christus.

2

Dieser groflere Christus aber kann nicht der Christus unseres ber-
kommlichen abendlindischen Christentums sein, sondern nur der Chri-
stus des Reiches — Er, der auch der Christus der Bib el ist. Die
Botschaft vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft
von dem Einen, lebendigen Gott, die sie ist, von vornherein fiir die
Welt bestimmt, nicht blof3 fiir Europa oder das Abendland. Schon der
Blick der Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Volkerwelt
gerichtet und so nicht minder der Blick Jesu wie der des Paulus und
Johannes. Es ist kein geschichtlicher Zufall, daf} das Heilige Land in
der Mitte zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die
Botschaft der Bibel universeller Art. Sie enthilt nicht nur die Erlosung
des Einzelnen, sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die
politische und soziale, sondern auch die kosmische: die Erlésung von
Schicksal, Krankheit, Tod, aber auch vom Ritsel und Dunkel der
Welt. Diese ganze Erlosung ist verkorpert in Christus — dem gréfieren
Christus, dem politischen, sozialen und kosmischen Christus, dem
Fleisch gewordenen Worte der Bibel.

Ihn miissen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes
gesehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen Offen-
barung, worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches
ist das, was in die Volkerwelt dringen will, worauf die Vélkerwelt
wartet. Aus ihm quillt, sobald wir ithn einmal recht erkennen und neu
daran glauben, die neue Macht itber Schicksal, Krankheit und Tod.
Aus ihm bricht das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des
Erkennens aufhebt. Aus ihm strémt die Erlésung und Verwandlung
auch der Natur. Aus ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes
(2, 3) «alle Schitze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind», er-
wichst die neue Einheit der Kultur; er gibt als Fleisch gewordenes
Wort der Welt den neuen Sinn und besiegt durch sein Kreuz und
Offenes Grab die Gétter, Gétzen und Dimonen.

Das ist ein Stiick der Revolution Christi, die kommen mufi, die
kommen wird, die schon im Kommen ist — das der groéfiere Christus,
das der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem
Gott nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus
biblisch gedacht.)

Dartiber aber muf} sich das bisherige Bild Christi, das allzu abend-
landische, tiberhaupt allzu begrenzte, stark verindern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein grofferes Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil des grofleren Bildes . . .

67



3

Diese Entwicklung der Wahrheit Christi entspricht der zentralen
Linie der Offenbarung Gottes, welche die Bibel und die ganze Ge-
schichte der Sache Christi durchzieht. Jeder Fortschritt der Offen-
barung Gottes stellt sich als eine Erweiterung des Horizontes der Er-
kenntnis und des Dienstes Gottes dar. Und zwar tritt diese Erkenntnis
regelmiflig auch in der paradoxen Form auf, dafl Gott an Stellen er-
kannt wird, wo niemand bisher sein Walten gesehen hatte, wo die her-
kommliche Religion sogar das Gegenteil zu erblicken meinte: blofle
Gottesferne, wenn nicht Gottesfeindschaft . . .

Dieser Durchbruch zur Erweiterung der Offenbarung in dem Aus-
blick auf einen neuen Horizont bedeutet freilich immer eine grofle
Krise. Den Vertretern des begrenzteren Horizontes, der bisherigen
Form der Offenbarung, erscheint die neue Erkenntnis leicht als blofle
Verneinung und Zerstorung, wenn nicht gar als Listerung. Aber sie
fallt auch ihren eigenen Vertretern nicht leicht. Sie kostet sie furcht-
baren Kampf mit den Menschen und vielleicht auch mit Gott. Das
Kreuz bezeichnet die letzte Hohe und Tiefe dieses Kampfes. Es erfiillt
sich darin das Wort vom Weizenkorn, das in die Erde muf}, um zu er-
sterben, damit es nicht «allein» bleibe, sondern viel Frucht trage.
Dieses Sterben und Auferstehen ist die Grundordnung der Entwick-
lung des Reiches Gottes. Jede Sache, die wirklich aus Gott ist, darf
nicht sich selbst leben und sich selbst suchen; sie darf sich nicht in
sich selbst abschliefien. Sie muf} stets bereit sein, sich selbst in der vor-
handenen Form aufzugeben, um Gott zu dienen, dem Gott, der ein
Gott ist der Lebendigen und nicht der Toten.

So miissen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendi-
gen Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache
aufzugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu ver-
lassen, um dem gréfderen zu folgen: in die Weite eines neuen Horizon-
tes der Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir miissen, in diesem
Sinne, bereit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten
Jahrhunderts fiir die Revolution Christi des zwanzigsten preiszu-
geben — sie nicht etwa zu verraten, aber sie nicht mehr auf die bis-
herige Weise als Zentrum oder gar Abschlufl und letztes Wort der
Sache Christi zu betrachten. Wir miissen die Kirche preisgeben, in
dem Sinne, daf} wir Gott in der Welt walten sehen und ihm in der
Welt dienen. Wir miissen das Christentum preisgeben, damit wir Chri-
stus neu verstehen. Wir miissen die Religion preisgeben, um das Reich
Gottes zu erfassen. Wir miissen Gott auch da sehen lernen, wo man
ihn bisher nicht gesehen hat, wo man sogar eine feindliche Macht zu
_ sehen glaubte. Wir miissen den Blick fiir Gott zugleich ausweiten und
verschirfen. Wir miissen nur immer mehr lernen, Gott nicht nur in
seiner religiésen und kirchlichen Gestalt zu erkennen, sondern auch in
seiner weltlichen. Wir miissen auch Christus nicht nur im Rahmen des

68



«Christentums» erblichen, sondern auch in der ganzen Welt, der poli-
tischen, sozialen, kulturellen die aus ihm entstanden ist und die ihn
vielfach stirker verkundxgt als die religiése, theologische, kirchliche
Gestalt. Wir miissen ihn auch erkennen, wenn er als Gegner auftritt:
im Sozialismus, im Kommunismus, im Anarchi-smus, ja sogar — so
paradox das klingt — im Atheismus; miissen ihn auch in Proudhon,
Bakunin, Lenin wie in Nietzsche erkennen (man wird doch verstehen,
was ich meine?), miissen ihn aber auch immer mehr ablehnen lernen,
wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich ist. Wir miissen Christus als
den Herrn der Welt erkennen, nicht nur als den, der es sein wird,
sondern auch als den, der es in gewissem Sinne schon ist. So soll sich
auch auf diese Art erfiillen, dafl Goit alles sei und in allem.

Das bedeutet tiefsten Schmerz, aber auch hochste Freude; das be-
deutet bitteren Tod, aber auch hohes Leben; das bedeutet "dunkeln
Karfreitag, aber auch strahlende Ostern.

4.

Aber es stellt sich doch am Schluf} noch eine Frage ein: Besteht
nicht die Gefahr, daf} dieser gréflere Christus, dieser neue Christus
unserer Seele entfremdet werde? Uns war doch der alte Christus ver-
traut. Mit ihm stand unser Gemiit in personlicher Verbindung. Dieser
engere Horizont war fiir uns heimatlich und warm — sollte seine Aus-
weitung nicht Entfernung und damit Leere und Kilte bewirken?

Wir verstehen diesen Einwand sehr gut; haben wir doch diese
Krise mit ihren Schmerzen — Todesschmerzen — selbst durchge-
macht. Solche Durchbriiche zu neuer Offenbarung miissen, im Kleinen
wie im Groflen, bezabhlt werden, bezahlt durch Leiden und Opfer, viel-
leicht durch bitteres Sterben. Das ist nun einmal eine Grundordnung
der Welt Gottes. ,

Aber eine heilsame, eine gesegnete Ordnung. Denn bedenken wir:
Das Sterben ist schwer, aber ein Leben, das eigentlich kein Leben ist,
ist noch schwerer. Aber es ist ja auch so, dafl keine Wahrheit stirbt,
solange sie noch lebenskriftig ist und die Seelen befriedigt. Sie stirbt
erst, wenn sie zum Sterben reif ist; dann aber ist das Sterben, das mit
der Verheiflung neuen Lebens verbunden ist, Erlosung und hochste
Freude. Darum ist die Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis
Gottes und Christi wie ihres Dienstes doch das Grofite und Schénste,
was es gibt. Kein echter Prophet und Mairtyrer hitte es je um der
Bequemlichkeit des Alten willen preisgegeben.

Es waltet ja auch auf dieser Linie — und wie! — neben der Ord-
nung, daf} es gilt zu verlieren, um zu gewinnen, die andere, ebenso
umfassende, daf} es gilt zu erﬁiﬂen, um aufzulésen. Wenn die Auf-
losung schmerzt, so begliickt die Erfiillung, und die Erfiillung ist in
dem gleichen Mafle begliickender denn die Auflésung, als die Freude
der Mutter iiber das Kind grofler ist denn die Schmerzen der Geburt.

69



Und es ist ja auch so, daf} es schon die neue Erkenntnis ist, welche,
~ wenn auch noch blof} keimartig, in der Knospenhiille verborgen, die
alte abstof3t, so wie oft erst im Frithling das Treiben der neuen Blitter
das welke alte Laub abstofit.

Der groflere Christus riickt uns nicht ferner, sondern niher —
gerade weil er grofler ist! Denn dieser groflere Christus ist auch der
wirkliche Christus. Er ist der Christus von heute, der aktuelle Christus.
Wir kénnen jthm nicht mehr ausweichen. Der zu enge Christus mufl
uns ja, wenn wir uns in der Fille der lebendigen Wirklichkeit be-
wegen, ferne riicken, fremd werden, weil er dazu keine rechte Be-
ziehung hat; aber der Christus, der uns gerade in dieser lebendigen
Wirklichkeit begegnet, der auf der einen Seite Anspruch auf sie macht
und auf der andern uns aus ihr entgegentritt: er ist mit uns, in uns,
um uns. Es ist keine Gefahr: der groflere Christus wird fiir jeden von
uns, wie fir die Welt, erst recht der lebendige Christus sein. Er ist es
schon. Leonbard Ragaz («Neue Wege» 1945)

Zu Martin Bubers 85. Geburtstag

Man hat mich gebeten, ein Wort iiber Martin Buber zu schreiben,

der auch mit Ragaz nahe befreundet war. -
- Martin Buber — ihn kennt die Welt; ich habe ihn aber zu einer
Zeit gekannt, als er noch nicht weltberithmt, sondern ein junger,
duflerst empfinglicher Mensch war. In einem Privatseminar von Georg
Simmel habe ich ihn zuerst gesehen. Ich erinnere mich des Augen-
blicks, als er eintrat, sehr genau. Er trug eine grofle Aktenmappe unter
dem Arm und ging leise und ruhig auf den ihm angewiesenen Platz zu.
Mein erster Gedanke beim Anblick dieses zarten, schmichtigen Men-
schen war: Das ist nicht ein Mensch — das ist reiner Geist.

Und was alles hat Martin Buber uns seit jenem Tag erschlossen!
Ganze Welten sind durch ihn — durch die Durchdringung mit seinem
Geist — unser Eigen geworden. Nicht nur die Welt des Chassidismus,
nicht nur die eines neuen Zionismus, nicht nur die intensive Ausein-
andersetzung mit dem jungen Staat Israel — sondern neben all dem
noch eine neue Weise heutigen Denkens, das fiir ihn, den Liebhaber
der Sprache und des Gesprichs zu einem rein dialogischen wurde.
Und doch habe ich ihm mit jenem allerersten Gedanken Unrecht ge-
tan: Indem ich seine ungeheure Leistung tiberblicke, sehe ich, daf} sie
nicht eine blof} geistig-denkerische, sondern auch eine neue Gestaltung
menschlichen Daseins ist:

«Der Mensch ist das Wesen, das seine Lage zu der Welt erkennt
und diese Erkenntnis fortzusetzen vermag. Das Entscheidende ist
nicht, daf} diese Kreatur unter allen es wagt, an die Welt heranzu-

70



	Der grössere Christus (Evangelium Johannis 12, 24)

