
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 3

Artikel: Der grössere Christus (Evangelium Johannis 12, 24)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der größere Christus

Evangelium Johannis 12, 24

Man redet heute in gewissen Zusammenhängen gern von dem
Qrößeren, das an die Stelle von etwas Kleinerem treten soll : von dem
größeren Lebensraum, dem größeren Wirtschaftsdenken, dem größeren

Frankreich, auch etwa der größeren Schweiz. Darin äußert sich
nicht nur Großmannssucht, sondern auch die Empfindung, daß für
eine neue Lage eine alte Form zu enge geworden sei. Sollten wir nicht
mit ebensoviel und vielleicht mehr Recht von einem größeren Christus
reden — selbstverständlich nicht in dem Sinne, daß Christus an sich,
sondern in dem Sinne, daß er für unser Verstehen und Glauben wie
für unser Handeln größer werden müsse?

Wie kann das gemeint sein?

1.

Ein Gesichtspunkt vor allem scheint sich aus der neuen Lage der
Welt, der geistigen wie der politischen, aufzudrängen. Unser Christus,
der Christus, der bisher vor unseren Äugen stand, ist sozusagen stark
der Christus des Abendlandes und für das Abendland gewesen. Die
Geschichte des Abendlandes konzentrierte sich in ihm und um ihn. In
deren Mittelpunkt stand für den Protestantismus die Tatsache der
Reformation, die ausschließlich ein Ereignis des christlichen Abendlandes

ist. Die ganze Theologie wie auch schon das gemeinchristliche
Dogma, das aus den großen Konzilien hervorgegangen ist, war
abendländisch geprägt; es war, wie sein klassischer Geschichtsschreiber
formuliert hat*, ein Werk des Griechentums auf dem Boden des Evangeliums.

Das Griechentum aber, wenn es sich auch vorwiegend im Osten
Europas entfaltet hat, repräsentiert doch das Abendland : Es ist typisch
für Europa, für das Europa, das zum guten Teil aus ihm hervorgegangen

ist. Das Abendland war der Rahmen für das Bild Christi, das wir
uns gemacht hatten. Von hier aus blickten wir mit einem naiven
Überlegenheitsgefühl auf die nichtabendländische Welt mit ihrer Kultur,
die wir für Unkultur, und ihrer Religion, die wir für Götzentum hielten.

Einzelne Voraus-Geister blickten zwar schon lange weiter; aber
für das gesamtchristliche Denken war es so.

Aber nun wird dieser Rahmen gesprengt. Die Welt wird größer.
Nachdem sich einst zu dem alten Umfang des Abendlandes Amerika
gesellt hatte, das aber nach seinem Wesen doch Abendland blieb, tut
sich nun mit Wucht und Eindringlichkeit das Morgenland auf und
damit wieder eine neue Welt. Sie wird nun besonders infolge der
weltpolitischen Bewegungen, namentlich des Weltkrieges, und durch den
modernen Verkehr dem Blicke aller fast überraschend nahegerückt

* Es ist Adolf Harnack gemeint.

65



und auch in den Kreis unseres Geisteslebens gezogen. Und dazu gesellt
sich das Südland, Afrika und alles, was zu ihm gehört, auch dieses
nicht weniger eine neue Welt. Diese Welt — denken wir jetzt besonders

wieder an Asien — ist nun völlig anders als das Abendland. Sie
ist nicht nur politisch und sozial anders gestaltet, sondern hat auch ein
anderes Denken und Empfinden, und zwar eines, das wir nicht von
vornherein als mit dem unsrigen verglichen geringwertiger betrachten
dürfen. Ein Laotse und ein Kungfutse dürfen beanspruchen, an geistiger

Bedeutung neben Plato und Kant gestellt zu werden. Es erheben
sich aus dieser Welt große und großartige Religionen: in erster Linie
der Hinduismus und der Buddhismus. Die Auseinandersetzung mit
ihnen, die lange Zeit sozusagen mehr akademisch oder dann rein
missionarisch war, wird mit der neuen Öffnung der Welt und der
neuen Begegnung der Völker immer aktueller und allgemeiner. Aber
auch der Islam erhebt sich wieder und gewinnt im Panarabismus einen
neuen politischen Ausdruck. Aus ihm steigt wohl eines Tages ein neuer
Messianismus empor.

Aber es handelt sich nicht nur um den Fernen Osten oder den
asiatischen Orient und afrikanischen Norden— auf den das Araber-
tum ja auch weist —, sondern auch um den europäischen Osten. Der
Islam erinnert uns daran, daß er einst mit seinem Messianismus —
denn ein solcher ist er — gegen den Religionismus, Dogmatismus,
Eklesiastizismus und Kultismus des griechischen Christentums gesiegt
hat. Aber nun erinnern wir uns auch daran, daß es einst ein solches
östliches Christentum gegeben hat, das dem westlichen ebenbürtig,
wenn nicht überlegen war, und daß einmal Alexandrien, Antiochien
und Konstantinopel im Bereiche des Christentums mehr galten als
Rom. Und heute weht der Geist diese Totengebeine des östlichen
Christentums an, daß sie wieder lebendig werden

Unsere ganze Welt löst sich auf und versinkt in ein Chaos. Dieses
harrt auf ein neues Schöpfungswort. Die chaotisch gewordene Welt
verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie liegt in schweren Geburtswehen

und ruft nach Geburtshilfe. Sie verlangt vor allem nach einer
neuen Einheit, nicht nur einer politischen und sozialen, sondern vor
allem auch einer geistigen. Nicht kann es länger ertragen werden, daß
Politik, Moral und Religion in krassem Widerspruch stehen; aber auch
nicht, daß es eine Wissenschaft und Kunst gibt, die neben einem Glauben

stehen, mit ihm nicht innerlich verbunden, und damit ebenso Sinn
und Kraft verlieren wie dieser Glaube selbst. Diese Welt schreit nach
einem neuen, umfassenden und belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach Erlösung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr bloß im einzelnen Menschen um Erlösung von seiner Not,
sondern als Welt um Erlösung von der Weltnot. Die kosmischen Nöte
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: Laster,
Schicksal, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlösung. Es bieten sich
zur Hilfe die Qötzen an — Götzen aller Art : totaler Staat und totale

66



Gesellschaft, götzenhafte Religion, viel versprechende und wenig
haltende Mystik, zum Teil auch bloß die Technik. Sie alle schreien, ohne
es zu wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus — dem größeren
Christus.

2.

Dieser größere Christus aber kann nicht der Christus unseres
herkömmlichen abendländischen Christentums sein, sondern nur der Christus

des Reiches — Er, der auch der Christus der Bibel ist. Die
Botschaft vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft
von dem Einen, lebendigen Gott, die sie ist, von vornherein für die
Welt bestimmt, nicht bloß für Europa oder das Abendland. Schon der
Blick der Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Völkerwelt
gerichtet und so nicht minder der Blick Jesu wie der des Paulus und
Johannes. Es ist kein geschichtlicher Zufall, daß das Heilige Land in
der Mitte zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die
Botschaft der Bibel universeller Art. Sie enthält nicht nur die Erlösung
des Einzelnen, sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die
politische und soziale, sondern auch die kosmische -. die Erlösung von
Schicksal, Krankheit, Tod, aber auch vom Rätsel und Dunkel der
Welt. Diese ganze Erlösung ist verkörpert in Christus — dem größeren
Christus, dem politischen, sozialen und kosmischen Christus, dem
Fleisch gewordenen Worte der Bibel.

Ihn müssen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes
gesehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen
Offenbarung, worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches
ist das, was in die Völkerwelt dringen will, worauf die Völkerwelt
wartet. Aus ihm quillt, sobald wir ihn einmal recht erkennen und neu
daran glauben, die neue Macht über Schicksal, Krankheit und Tod.
Aus ihm bricht das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des
Erkennens aufhebt. Aus ihm strömt die Erlösung und Verwandlung
auch der Natur. Aus ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes
(2, 3) «alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind»,
erwächst die neue Einheit der Kultur; er gibt als Fleisch gewordenes
Wort der Welt den neuen Sinn und besiegt durch sein Kreuz und
Offenes Grab die Götter, Götzen und Dämonen.

Das ist ein Stück der Revolution Christi, die kommen muß, die
kommen wird, die schon im Kommen ist — das der größere Christus,
das der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem
Gott nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus
biblisch gedacht.)

Darüber aber muß sich das bisherige Bild Christi, das allzu
abendländische, überhaupt allzu begrenzte, stark verändern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein größeres Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil des größeren Bildes

67



3.

Diese Entwicklung der Wahrheit Christi entspricht der zentralen
Linie der Offenbarung Gottes, welche die Bibel und die ganze
Geschichte der Sache Christi durchzieht. Jeder Tortschritt der
Offenbarung Qottes stellt sich als eine Erweiterung des Horizontes der
Erkenntnis und des Dienstes Qottes dar. Und zwar tritt diese Erkenntnis
regelmäßig auch in der paradoxen Form auf, daß Gott an Stellen
erkannt wird, wo niemand bisher sein Walten gesehen hatte, wo die
herkömmliche Religion sogar das Gegenteil zu erblicken meinte: bloße
Gottesferne, wenn nicht Gottesfeindschaft..

Dieser Durchbruch zur Erweiterung der Offenbarung in dem
Ausblick auf einen neuen Horizont bedeutet freilich immer eine große
Krise. Den Vertretern des begrenzteren Horizontes, der bisherigen
Form der Offenbarung, erscheint die neue Erkenntnis leicht als bloße
Verneinung und Zerstörung, wenn nicht gar als Lästerung. Aber sie
fällt auch ihren eigenen Vertretern nicht leicht. Sie kostet sie furchtbaren

Kampf mit den Menschen und vielleicht auch mit Gott. Das
Kreuz bezeichnet die letzte Höhe und Tiefe dieses Kampfes. Es erfüllt
sich darin das Wort vom Weizenkorn, das in die Erde muß, um zu
ersterben, damit es nicht «allein» bleibe, sondern viel Frucht trage.
Dieses Sterben und Auferstehen ist die Grundordnung der Entwicklung

des Reiches Gottes. Jede Sache, die wirklich aus Gott ist, darf
nicht sich selbst leben und sich selbst suchen; sie darf sich nicht in
sich selbst abschließen. Sie muß stets bereit sein, sich selbst in der
vorhandenen Form aufzugeben, um Gott zu dienen, dem Gott, der ein
Gott ist der Lebendigen und nicht der Toten.

So müssen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendigen

Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache
aufzugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu
verlassen, um dem größeren zu folgen : in die Weite eines neuen Horizontes

der Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir müssen, in diesem
Sinne, bereit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten
Jahrhunderts für die Revolution Christi des zwanzigsten preiszugeben

— sie nicht etwa zu verraten, aber sie nicht mehr auf die
bisherige Weise als Zentrum oder gar Abschluß und letztes Wort der
Sache Christi zu betrachten. Wir müssen die Kirche preisgeben, in
dem Sinne, daß wir Gott in der Welt walten sehen und ihm in der
Welt dienen. Wir müssen das Christentum preisgeben, damit wir Christus

neu verstehen. Wir müssen die Religion preisgeben, um das Reich
Qottes zu erfassen. Wir müssen Gott auch da sehen lernen, wo man
ihn bisher nicht gesehen hat, wo man sogar eine feindliche Macht zu
sehen glaubte. Wir müssen den Blick für Gott zugleich ausweiten und
verschärfen. Wir müssen nur immer mehr lernen, Gott nicht nur in
seiner religiösen und kirchlichen Gestalt zu erkennen, sondern auch in
seiner weltlichen. Wir müssen auch Christus nicht nur im Rahmen des

68



«Christentums» erblicken, sondern auch in der ganzen Welt, der
politischen, sozialen, kulturellen, die aus ihm entstanden ist und die ihn
vielfach stärker verkündigt als die religiöse, theologische, kirchliche
Gestalt. Wir müssen ihn auch erkennen, wenn er als Qegner auftritt:
im Sozialismus, im Kommunismus, im Anarchismus, ja sogar — so
paradox das klingt — im Atheismus; müssen ihn auch in Proudhon,
Bakunin, Lenin wie in Nietzsche erkennen (man wird doch verstehen,
was ich meine?), müssen ihn aber auch immer mehr ablehnen lernen,
wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich ist. Wir müssen Christus als
den Herrn der Welt erkennen, nicht nur als den, der es sein wird,
sondern auch als den, der es in gewissem Sinne schon ist. So soll sich
auch auf diese Art erfüllen, daß Qott alles sei und in allem.

Das bedeutet tiefsten Schmerz, aber auch höchste Freude; das
bedeutet bitteren Tod, aber auch hohes Leben; das bedeutet dunkeln
Karfreitag, aber auch strahlende Ostern.

4.

Aber es stellt sich doch am Schluß noch eine Frage ein: Besteht
nicht die Gefahr, daß dieser größere Christus, dieser neue Christus
unserer Seele entfremdet werde? Uns war doch der alte Christus
vertraut. Mit ihm stand unser Gemüt in persönlicher Verbindung. Dieser
engere Horizont war für uns heimatlich und warm — sollte seine
Ausweitung nicht Entfernung und damit Leere und Kälte bewirken?

Wir verstehen diesen Einwand sehr gut; haben wir doch diese
Krise mit ihren Schmerzen — Todesschmerzen — selbst durchgemacht.

Solche Durchbrüche zu neuer Offenbarung müssen, im Kleinen
Wie im Großen, bezahlt werden, bezahlt durch Leiden und Opfer,
vielleicht durch bitteres Sterben. Das ist nun einmal eine Grundordnung
der Welt Gottes.

Aber eine heilsame, eine gesegnete Ordnung. Denn bedenken wir:
Das Sterben ist schwer, aber ein Leben, das eigentlich kein Leben ist,
ist noch schwerer. Aber es ist ja auch so, daß keine Wahrheit stirbt,
solange sie noch lebenskräftig ist und die Seelen befriedigt. Sie stirbt
erst, wenn sie zum Sterben reif ist; dann aber ist das Sterben, das mit
der Verheißung neuen Lebens verbunden ist, Erlösung und höchste
Freude. Darum ist die Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis
Gottes und Christi wie ihres Dienstes doch das Größte und Schönste,
was es gibt. Kein echter Prophet und Märtyrer hätte es je um der
Bequemlichkeit des Alten willen preisgegeben.

Es waltet ja auch auf dieser Linie — und wie! — neben der
Ordnung, daß es gilt zu verlieren, um zu gewinnen, die andere, ebenso
umfassende, daß es gilt zu erfüllen, um aufzulösen. Wenn die
Auflösung schmerzt, so beglückt die Erfüllung, und die Erfüllung ist in
dem gleichen Maße beglückender denn die Auflösung, als die Freude
der Mutter über das Kind größer ist denn die Schmerzen der Geburt.

69



Und es ist ja auch so, daß es schon die neue Erkenntnis ist, welche,
wenn auch noch bloß keimartig, in der Knospenhülle verborgen, die
alte abstößt, so wie oft erst im Frühling das Treiben der neuen Blätter
das welke alte Laub abstößt.

Der größere Christus rückt uns nicht ferner, sondern näher —
gerade weil er größer ist! Denn dieser größere Christus ist auch der
wirkliche Christus. Er ist der Christus von heute, der aktuelle Christus.
Wir können ihm nicht mehr ausweichen. Der zu enge Christus muß
uns ja, wenn wir uns in der Fülle der lebendigen Wirklichkeit
bewegen, ferne rücken, fremd werden, weil er dazu keine rechte
Beziehung hat; aber der Christus, der uns gerade in dieser lebendigen
Wirklichkeit begegnet, der auf der einen Seite Anspruch auf sie macht
und auf der andern uns aus ihr entgegentritt: er ist mit uns, in uns,
um uns. Es ist keine Gefahr: der größere Christus wird für jeden von
uns, wie für die Welt, erst recht der lebendige Christus sein. Er ist es
schon. Leonhard Ragaz («Neue Wege» 1945)

Zu Martin Bubers 85. Geburtstag

Man hat mich gebeten, ein Wort über Martin Buber zu schreiben,
der auch mit Ragaz nahe befreundet war.

Martin Buber — ihn kennt die Welt; ich habe ihn aber zu einer
Zeit gekannt, als er noch nicht weltberühmt, sondern ein junger,
äußerst empfänglicher Mensch war. In einem Privatseminar von Georg
Simmel habe ich ihn zuerst gesehen. Ich erinnere mich des Augenblicks,

als er eintrat, sehr genau. Er trug eine große Aktenmappe unter
dem Arm und ging leise und ruhig auf den ihm angewiesenen Platz zu.
Mein erster Gedanke beim Anblick dieses zarten, schmächtigen
Menschen war: Das ist nicht ein Mensch — das ist reiner Geist.

Und was alles hat Martin Buber uns seit jenem Tag erschlossen!
Ganze Welten sind durch ihn — durch die Durchdringung mit seinem
Geist — unser Eigen geworden. Nicht nur die Welt des Chassidismus,
nicht nur die eines neuen Zionismus, nicht nur die intensive
Auseinandersetzung mit dem jungen Staat Israel — sondern neben all dem
noch eine neue Weise heutigen Denkens, das für ihn, den Liebhaber
der Sprache und des Gesprächs zu einem rein dialogischen wurde.
Und doch habe ich ihm mit jenem allerersten Gedanken Unrecht
getan : Indem ich seine ungeheure Leistung überblicke, sehe ich, daß sie
nicht eine bloß geistig-denkerische, sondern auch eine neue Gestaltung
menschlichen Daseins ist:

«Der Mensch ist das Wesen, das seine Lage zu der Welt erkennt
und diese Erkenntnis fortzusetzen vermag. Das Entscheidende ist
nicht, daß diese Kreatur unter allen es wagt, an die Welt heranzu-

70


	Der grössere Christus (Evangelium Johannis 12, 24)

