
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 57 (1963)

Heft: 2

Artikel: Die Eigenschaften des Göttlichen Bereiches

Autor: Chardin, P. Teilhard de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Eigenschaften des Göttlichen Bereiches

Das wesentlichste und überraschendste Merkmal des Göttlichen
Bereiches ist die Leichtigkeit, mit der er Eigenschaften, die uns völlig
widersprechend scheinen, in sich zusammenfaßt und in Einklang bringt.

Er ist gewaltig wie die Welt und viel furchtbarer als die gewaltigsten

Kräfte des Universums; er besitzt aber dennoch im höchsten Grad
jene Dichte und Bestimmtheit, die den Zauber und die Wärme der
menschlichen Person ausmachen.

Er ist weit und unmeßbar wie die funkelnde Flut der Geschöpfe,
die sein Meer erhält und beseelt; doch er bewahrt gleichzeitig jene
konkrete Transzendenz, die es ihm erlaubt, die Elemente der Welt
ohne Verwirrung zur triumphalen, personhaften Einheit einzuholen.

Er ist unvergleichlich nahe und faßbar, weil er uns ja in allen Kräften

des Universums bedrängt; und doch entzieht er sich immerfort
unserem Zugriff. Wir können ihn auf Erden niemals fassen, außer
wenn wir uns, von seinen Wogen getragen, bis zur äußersten
Anstrengung emporheben: Er ist auf dem unbetretbaren Grund jedes
Geschöpfes gegenwärtig, zieht uns an, weicht immer weiter zurück
und führt uns so mit sich zum gemeinsamen Mittelpunkt jeder
Vollendung hin.

Seinetwegen reinigt uns die Berührung mit der Materie und blüht
die Keuschheit als Vergeistigung der Liebe.

In ihm führt die Entfaltung zum Verzicht; in ihm hangen wir den
Dingen an, ohne in ihre Hinfälligkeit hineingezogen zu werden; in ihm
wird der Tod zur Auferstehung.

Wenn wir uns nun fragen, warum er so viele seltsam gepaarte
Vollkommenheiten haben könne, bemerken wir, daß sie alle von einer
einzigen urquellhaften Eigenschaft ausgehen, die wir etwa so
ausdrücken können : Gott enthüllt sich unserem Tasten nur deshalb überall

als universaler Bereich, weil Er der letzte Punkt ist, auf den alle
Wirklichkeiten zusammenlaufen. Jedes Element der Welt, wie es auch
sein mag, besteht hie et nunc gleichsam in der Form eines Kegels, dessen

Mantellinien sich — am Ende ihrer einzelnen Vervollkommnung
und am Ende der allgemeinen Vervollkommnung der Welt, in der sie
sich befinden — in Gott, als dem gemeinsamen Anziehungspunkt,
verknüpfen. Demnach kann man keines der existierenden Geschöpfe in
seiner Natur oder in seinem Handeln betrachten, ohne daß sich in
seinem innersten und wirklichsten Sein — wie die Sonne in den Splittern

eines zerbrochenen Spiegels — die gleiche Wirklichkeit enthüllt:
eine unter der Vielzahl, unfaßbar unter der Nähe und geistig unter
der Stofflichkeit. Kein Ding kann uns durch sein Innerstes beeinflussen,

ohne daß darin der universale Brennpunkt auf uns ausstrahlt.
Keine Wirklichkeit kann durch unseren Geist, durch unser Herz oder
durch unsere Hände im Wesen dessen, was sie an Wünschenswertem

33



einschließt, erfaßt werden, ohne daß wir gerade durch den Bau der
Dinge gezwungen wären, bis zur Urquelle ihrer Vollkommenheit
zurückzugehen. Dieser Brennpunkt, diese Quelle ist also überall. Qerade
weil Gott unendlich tief und wie ein Punkt ist, ist Er unendlich nah
und überall verbreitet. Qerade weil Er der Mittelpunkt ist, erfüllt er
den ganzen Kreis. Im Gegensatz zu jenem trügerischen Überall-Sein,
das die Materie wegen ihrer äußersten Auflösung zu haben scheint, ist
die göttliche Allgegenwart nur die Wirkung seiner höchsten Geistigkeit.

— Im Lichte dieser Entdeckung können wir nun den Weg durch
die Wunder weitergehen, die uns der Göttliche Bereich unausschöpf-
lich bereithält.

Der Göttliche Bereich, wie unermeßlich er auch sein mag, ist in
Wirklichkeit ein Mittelpunkt. Er hat also die Eigenschaften eines
Mittelpunktes, das heißt vor allem die absolute und letzte Macht, die
Wesen im Schöße seiner selbst zu vereinigen und so zu vollenden. Im
Göttlichen Bereich berühren sich alle Elemente des Weltalls in ihrem
innersten und endgültigsten Punkt. Im Göttlichen Bereich verdichten
sie nach und nach das Reinste und Anziehendste, was sie besitzen,
und zwar ohne Verlust und ohne Gefahr, daß es weiterhin verdorben
werden könnte. Wenn die Elemente des Weltalls sich dort begegnen,
verlieren sie die gegenseitige Ausschließlichkeit und Zusammenhang-
losigkeit, die ja das grundlegende Hindernis der menschlichen
Beziehungen sind. — Möge sich also dorthin flüchten, wer immer über das
Trennen, das Knausern und das Verschwenden der Erde untröstlich
ist. In den äußern Bezirken der Welt ist der Mensch immerfort
zerrissen durch die Entfremdung, die zwischen die Körper die Entfernung,
zwischen die Seelen die Unmöglichkeit sich zu verstehen und zwischen
das Leben den Tod setzt. Jeden Augenblick muß der Mensch darüber
seufzen, daß er in der Frist so weniger Lebensjahre nicht allem folgen
und nicht alles umfassen kann. Schließlich beunruhigt er sich
fortwährend, und dies nicht ohne Grund, über die wahnwitzige Sorglosigkeit

oder die hoffnungslose Dumpfheit einer natürlichen Umgebung,
wo die meisten einzelnen Bemühungen verschleudert oder verloren, wo
Schläge und Schreie auf der Stelle erstickt scheinen, ohne überhaupt
ein Echo zu wecken.

Dies alles ist die Trostlosigkeit der Oberfläche.
Doch lassen wir die Oberfläche und versenken wir uns, ohne aus

der Welt zu fliehen, in Gott Dort und von dort her, in Ihm und durch
Ihn werden wir alles fassen und alles beherrschen. Alle Blumen und
alle Lichter, die wir verlassen müssen, um dem Leben treu zu bleiben,
wir finden ihr Wesen und ihren Glanz dort eines Tages wieder. Was
wir nicht mehr erreichen und zu beeinflussen hoffen konnten, es ist
dort im verletzbarsten, empfänglichsten, bereicherndsten Punkt seines
Wesens vereinigt. An diesem Ort sind auch unsere winzigsten Wünsche

und Anstrengungen gesammelt und aufbewahrt und können
augenblicklich alles Mark des Weltalls zum Schwingen bringen.

34



Lassen wir uns im Göttlichen Bereich nieder. Wir werden uns dort
im Innersten der Seelen und im Beständigsten der Materie befinden.
Wir werden dort mit dem Zusammenfließen aller Schönheiten den
über-lebendigen, den über-empfindsamen, den über-wirksamen Punkt
des Weltalls entdecken. Und gleichzeitig werden wir erfahren, wie
sich in unserem Innern ohne Anstrengung die Tülle unserer Kräfte zu
handeln und anzubeten ordnet.

An diesem bevorzugten Ort werden nicht allein die äußeren Triebkräfte

der Welt gesammelt und in Einklang gebracht; wie durch ein
ergänzendes Wunder fühlt sich der Mensch, der sich dem Göttlichen
Bereich ausliefert, durch ihn auch in seinen innern Kräften mit einer
Sicherheit ausgerichtet und ausgeweitet, die ihn wie im Spiel die so
zahlreichen Riffe vermeiden läßt, an welchen die mystischen Versuche
so oft gestrandet sind.

Aus: P. Teilhard de Chardin, «Le Milieu divin», übersetzt von
Josef Vital Kopp.

Georg Sebastian Huber zum Gruß

Und wieder dürfen wir einem Gesinnungsfreund und Mitarbeiter
danken und Glück wünschen, der ins biblische Alter eintritt. Es ist
Qeorg Sebastian Huber, der als Résignât (so heißt er sich mit gewollter
Doppelsinnigkeit selber), als Pfarrer im Ruhestand, wie man sonst
sagt, in seinem Elternhaus zu Goldach am Bodensee am 20. Februar
den siebzigsten Geburtstag begehen kann.

G. S. Huber ist römisch-katholischer Priester. Aber er war nicht,
wie es wohl die Regel ist (er war eben nie ein Mann der Regel), von
Jugend auf für diesen Beruf bestimmt; er ergriff ihn erst, nachdem er als

24jähriger Bahnbeamter sich von einer höheren Hand ergriffen fühlte.
Durch ein übersinnliches Erlebnis im Bremgartenwald bei Bern empfing

er, wie er uns einmal in kleinem Kreis erzählte, die Berufung zum
Priester- und Prophetenamt, und er folgte ihr getreu und ohne Wanken.

Das war sein Glück; er ging so nicht durch jenen geistlichen Drill
hindurch, der so leicht verkrümmt, verbildet und verengt, sondern
blieb als reifender Mensch er selbst und erkämpfte sich seinen Lebensweg

in freiem Gehorsam und fragloser Hingabe. Es wurde aber in
einem gewissen, rein äußerlichen Sinn auch sein Unglück. Denn nachdem

er in österreichischen und bayrischen Schulen zum Theologen
ausgebildet worden war, eine Reihe von geistlichen Ämtern bekleidet
hatte und, vom Naziungeist vertrieben, in die Heimat zurückgekehrt
war, wurden zwei seiner Bücher und eine kleinere Schrift auf den
Index librorum prohibitorum (das kirchliche Verzeichnis verbotener
Bücher) gesetzt und im Januar 1943 der Verfasser selbst in die «Ver-

35


	Die Eigenschaften des Göttlichen Bereiches

