
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 12

Artikel: Die Weihnachtsbotschaft (Luk. 1, 46-55, Luk. 2, 14)

Autor: Hromádka, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alle

Es sprach der Geist: Sieh auf! Es war im Traume.
Ich hob den Blick. In lichtem Wolkenraume
Sah ich den Herrn das Brot den Zwölfen brechen
Und ahnungsvolle Liebesworte sprechen.
Weit über ihre Häupter lud die Erde
Er ein mit allumarmender Gebärde.

Es sprach der Geist: Sieh auf! Ein Linnen schweben
sah ich und vielen schon das Mahl gegeben,
Da breiteten sich unter tausend Händen
Die Tische, doch verdämmerten die Enden
In grauen Nebel, drin auf bleichen Stufen
Kummergestalten saßen ungerufen.

Es sprach der Geist: Sieh auf! Die Luft umblaute
Ein unermeßlich Mahl, soweit ich schaute,
Da sprangen reich die Brunnen auf des Lebens,
Da streckte keine Schale sich vergebens,
Da lag das ganze Volk auf vollen Garben,
Kein Platz war leer, und keiner durfte darben.

Conrad Ferdinand Meyer

Die Weihnachtsbotschaft

Luk. 1,46—55; Luk. 2, 14

Wir alle lieben die Atmosphäre des Friedens, der Intimität und der
Freude, die mit unseren traditionellen Weihnachtstagen verbunden
ist. Der Mensch atmet auf, seine innere Spannung wird aufgelockert,
die Unruhe der gewöhnlichen Wochentage hört auf, und wir genießen
etwas von der behaglichen Freude des Menschlichen und Allzumenschlichen.

Und doch dürfen wir uns nicht täuschen: der Sinn und das

eigentliche Wesen der Weihnachtsbotschaft wird dadurch verdunkelt,
ja bisweilen total zerstört. Das Ereignis, das durch die Weihnachtsfeier
symbolisiert wird, ist doch etwas ganz anderes, als was wir mit unseren
gewohnheitsmäßigen Weihnachten verbinden. Es ist, so kann man
ohne Übertreibung sagen, Gottes Revolution auf der Ebene der menschlichen

Geschichte. Wenn die Propheten Israels von dem Wirken und
der Nähe ihres Gottes predigten, spürte man etwas von dem
geheimnisvollen Erdbeben unter der Oberfläche der sichtbaren Geschichte.

337



Wenn der Herr spricht, so geschieht etwas sehr Ernstes zwischen
Himmel und Erde. Man wird von dieser Nähe des heiligen Gottes
ergriffen und man darf kein Zuschauer, kein objektiver Beobachter
bleiben. Die Prinzen und Priester, die Reichen und das Volk Israels
erlebten das an ihrer Haut. Daher entstand der Widerspruch, die
Abneigung, ja auch der Haß der führenden Schichten gegen das
prophetische Wort. Aber den Propheten ging es nicht nur um das Wort,
sondern um die Gegenwart des gnädigen und gerechten, des heiligen
und souveränen Gottes inmitten des Planens, Handelns, der Irrungen
und Hoffnungen, des persönlichen und öffentlichen Lebens. Der Herr
läßt sich nicht durch Feiern und kultische Handlungen, durch traditionelle

Frömmigkeit und Lebensweise irreführen. Er läßt sich nicht mit
dem Vorletzten zufrieden geben. Er sieht in die Tiefe des menschlichen

Herzens, in die allerletzten Tiefen der Könige und Herrscher,
der Priester und Fürsten. Durch seine Gegenwart macht er böse Pläne
zunichte, stürzt die Großen von ihren Stühlen und erhebt diejenigen
zu ihrer Würde und zu ihrem Recht, welche entrechtet, ausgebeutet,
unterdrückt und gedemütigt waren.

Auf dieser Ebene müssen wir das Magnifikat Marias verstehen.
Der Herr des Himmels und der Erde, des Lebens und des Todes kommt
nicht nur durch sein Wort, nicht nur durch das kultische Opfer, durch
das priesterliche Gesetz. Er kommt in seinem verborgenen Wesen zu
uns. Er identifiziert sich mit dem Menschen in seiner Armut und
Niedrigkeit, in seiner Sünde und Schuld, in seiner Schwäche und seinem
Tod. Ja, das Kind von Bethlehem ist die Offenbarung des heiligen und
barmherzigen Gottes. Die Offenbarung von oben her. Die Vollendung
dessen, was das Volk Israel erwartet hatte, und doch der neue Anfang.
Der Herr unter uns und mit uns. In Furcht und Zittern müssen wir
dieses Ereignis wahrnehmen und in Furcht und Zittern müssen wir
für neue Tatsachen, für neue Ereignisse, für neue Taten Gottes offen
sein. Es ist eine gewaltige Befreiung von den Fesseln des traditionellen
Lebens, der frommen Gewohnheit, der menschlichen Ordnungen, des
Rechtes und Unrechtes, der Furcht und der Vorurteile, der Trägheit
und Hilflosigkeit. Man muß das in aller verborgenen Tiefe verstehen :

die Weihnachtsbotschaft revolutioniert alles, denn die Gegenwart des

heiligen Gottes, fleischgeworden, in der Tiefe der menschlichen
Schwäche und Schuld, öffnet den Menschen die Augen für die
allerletzten und allertiefsten Realitäten des menschlichen Herzens, der
gesellschaftlichen Bindungen und derjenigen Mächte, welche verborgen

sind und doch das menschliche Leben vergiften, entwürdigen und
die Menschen durch falsche Frömmigkeit betäuben. «Er übet Gewalt
mit seinem Arm und zerstreuet, die hoffärtig sind in ihres Herzens
Sinn. Er stößt die Gewaltigen vom Stuhl und erhebt die Niedrigen. Die
Hungrigen füllet er mit Gutem und läßt die Reichen leer.» (Luk. 1,

51—53)

338



Das ist wohl der gewaltigste Widerhall der prophetischen
Botschaft. Dadurch bleibt der alte Bund in seinem eigentlichen Wesen
und mit seiner allerletzten Zielsetzung mit dem neuen Bund verbunden.

Nicht nur Johannes der Täufer, sondern auch die Mutter Jesu,
Maria, erscheint als das Bindeglied zwischen dem barmherzigen,
gnädigen, aber auch heiligen und gerechten Walten des Gottes Israels einerseits

und dem Evangelium Jesu von Nazareth andererseits. Eines kann
nicht ohne das andere verstanden werden. Die Sanftmut, Liebe und
gnädiges Erbarmen Jesu ist keine Sentimentalität, keine fromme Anmut,
keine schwächliche Freundlichkeit. Sie ist ein erschütterndes Gericht
über die Gewalt der Mächtigen, über die Selbstsucht der Reichen,
über die Herzlosigkeit der Ausbeuter und über die Schlauheit der
offiziellen Repräsentanten der Religion. Man hat immer wieder
versucht durch verschiedene Mittel und auf verschiedenen Wegen (auch
die Weihnachtsfeiern gehören dazu) diese Tatsache zu verschleiern
und künstlich zu liquidieren. Aber wann immer die echte Botschaft
von Jesu von Nazareth erklang, wurde auch das Magnifikat Marias
wieder laut und die Hungrigen wurden mit Gütern gefüllt, die Gewaltigen

vom Stuhl gestoßen und die Niedrigen erhoben.
Nun möchten wir noch zwei Anmerkungen auf Grund von Lukas

2, 14, hinzufügen. Die Macht und Kraft auch der durch die Revolution

geformten und geprägten Gesellschaft hängt davon ab, ob die
Menschen in Ehrfurcht und mit innerem Zittern die Gegenwart des

Heiligen erfassen und erleben. Man hört zwar das Wort «Ehre sei
Gott in der Höhe», aber die Höhe, von der das Weihnachtsevangelium
spricht, befindet sich in der Niedrigkeit unseres Erdenlebens. Wenn
die Ehrfurcht vor dem Heiligen abstirbt, so entsteht die geistige Leere,
in der die Grenzen zwischen Gut und Böse, zwischen Wahr und Falsch,
zwischen Erlaubtem und Unerlaubtem, zwischen Gültigem und
willkürlich Erfundenem Schritt für Schritt verschwinden. Das Heilige, von
dem wir sprechen, mag verschiedenartig empfunden und interpretiert
werden. Dennoch aber bleibt es eine unserer erschütterndsten Fragen,
ob die Menschen in Ehrfurcht vor der heilig gültigen und die
Menschenwürde bewahrenden Realität leben. Diese Frage betrifft uns alle,
ob wir im Osten oder im Westen leben, ob wir dieser oder jener
gesellschaftlichen Struktur angehören. Die Gegenwart des Heiligen unter
uns ist unser allertiefstes Anliegen.

Und die zweite Anmerkung: trotz aller revolutionären Spannung,
die das Evangelium mit sich bringt, sehnen wir uns nach dem echten
Frieden, sowohl in unserem Herzen und in unseren persönlichen
Kontakten mit den nächsten Menschen, als auch zwischen den Völkern,
Rassen und Staaten. Der Friede des Evangeliums bedeutet die
Vergebung der Sünden. Ohne Vergebung geht es nicht. Aber es bedeutet
auch die Versöhnung unter den in Feindschaft oder Argwohn, in
Vorurteilen und Verdacht lebenden Völkern zu einer echten friedlichen
Mitarbeit. Dies bedeutet keineswegs eine Verharmlosung der Unter-

339



schiede, der Widersprüche, ja einer gewissen Kluft zwischen ihnen.
Aber es bedeutet den Entschluß, das alles zu bewältigen in der Freiheit

der bußfertigen und aus der Vergebung lebenden Herzen. «Ehre
sei Gott in der Höhe und Friede auf Erden und den Menschen ein
Wohlgefallen !» (Luk. 2, 14) Prof. J. L. Hromadka

Ein Geburtstagsgruß

Liebe Margarete Susman!
Nicht ganz ohne unsere Schuld, aber sehr gegen Willen und

Absicht, kommen wir mit unseren Glückwünschen zu Ihrem 90. Geburtstag

um zwei Monate zu spät, vertrauen jedoch darauf, daß Sie uns
dieses Mißgeschick nicht nachtragen werden. Wir können auch nicht
hoffen, mit unserer unzulänglichen Formulierung vor dem Forum Ihrer
Sprachkunst zu bestehen. Das soll uns aber nicht hindern, Ihnen bei
diesem Anlaß recht herzlich zu danken für all das, was Sie in den
letzten Jahrzehnten der Religiös-sozialen Vereinigung und den «Neuen
Wegen» geschenkt haben.

Wir danken Ihnen für die Gedichte, die in den «Neuen Wegen»
erscheinen durften. Wir bewundern sie ihrer vollendeten Form wegen,
aber noch mehr, weil wir spüren, daß sie aus ergriffenem Herzen
kamen. Wir sind Ihnen Dank schuldig für Ihre glanzvollen Aufsätze,
die je und je unsere sachlichen Erörterungen in den «Neuen Wegen»
begleiteten. Wie verstanden Sie doch, die Gestalt einer Rosa Luxemburg,

um nur ein Beispiel zu erwähnen, vor uns erstehen zu lassen.
Wirkt Ihr Essay nicht wie ein Gemälde oder Standbild jener edlen
Frau, das vom Staub und Schmutz der Zeit — von den Verleumdungen

ihrer Widersacher — befreit, in seiner ursprünglichen Schönheit
aufleuchtet. Dienst an der Wahrheit und der Wirklichkeit möchten
wir solche Arbeit nennen. Er tritt in Erscheinung auch in Ihrer Deutung

biblischer Gestalten. Sie zeigen uns neue Zugänge zu ihnen und
bringen sie dem so völlig desorientierten Denken unserer Zeit näher.

Die Religiös-soziale Vereinigung wird Ihnen vor allem nie
vergessen, wie mutig Sie sich vor Jahren zu ihr bekannten, damals als Sie
an der denkwürdigen Tagung des Jahres 1951 Ihr «ganz bescheidenes
Menschenwort zu sagen wagten». Es war Ihnen klargeworden, daß
«eine Sprachverwirrung, schlimmer als die babylonische», auch in
unsere Bewegung eingedrungen war: Propaganda des Kalten Krieges,
die bewirkte, daß «ein Verstehen der Menschen untereinander nicht
mehr gesucht und sogar gewaltsam verhindert, und der Sinn und die
Wahrheit aller Menschenworte verkehrt wurde». Wenn damals in
böswillig oberflächlicher Weise behauptet wurde, «die Spaltung der
Religiös-sozialen Bewegung wiederhole nur die Aufteilung der Welt in
Ost und West», so blieben Sie und mit Ihnen unsere Gruppe der Auf-

340


	Die Weihnachtsbotschaft (Luk. 1, 46-55, Luk. 2, 14)

