
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 11

Artikel: Christosophie : Teil II

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zum Beispiel haben die beiden Schweizer Hermann Kutter und Leonhard

Ragaz unüberhörbar auf die hohe Verantwortung der
evangelischreformierten 'Wort-Verkündigung in einer von Gott abgefallenen
(«säkularisierten») Welt hingewiesen und dazu mit ihrer äußern
Lebensform ihrer aus der Bibel gewonnenen persönlichen Gottes- und
Lebenserkenntnis Ausdruck zu geben versucht und gewußt. Man
kann auch nicht in Abrede stellen, daß ihre Verkündigung nicht ganz
ungehört verhallt ist. In schwerer innerer Bedrängnis ist die evange-
lisch-reformierte Kirche unterwegs zu einer möglichen neuen, aus der
Heiligen Schrift zu schöpfenden Offenbarungs-Erkenntnis, wie einst
der Gottesruf an Jeremia erging: «Sag nicht: ich bin so jung: du gehst
da, wohin Ich dich sende, und sprichst nur, wie Ich dich heiße. Fürchte
dich nicht, Ich bin bei dir und schütze dich!» (Jer. 1, 7—8).

Ernst Tb. P. Lüthi

Christosophie

IL*
Es gibt zwei Sorten von Menschen : die eine stammt von Gott ab,

die andere vom Affen. Beide wachsen auf dem gleichen Planeten eng
beisammen, wie Kraut und Unkraut. «Unkraut verdirbt nicht.» Die
Astronomen versprechen den Affenkindern, wenn alles gut geht,-noch
ein paar volle hundert Jahrmillionen. Die Gotteskinder jedoch rechnen
mit dem baldigen Weltende. In der Tat können wir jeden Augenblick
von einer ungeheuren Feuerkugel zermalmt werden. Morgen schon
kann die Erde beben und unter unseren Füßen verschwinden. Sollen
wir es mit den Affen- oder mit den Gotteskindern halten? Gesellen
wir uns zu dem seit Jahrmillionen bestehenden Stamm der Säugetiere,
so sieht sich unser Leben gemächlich an. Es bekommt Dauer. Es steht
noch mitten in der Entwicklung, ja, es ist eigentlich, gemessen an den
geologischen Perioden der Vergangenheit, außerordentlich jung. Die
Gotteskinder sind von einer ganz anderen Atmosphäre umgeben. Hier
herrscht Katastrophenstimmung. «Die Welt vergeht mit ihrer Lust»
(1. Joh. 2, 17), heißt es da. «Kaufet die Zeit aus,- denn es ist böse
Zeit (Eph. 5, 16). Und Christus mahnt: «Wachet und betet, daß ihr
nicht in Anfechtung fallet! Der Geist ist willig; aber das Fleisch ist
schwach» (Matth. 26, 41). Daß uns doch die Weisheit geschenkt werden

möge, den Ruf der Ewigkeit nicht zu überhören Denn nicht darauf

kommt es an, ob wir uns dieser oder jener Herkunft versichern,
uns ihrer rühmen oder schämen, sondern ob wir hier und jetzt unserer
Bestimmung folgen und unser befristetes Leben unter dem Gesichts-

* Der erste Teil dieser Arbeit ist im Oktoberheft der «Neuen Wege» erschienen.

308



punkt der Ewigkeit führen. Um das aber zu können, müssen wir wissen,

wer wir sind, wie unsere menschliche Natur beschaffen ist, und
worauf es bei uns wesensmäßig ankommt.

Die menschliche Natur
Christosophie bemüht sich um die Frage: Wie sieht Christus den

Menschen als Geschöpf unter anderen Geschöpfen? Wie ist dieses
Wesen organisiert? Was unterscheidet es von anderen Wesen? Sicher
ist, daß Christus den Menschen mitten im Kosmos hoch auszeichnet.
Der Mensch ist mehr als die Dinge, wichtiger als alle Schätze, die er
sammelt, wertvoller als die Güter, die er hat. Er ist mehr als die Pflanzen.

Wohl sollen die Lilien auf dem Felde mit ihrer Schönheit den
Menschen in seiner Eitelkeit beschämen, aber die Eitelkeit ist ja eine
Verunstaltung des Menschlichen, und der Mensch ist mehr als eine
Blume auf dem Felde. Was Gott den Pflanzen zuteil werden läßt,
«sollte er das nicht viel mehr euch tun, o ihr Kleingläubigen?» (Matth.
6, 30). Der Mensch ist mehr als die Vögel unter dem Himmel. Wenn
Gott die Tiere nährt, sollte dann der Mensch wegen seiner Nahrung
in Sorge sein? «Seid ihr denn nicht viel mehr denn sie?» (Matth. 6,26).
Der Mensch ist mit seinem Wesen ins Ganze der Natur eingebettet:
er hat einen Körper, der sich aus materiellen Stoffen aufbaut, und
durch den er verbunden ist mit dem Mineralreich, ja, mit dem Staub
der Erde,- er hat einen Leib, der mit den Pflanzen dieselbe Lebenskraft
besitzt, eine Seele, die von Empfindungen durchwoben ist, wie das
auch bei den Tieren der Fall ist, aber er hat darüber hinaus noch
etwas Eigenes. Denn das Tier weiß wohl auch, aber es weiß nicht, daß
es weiß. Es hat Bewußtsein, aber kein Ich-Bewußtsein. Der Qeist ist
es, der den Menschen zu einem besonderen Wesen macht, und seinetwegen

heißt es : «Seid ihr denn nicht viel mehr als sie?» Christus
behaftet den Menschen bei seinem Geist. Dank dieses Geistes ist der
Mensch ansprechbar für etwas ganz anderes, das den gesamten Kosmos

transzendiert. Der Geist, der Menschengeist, ist das Empfangsgerät

für die Ätherwellen, die aus den Regionen des Himmels in diese
Welt gelangen und sie durchströmen. Der Geist kann leuchten und
sich verfinstern, je nachdem er nach oben hin offen oder verschlossen
ist. Christi Wort ist der verläßlichste Ort, wo unser Geist den Kontakt
mit Gottes Geist finden kann (vgl. Rom. 8, 16). Der menschliche Geist
sucht den Zugang zu einer höheren Welt, aber dieser Zugang wäre
verschlossen, und die Aussicht nach drüben wäre uns verrammt, wenn
nicht auf Grund göttlicher Initiative Offenbarung geschähe und die
Mächte des Geistes sich uns kundtäten.

Die Struktur der menschlichen Natur in ihrer Dreigliederung nach
Leib, Seele und Geist besteht auf dem Hintergrund eines Reiches, das
nicht von dieser Welt ist. Vor dem Heiligen ist der Mensch in seiner
Totalität — Fleisch. Das ist ein ethisches Urteil und betrifft nicht die

309



menschliche Natur. Sehr schön hat dies Martin Luther in seiner
Auslegung des Magnificat dargetan. Wir geben diese wichtige Stelle hier
in ihrem vollen Wortlaut wieder.

«Die Schrift teilet den Menschen in drei Teil, wie Paulus 1. Thess. 5, 23 sagt:
Gott, der ein Gott des Friedens ist, der mache euch heilig durch und durch, also
daß euer ganzer Geist und Seele und Leib unsträflich erhalten werden auf die
Zukunft unsers Herrn Jesu Christi. Und ein jeglichs von diesen dreien samt dem ganzen

Menschen wird auch in andrer Weise in zwei Stück geteilet, die da heißen Geist
und Fleisch. Solche Teilung ist nicht eine Teilung der Natur, sondern der Eigenschaft

d. i. die Natur hat drei Stück: Geist, Seel, Leib —, und allesamt können gut
oder bös sein d. h. Geist oder Fleisch sein, wovon aber jetzt nicht zu reden ist. Das
erste Stück, der Qeist, ist das höchste, tiefste, edelste Teil des Menschen, mit dem
er geschickt ist, unbegreifliche, unsichtbare, ewige Ding zu fassen. Kurzum, das ist
das Haus, da der Glaube und Gottes Wort drinnen wohnet. Davon David Psalm
51, 12 sagt: Herr, mach in meinem Inwendigsten einen richtigen Geist, d. h. einen
aufgerichteten, ausgestreckten Glauben. Wiederum von den Ungläubigen steht in
Psalm 78, 37: ihr Herz war nicht richtig zu Gott und ihr Geist war nicht im Glauben

zu Gott.
Das andre, die Seele, ist ebenderselbe Geist nach der Natur, aber doch in

einem andern Werk. Nämlich insofern als er den Leib lebendig macht oder durch
ihn wirket und wird oft in der Schrift für das ,Leben' genommen. Denn der Geist
kann wohl ohn den Leib leben, aber der Leib lebt nicht ohne den Geist. Dies Stück
sehen wir auch im Schlaf und ohn Unterlaß leben und wirken. Und ist seine Art
nicht, die unbegreiflichen Ding zu fassen, sondern, was die Vernunft erkennen und
ermessen kann. Und ist die Vernunft hie das Licht in diesem Hause. Und wo der
Geist nicht mit dem Glauben als mit einem höheren Licht es erleuchtet und dies
Licht der Vernunft allein regiert, da kann die Seele nimmer ohn Irrtum sein. Denn
sie ist zu gering, in göttlichen Dingen zu handeln. Diesen zwei Stücken eignet die
Schrift viel Dings zu wie Weisheit und Erkenntnis: die Weisheit dem Geist, die
Erkenntnis der Seelen, darnach auch Haß, Liebe, Lust, Greuel und dergleichen.

Das dritte ist der Leib mit seinen Gliedern. Dessen Werke sind nur Übungen
und Gebrauch entsprechend dem, wie die Seel erkennet und der Geist glaubet. Daß
wir dessen ein Gleichnis anzeigen aus der Schrift: Moses machte ein Tabernakel
mit drei unterschiedlichen Gebäuden. Das erst hieß das Allerheiligste, da wohnte
Gott innen und war kein Licht drinnen. Das andre das Heilige, darinnen stand ein
Leuchter mit sieben Rohren und Lampen. Das dritt hieß der Hof, das war unter
dem Himmel öffentlich, vor dem Sonnenlicht. In dieser Figur ist ein Christenmensch
abgemalet. Sein Geist ist das Allerheiligste, Gottes Wohnung im finstern Glauben
ohn Licht; denn er glaubt, was er nicht siehet noch fühlet noch begreifet. Sein Seel
ist das Heilige, da sind sieben Lichter d. h. allerlei Verstand, Unterschied, Wissen
und Erkenntnis der leiblichen, sichtlichen Dinge. Sein Körper ist der Hof, der ist
jedermann offenbar, daß man sehen kann, was er tut und wie er lebt.»

Es ist demnach (auch nach Luther) der Qeist, welcher das
fundamentale Humanum bildet. Der Mensch ist Geist und hat als vom
Geist beherrschte Seele einen Leib. Pascal sagt: «Ich kann mir wohl
einen Menschen ohne Hände, ohne Füße und sogar ohne Kopf
vorstellen (denn es ist nur die Erfahrung, die uns lehrt, daß der Kopf
notwendiger sei als die Füße) ; aber ich kann mir den Menschen nicht
ohne Gedanken vorstellen: das wäre ein Stein oder ein Stück Vieh.»
Der Geist als denkendes Prinzip ist das konstitutive Grundelement
seiner Natur. Gerade diese Würde aber meinte die Kirche dem
Menschen absprechen zu sollen. Das achte ökumenische Konzil zu Kon-

310



stantinopel im Jahre 869 hat sich in dieser Hinsicht besonders
verhängnisvoll ausgewirkt. Damals ist die strukturelle Geistlosigkeit des
Menschen zum ersten Male dogmatisch vollzogen worden, eine Tat,
die die abendländische Kirche zur höheren Ehre Gottes glaubte preisen

zu sollen, und die in Wirklichkeit eine Untat war. Nicht zuletzt
deshalb hat sich die orthodoxe Kirche seit jenem Konzil von der
abendländischen Entwicklung der Kirchenlehre getrennt. Es war zwar
schon vorher Brauch, den Begriff des Geistes mehr und mehr schwinden

zu lassen; aber erst an jenem Konzil wurde eine Formel gefunden,
die vielleicht in ihrem Wortlaut noch nicht so klar sprach, die aber
dann dazu geführt hat, so ausgelegt zu werden, daß es unchristlich
sei zu sagen, der Mensch bestehe aus Leib, Seele und Geist; daß es

einzig und allein nur christlich sei, von Leib und Seele zu sprechen.
Wenn es wenigstens beim Herausdrängen des Geistes aus der

christlichen Wesensschau des Menschen geblieben wäre! Doch das
war nur ein Anfang. Der Abbau des Menschlichen hat sich noch viel
radikaler vollzogen. Nach dem Geiste meinte man dem Menschen
mehr und mehr auch die Seele, wenn nicht gänzlich absprechen, so
doch fragwürdig machen zu sollen. Drei Fragen haben sich gestellt.

Erste Frage: Präexistiert die Seele? Die Kirche hat sie verneint. Es
ist zuzugeben, daß die Lehre von der vorgeburtlich existierenden Seele
von Plato ausgegangen war. Ist sie aber biblisch unmöglich? Geschah
nicht zu Jeremia das Wort des Herrn : «Noch ehe ich dich bildete im
Mutterleib, habe ich dich erwählt; ehe du aus dem Schöße hervorgingst,

habe ich dich geweiht : zum Propheten für die Völker habe ich
dich bestimmt» (Jer. 1,5). Wie hätte Gott zu Jeremia als Ich zu einem
«ich» vor der embryonalen Keimbildung sprechen können, wenn des
Propheten Seele nicht wirklich präexistiert hätte? Und heißt es nicht
in Psalm 139, 16: «Deine Augen sahen alle meine Tage, in deinem
Buche standen sie alle; sie wurden geschrieben, wurden gebildet, als
noch keiner von ihnen da war.» Wie könnte einem Wesen Zeit und
Frist bestimmt werden, wenn es nicht irgendwie schon wäre und also
präexistierte? Bekanntlich hat kein geringerer als Kant diese Lehre von
der vorgeburtlichen Existenz der Seele erneuert, weil er zur Erklärung
des radikal Bösen im Menschen die intelligible Tat einer vorzeitlichen
Entscheidung forderte. Schon im Jahre 553 hat die Kirche auf der
fünften ökumenischen Synode zu Konstantinopel diese Lehre
ausdrücklich verdammt. Die reformierte Kirche hat sich dieser Verurteilung

angeschlossen. Zu Unrecht, wie wir glauben. Wir halten dafür,
daß diese Frage offen bleiben muß, und wir empfinden es als häßlich
und als biblisch unbegründet, sie dogmatisch abschließend verneinen
zu sollen.

Zweite Frage: Postexistiert die Seele? Mit anderen Worten: Ist die
Seele unsterblich? Es gibt reformierte Theologen, die diese Frage
ebenfalls meinen verneinen zu sollen, zum Beispiel Karl Barth. In die-

311



ser Hinsicht scheint uns die römisch-katholische Kirche besser beraten
zu sein, hat sie doch im Jahre 1512 auf dem Laterankonzil die
Unsterblichkeit der Seele feierlich dogmatisiert. Woher will man die
Gewißheit schöpfen, daß der Mensch nach Leib und Seele stirbt? Unsere
Väter haben auch schon eine Bibel gehabt, aber sie haben diese
Erleuchtung aus ihr nicht gewonnen,- sie haben vielmehr — in diesem
Punkte mit den Katholiken einig — an die Unsterblichkeit der Seele
geglaubt, ohne die Lehre von der Auferstehung der Toten irgendwie
zu schmälern. Sie haben eben bei dem Wort «Auferstehung» noch etwas
empfunden von jenem «Mysterium», wie es Paulus in 1. Kor. 15, 51

nennt, das darin besteht, daß «dieses Verwesliche muß anziehen
die Unverweslichkeit und dies Sterbliche Unsterblichkeit» (15, 53).
Wer das Risiko auf sich nehmen will, die Unsterblichkeit der Seele zu
leugnen, möge es tun. Man kann sogar Respekt vor einer solchen
Auffassung haben. Darf man aber denen, die die Unsterblichkeit der Seele
bejahen, ihren Glauben als Unwahrheit absprechen? Die Denkbarkeit
dieses Geheimnisses ist wiederum zu groß, als daß hier apodiktisch
geurteilt werden dürfte.

Dritte Frage : Existiert die Seele Noch nicht von der Kirche, wohl
aber von namhaften Denkern ist diese Frage ebenfalls verneint worden.

Ihre Verneinung harrt noch der theologischen Dogmatisierung.
Es zeigen sich aber schon heute innerhalb der Kirche Tendenzen, die
zur höheren Ehre Gottes schließlich und am Ende nur noch die
Leiblichkeit dem Menschen belassen. Das gute Wort scheint in Vergessenheit

zu geraten : «Des Menschen Sohn ist nicht gekommen, der
Menschen Seelen zu verderben, sondern zu erhalten» (Luk. 9, 56).
Bald hat der Mensch keine Seele mehr, und die Kirche befindet sich
auf dem Wege, dem marxistischen Menschenbild nachzueifern und
dem Materialismus zu verfallen. Sie meint auf diese Weise wirklichkeitsnah

um so besser die wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Nöte heilen zu können, und gerade darin liegt der große Irrtum. Denn
wohl sind die wirtschaftlichen, sozialen und politischen Fragen von
ungeheurer Tragweite, aber um ihnen gerecht zu werden und für sie
heilsame Lösungen zu finden, muß dem Menschen vor allem die
Würde seiner Bestimmung zum Bewußtsein gebracht werden. Der
Mensch muß wissen, woran er ist, und daß «niemand davon lebt, daß
er viele Güter hat» (Luk. 12, 15), sondern daß im Gegenteil die
sattesten Bürger die erbarmungswürdigsten Krüppel sein können, weil sie
geistlos und ohne seelischen Adel nur noch der Gewinnsucht und
ihrem dicken Bauche frönen. Der Torheit des reichen Kornbauers
stellt Christus die Weisheit dessen gegenüber, der die materiellen
Dinge gebraucht, als hätte er sie nicht, und der bei allem, was er
besitzt, stets an den denkt, der weniger besitzt, und darum im geringsten
seiner Mitmenschen den Bruder sieht und ihn liebt; denn in jedem
Lazarus begegnet uns Christus.

312



Und so gibt es denn auch eine christosophische Sozialordnung.
Sie lautet:

1. Im Geistigen — Freiheit!
2. Im Rechtlichen — Gleichheit
3. Im Wirtschaftlichen — Brüderlichkeit!

Dazu nur noch ein paar Andeutungen.
1. «Der Wind bläst, wo er will... Also ist ein jeglicher, der aus

dem Geist geboren ist» (Joh. 3, 8). Christus ist Initiant und Garant
der menschlichen Treiheit. Keine Bindung außer Gott. Gott allein der
Herr. In diesem Absolutum beruht die Entfesselung aller Ketten, die
im Bereich des Relativen sich immer wieder um uns legen möchten.
Aber man merke wohl: Geistige Freiheit kann fordern, daß wir uns
binden lassen und sogar das Kreuz auf uns nehmen.

2. «Recht muß doch Recht bleiben» (Ps. 94, 15). Der Grundsatz
der Qerechtigkeit, daß jedem das Seine werde, wird von jedem Volk
in einem System von Rechtssätzen nach Maßgabe seiner diesbezüglichen

Einsichten kodifiziert und durch alle Instanzen seiner Institutionen
durchexerziert. Wievielen Fälschungen, Verkehrtheiten und grotesken
Irrtümern sind noch unsere Rechtsbücher unterworfen, was müßte
nicht schon alles an unserem Justizwesen geändert werden, wenn
Christus hier zu Worte käme. Dafür stetig zu kämpfen im Sinne der
Gleichheit aller vor dem Recht ist unsere Pflicht.

3. «Einer trage des andern Last» (Gal. 6, 2), das ist das Gesetz
Christi und also ein Grundsatz der Brüderlichkeit vor allem im
Wirtschaftlichen. Wie steht der Mensch zum Menschen? Für den sozialen
Organismus gilt nach christlicher und geisteswissenschaftlicher
Prüfung das folgende Hauptgesetz: «Das Heil einer Gesamtheit von
zusammenarbeitenden Menschen ist um so größer, je weniger der
einzelne die Erträgnisse seiner Leistungen für sich beansprucht, das heißt
je mehr er von diesen Erträgnissen an seine Mitarbeiter abgibt, und je
mehr seine eigenen Bedürfnisse nicht aus seinen Leistungen, sondern
aus den Leistungen der anderen befriedigt werden.» Einrichtungen,
die diesem Gesetze widersprechen, müssen früher oder später irgendwo
Elend und Not erzeugen. Der menschliche Egoismus hat von jeher
dieses Gesetz durchkreuzt. Wir müssen und werden es noch lernen,
daß die Wohlfahrt aller um so größer wird, je mehr der einzelne
seinen Egoismus überwindet. Eine Binsenwahrheit, gewiß, aber ohne sie
gibt es keine Lösung der sozialen Frage; denn ohne Liebe geht es nun
einmal nicht. Das gehört grundlegend zur Weisheit, die Christus uns
so lichtvoll dargelebt hat. Herbert Hug

313


	Christosophie : Teil II

