Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 11

Artikel: Christosophie : Teil Il

Autor: Hug, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zum Beispiel haben die beiden Schweizer Hermann Kutter und Leon-
hard Ragaz uniiberhérbar auf die hohe Verantwortung der evangelisch-
reformierten Wort-Verkiindigung in einer von Gott abgefallenen
(«sakularisierten») Welt hingewiesen und dazu mit ihrer duflern Le-
bensform ihrer aus der Bibel gewonnenen persénlichen Gottes- und
Lebenserkenntnis Ausdruck zu geben versucht und gewufit. Man
kann auch nicht in Abrede stellen, daf} ihre Verkiindigung nicht ganz
ungehort verhallt ist. In schwerer innerer Bedringnis ist die evange-
lisch-reformierte Kirche unterwegs zu einer mdglichen neuen, aus der
Heiligen Schrift zu schépfenden Offenbarungs-Erkenntnis, wie einst
der Gottesruf an Jeremia erging: «Sag nicht: ich bin so jung: du gehst
da, wohin Ich dich sende, und sprichst nur, wie Ich dich heifle. Furchte
dich nicht, Ich bin bei dir und schiitze dich!» (Jer. 1, 7—S8).
Ernst Th. P. Liithi

Christosophie

IL.*

Es gibt zwei Sorten von Menschen: die eine stammt von Gott ab,
die andere vom Affen. Beide wachsen auf dem gleichen Planeten eng
beisammen, wie Kraut und Unkraut. «Unkraut verdirbt nicht.» Die
Astronomen versprechen den Affenkindern, wenn alles gut geht, noch
ein paar volle hundert Jahrmillionen. Die Gotteskinder jedoch rechnen
mit dem baldigen Weltende. In der Tat kénnen wir jeden Augenblick
von einer ungeheuren Feuerkugel zermalmt werden. Morgen schon
kann die Erde beben und unter unseren Fiiflen verschwinden. Sollen
wir es mit den Affen- oder mit den Gotteskindern halten? Gesellen
~ wir uns zu dem seit Jahrmillionen bestehenden Stamm der Siugetiere,
so sieht sich unser Leben gemichlich an. Es bekommt Dauer. Es steht
noch mitten in der Entwicklung, ja, es ist eigentlich, gemessen an den
geologischen Perioden der Vergangenheit, aufSerordentlich jung. Die
Gotteskinder sind von einer ganz anderen Atmosphire umgeben. Hier
herrscht Katastrophenstimmung. «Die Welt vergeht mit ihrer Lust»
(1. Joh. 2, 17), heifit es da. «Kaufet die Zeit aus; denn es ist bose
Zeit (Eph. 5, 16). Und Christus mahnt: «Wachet und betet, daf} ihr
nicht in Anfechtung fallet! Der Geist ist willig; aber das Fleisch ist
schwach» (Matth. 26, 41). Daf} uns doch die Weisheit geschenkt wer-
den moge, den Ruf der Ewigkeit nicht zu iiberhéren! Denn nicht dar-
auf kommt es an, ob wir uns dieser oder jener Herkunft versichern,
uns ihrer rithmen oder schimen, sondern ob wir hier und jetzt unserer
Bestimmung folgen und unser befristetes Leben unter dem Gesichts-

* Der erste Teil dieser Arbeit ist im Oktoberheft der «Neuen Wege» erschienen.

308



punkt der Ewigkeit fithren. Um das aber zu koénnen, miissen wir wis-
sen, wer wir sind, wie unsere menschliche Natur beschaffen ist, und
worauf es bei uns wesensmiflig ankommt.

Die menschliche Natur

Christosophie bemiiht sich um die Frage: Wie sieht Christus den
Menschen als Geschopf unter anderen Geschépfen? Wie ist dieses
Wesen organisiert? Was unterscheidet es von anderen Wesen? Sicher
ist, dafy Christus den Menschen mitten im Kosmos hoch auszeichnet.
Der Mensch ist mehr als die Dinge, wichtiger als alle Schitze, die er
sammelt, wertvoller als die Giiter, die er hat, Er ist mehr als die Pflan-
zen. Wohl sollen die Lilien auf dem Felde mit ihrer Schonheit den
Menschen in seiner Eitelkeit beschimen, aber die Eitelkeit ist ja eine
Verunstaltung des Menschlichen, und der Mensch ist mehr als eine
Blume auf dem Felde. Was Gott den Pflanzen zuteil werden 1ifit,
«sollte er das nicht viel mehr euch tun, o ihr Kleingliubigen?» (Matth.
6, 30). Der Mensch ist mehr als die Viégel unter dem Himmel. Wenn
Gott die Tiere nihrt, sollte dann der Mensch wegen seiner Nahrung
in Sorge sein? «Seid ihr denn nicht viel mehr denn sie?» (Matth. 6,26).
Der Mensch ist mit seinem Wesen ins Ganze der Natur eingebettet:
er hat einen Korper, der sich aus materiellen Stoffen aufbaut, und
durch den er verbunden ist mit dem Mineralreich, ja, mit dem Staub
der Erde; er hat einen Leib, der mit den Pflanzen dieselbe Lebenskraft
besitzt, eine Seele, die von Empfindungen durchwoben ist, wie das
auch bei den Tieren der Fall ist, aber er hat daritber hinaus noch
etwas Eigenes. Denn das Tier weifd wohl auch, aber es weif$ nicht, daf3
es weifS. Es hat Bewufitsein, aber kein Ich-Bewufdtsein. Der Geist ist
es, der den Menschen zu einem besonderen Wesen macht, und seinet-
wegen heift es: «Seid ihr denn nicht viel mehr als sie?» Christus be-
haftet den Menschen bei seinem Geist. Dank dieses Geistes ist der
Mensch ansprechbar fiir etwas ganz anderes, das den gesamten Kos-
mos transzendiert. Der Geist, der Menschengeist, ist das Empfangs-
gerit fir die Atherwellen, die aus den Regionen des Himmels in diese
Welt gelangen und sie durchstrémen. Der Geist kann leuchten und
sich verfinstern, je nachdem er nach oben hin offen oder verschlossen
ist. Christi Wort ist der verlifilichste Ort, wo unser Geist den Kontakt
mit Gottes Geist finden kann (vgl. Rém. 8, 16). Der menschliche Geist
sucht den Zugang zu einer héheren Welt, aber dieser Zugang wire
verschlossen, und die Aussicht nach dritben wire uns verrammt, wenn
nicht auf Grund géttlicher Initiative Offenbarung geschihe und die
Michte des Geistes sich uns kundtiten.

Die Struktur der menschlichen Natur in ihrer Dreigliederung nach
Leib, Seele und Geist besteht auf dem Hintergrund eines Reiches, das
nicht von dieser Welt ist. Vor dem Heiligen ist der Mensch in seiner
Totalitit — Fleisch. Das ist ein ethisches Urteil und betrifft nicht die

309



menschliche Natur. Sehr schon hat dies Martin Luther in seiner Aus-
legung des Magnificat dargetan. Wir geben diese wichtige Stelle hier
in ihrem vollen Wortlaut wieder. »

«Die Schrift teilet den Menschen in drei Teil, wie Paulus 1. Thess. 5, 23 sagt:
Gott, der ein Gott des Friedens ist, der mache euch heilig durch und durch, also
daf} euer ganzer Geist und Seele und Leib unstriflich erhalten werden auf die Zu-
kunft unsers Herrn Jesu Christi. Und ein jeglichs von diesen dreien samt dem gan-
zen Menschen wird auch in andrer Weise in zwei Stiick geteilet, die da heiflen Geist
und Fleisch. Solche Teilung ist nicht eine Teilung der Natur, sondern der Eigen-
schaft d. i. die Natur hat drei Stiick: Geist, Seel, Leib —, und allesamt kénnen gut
oder bos sein d. h. Geist oder Fleisch sein, wovon aber jetzt nicht zu reden ist. Das
erste Stiick, der Geist, ist das hochste, tiefste, edelste Teil des Menschen, mit dem
er geschickt ist, unbegreifiiche, unsichtbare, ewige Ding zu fassen. Kurzum, das ist
das Haus, da der Glaube und Gottes Wort drinnen wohnet. Davon David Psalm
51, 12 sagt: Herr, mach in meinem Inwendigsten einen richtigen Geist, d. h. einen
aufgerichteten, ausgestreckten Glauben. Wiederum von den Ungldubigen steht in
Psalm 78, 37: ihr Herz war nicht richtig zu Gott und ihr Geist war nicht im Glau-
ben zu Gott.

Das andre, die Seele, ist ebenderselbe Geist nach der Natur, aber doch in
einem andern Werk. Nimlich insofern als er den Leib lebendig macht oder durch
ihn wirket und wird oft in der Schrift fiir das ,Leben‘ genommen. Denn der Geist
kann wohl ohn den Leib leben, aber der Leib lebt nicht ohne den Geist. Dies Stiick
sehen wir auch im Schlaf und ohn Unterlal leben und wirken. Und ist seine Art
nicht, die unbegreiflichen Ding zu fassen, sondern, was die Vernunft erkennen und
ermessen kann. Und ist die Vernunft hie das Licht in diesem Hause. Und wo der
Geist nicht mit dem Glauben als mit einem hoheren Licht es erleuchtet und dies
Licht der Vernunft allein regiert, da kann die Seele nimmer ohn Irrtum sein. Denn
sie ist zu gering, in goéttlichen Dingen zu handeln. Diesen zwei Stiicken eignet die
Schrift viel Dings zu wie Weisheit und Erkenntnis: die Weisheit dem Geist, die
Erkenntnis der Seelen, darnach auch Haf3, Liebe, Lust, Greuel und dergleichen.

Das dritte ist der Leib mit seinen Gliedern. Dessen Werke sind nur Ubungen
und Gebrauch entsprechend dem, wie die Seel erkennet und der Geist glaubet. Daf3
wir dessen ein Gleichnis anzeigen aus der Schrift: Moses machte ein Tabernakel
mit drei unterschiedlichen Gebiuden. Das erst hiefl das Allerheiligste, da wohnte
Gott innen und war kein Licht drinnen. Das andre das Heilige, darinnen stand ein
Leuchter mit sieben Rohren und Lampen. Das dritt hie§ der Hof, das war unter
dem Himmel 6ffentlich, vor dem Sonnenlicht. In dieser Figur ist ein Christenmensch
abgemalet. Sein Geist ist das Allerheiligste, Gottes Wohnung im finstern Glauben
ohn Licht; denn er glaubt, was er nicht siehet noch fiihlet noch begreifet. Sein Seel
ist das Heilige, da sind sieben Lichter d. h. allerlei Verstand, Unterschied, Wissen
und Erkenntnis der leiblichen, sichtlichen Dinge. Sein Kérper ist der Hof, der ist
jedermann offenbar, dafl man sehen kann, was er tut und wie er lebt.»

Es ist demnach (auch nach Luther) der Geist, welcher das funda-
mentale Humanum bildet. Der Mensch ist Geist und hat als vom
Geist beherrschte Seele einen Leib. Pascal sagt: «Ich kann mir wohl
einen Menschen ohne Hinde, ohne Fiifle und sogar ohne Kopf vor-
stellen (denn es ist nur die Erfahrung, die uns lehrt, daf} der Kopf
notwendiger sei als die Fiifle); aber ich kann mir den Menschen nicht
ohne Gedanken vorstellen: das wire ein Stein oder ein Stiick Vieh.»
Der Geist als denkendes Prinzip ist das konstitutive Grundelement
seiner Natur. Gerade diese Wiirde aber meinte die Kirche dem Men-
schen absprechen zu sollen. Das achte Okumenische Konzil zu Kon-

310



stantinopel im Jahre 869 hat sich in dieser Hinsicht besonders ver-
hingnisvoll ausgewirkt. Damals ist die strukturelle Geistlosigkeit des
Menschen zum ersten Male dogmatisch vollzogen worden, eine Tat,
die die abendlindische Kirche zur hoheren Ehre Gottes glaubte prei-
sen zu sollen, und die in Wirklichkeit eine Untat war. Nicht zuletzt
deshalb hat sich die orthodoxe Kirche seit jenem Konzil von der
abendlindischen Entwicklung der Kirchenlehre getrennt. Es war zwar
schon vorher Brauch, den Begriff des Geistes mehr und mehr schwin-
den zu lassen; aber erst an jenem Konzil wurde eine Formel gefunden,
die vielleicht in ihrem Wortlaut noch nicht so klar sprach, die aber
dann dazu gefithrt hat, so ausgelegt zu werden, daf} es unchristlich
sei zu sagen, der Mensch bestehe aus Leib, Seele und Geist; daf es
einzig und allein nur christlich sei, von Leib und Seele zu sprechen.
Wenn es wenigstens beim Herausdringen des Geistes aus der
christlichen Wesensschau des Menschen geblieben wire! Doch das
war nur ein Anfang. Der Abbau des Menschlichen hat sich noch viel
radikaler vollzogen. Nach dem Geiste meinte man dem Menschen
mehr und mehr auch die Seele, wenn nicht ginzlich absprechen, so
doch fragwiirdig machen zu sollen. Drei Fragen haben sich gestellt.

Erste Frage: Prdexistiert die Seele? Die Kirche hat sie verneint. Es
ist zuzugeben, daf} die Lehre von der vorgeburtlich existierenden Seele
von Plato ausgegangen war. Ist sie aber biblisch unméglich? Geschah
nicht zu Jeremia das Wort des Herrn: «Noch ehe ich dich bildete im
Mutterleib, habe ich dich erwihlt; ehe du aus dem Schofle hervor-
gingst, habe ich dich geweiht: zum Propheten fiir die Vélker habe ich
dich bestimmt» (Jer. 1, 5). Wie hitte Gott zu Jeremia als Ich zu einem
«ich» vor der embryonalen Keimbildung sprechen kénnen, wenn des
Propheten Seele nicht wirklich priexistiert hitte? Und heif3t es nicht
in Psalm 139, 16: «Deine Augen sahen alle meine Tage, in deinem
Buche standen sie alle; sie wurden geschrieben, wurden gebildet, als
noch keiner von ibnen da war.» Wie konnte einem Wesen Zeit und
Frist bestimmt werden, wenn es nicht irgendwie schon wire und also
praexistierte? Bekanntlich hat kein geringerer als Kant diese Lehre von
der vorgeburtlichen Existenz der Seele erneuert, weil er zur Erklirung
des radikal Bosen im Menschen die intelligible Tat einer vorzeitlichen
Entscheidung forderte. Schon im Jahre 553 hat die Kirche auf der
funften Okumenischen Synode zu Konstantinopel diese Lehre aus-
driicklich verdammt. Die reformierte Kirche hat sich dieser Verurtei-
lung angeschlossen. Zu Unrecht, wie wir glauben. Wir halten dafiir,
daf} diese Frage offen bleiben mufl, und wir empfinden es als hafllich
und allls biblisch unbegriindet, sie dogmatisch abschlieflend verneinen
zu sollen.

Zweite Frage: Postexistiert die Seele? Mit anderen Worten: Ist die
Seele unsterblich? Es gibt reformierte Theologen, die diese Frage
ebenfalls meinen verneinen zu sollen, zum Beispiel Karl Barth. In die-

311



ser Hinsicht scheint uns die romisch-katholische Kirche besser beraten
zu sein, hat sie doch im Jahre 1512 auf dem Laterankonzil die Un-
sterblichkeit der Seele feierlich dogmatisiert. Woher will man die Ge-
wifheit schopfen, dafl der Mensch nach Leib und Seele stirbt? Unsere
Viter haben auch schon eine Bibel gehabt, aber sie haben diese Er-
leuchtung aus ihr nicht gewonnen; sie haben vielmehr — in diesem
Punkte mit den Katholiken einig — an die Unsterblichkeit der Seele
geglaubt, ohne die Lehre von der Auferstehung der Toten irgendwie
zu schmilern. Sie haben eben bei dem Wort «Auferstehung» noch etwas
empfunden von jenem «Mysterium», wie es Paulus in 1. Kor. 15, 51
nennt, das darin besteht, dafl «dieses Verwesliche mufd anziehen
die Unverweslichkeit und dies Sterbliche Unsterblichkeit» (15, 53).
Wer das Risiko auf sich nehmen will, die Unsterblichkeit der Seele zu
leugnen, moége es tun. Man kann sogar Respekt vor einer solchen Auf-
fassung haben. Darf man aber denen, die die Unsterblichkeit der Seele
bejahen, ihren Glauben als Unwahrheit absprechen? Die Denkbarkeit
dieses Geheimnisses ist wiederum zu grof3, als dafy hier apodiktisch
geurteilt werden diirfte.

Dritte Frage: Existierl die Seele? Noch nicht von der Kirche, wohl
aber von namhaften Denkern ist diese Frage ebenfalls verneint wor-
den. Thre Verneinung harrt noch der theologischen Dogmatisierung.
Es zeigen sich aber schon heute innerhalb der Kirche Tendenzen, die
zur hoheren Ehre Gottes schliefflich und am Ende nur noch die Leib-
lichkeit dem Menschen belassen. Das gute Wort scheint in Vergessen-
heit zu geraten: «Des Menschen Sohn ist nicht gekommen, der Men-
schen Seelen zu verderben, sondern zu erhalten» (Luk. 9, 56).
Bald hat der Mensch keine Seele mehr, und die Kirche befindet sich
auf dem Wege, dem marxistischen Menschenbild nachzueifern und
dem Materialismus zu verfallen. Sie meint auf diese Weise wirklich-
keitsnah um so besser ‘die wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Note heilen zu kénnen, und gerade darin liegt der grofle Irrtum. Denn
wohl sind die wirtschaftlichen, sozialen und politischen Fragen von
ungeheurer Tragweite, aber um ihnen gerecht zu werden und fiir sie
heilsame Lésungen zu finden, mufS dem Menschen vor allem die
Wirde seiner Bestimmung zum Bewufitsein gebracht werden. Der
Mensch muf} wissen, woran er ist, und dafl «niemand davon lebt, daf}
er viele Giiter hat» (Luk. 12, 15), sondern dafs im Gegenteil die sat-
testen Biirger die erbarmungswiirdigsten Kriippel sein kénnen, weil sie
geistlos und ohne seelischen Adel nur noch der Gewinnsucht und
ihrem dicken Bauche frénen. Der Torheit des reichen Kornbauers
stellt Christus die Weisheit dessen gegeniiber, der die materiellen
Dinge gebraucht, als hitte er sie nicht, und der bei allem, was er be-
sitzt, stets an den denkt, der weniger besitzt, und darum im geringsten
seiner Mitmenschen den Bruder sieht und ihn liebt; denn in jedem
Lazarus begegnet uns Christus.

312



Und so gibt es denn auch eine christosophische Sozialordnung.
Sie lautet:

1. Im Geistigen — Freiheit!
2. Im Rechtlichen — Gleichheit!
3. Im Wirtschaftlichen — Briiderlichkeit!

Dazu nur noch ein paar Andeutungen.

1. «Der Wind blast, wo er will ... Also ist ein jeglicher, der aus
dem Geist geboren ist» (Joh. 3, 8). Christus ist Initiant und Garant
der menschlichen Freibeit. Keine Bindung auflfer Gott. Gott allein der
Herr. In diesem Absolutum beruht die Entfesselung aller Ketten, die
im Bereich des Relativen sich immer wieder um uns legen méchten.
Aber man merke wohl: Geistige Freiheit kann fordern, daf3 wir uns
binden lassen und sogar das Kreuz auf uns nehmen.

2. «Recht muf} doch Recht bleiben» (Ps. 94, 15). Der Grundsatz
der Gerechtigkeit, dafl jedem das Seine werde, wird von jedem Volk
in einem System von Rechtssitzen nach Mafigabe seiner diesbeziig-
lichen Einsichten kodifiziert und durch alle Instanzen seiner Institutionen
durchexerziert. Wievielen Filschungen, Verkehrtheiten und grotesken
Irrtiimern sind noch unsere Rechtsbiicher unterworfen, was miifite
nicht schon alles an unserem Justizwesen gedndert werden, wenn
Christus hier zu Worte kidme. Dafiir stetig zu kimpfen im Sinne der
Gleichheit aller vor dem Recht ist unsere Pflicht.

3. «Einer trage des andern Last» (Gal. 6,2), das ist das Gesetz
Christi und also ein Grundsatz der Briiderlichkeit vor allem im Wirt-
schaftlichen. Wie steht der Mensch zum Menschen? Fiir den sozinlen
Organismus gilt nach christlicher und geisteswissenschaftlicher Prii-
fung das folgende Hauptgesetz: «Das Heil einer Gesamtheit von zu-
sammenarbeitenden Menschen ist um so gréfler, je weniger der ein-
zelne die Ertrignisse seiner Leistungen fiir sich beansprucht, das heif3t
je mehr er von diesen Ertrignissen an seine Mitarbeiter abgibt, und je
mehr seine eigenen Bediirfnisse nicht aus seinen Leistungen, sondern
aus den Leistungen der anderen befriedigt werden.» Einrichtungen,
die diesem Gesetze widersprechen, miissen frither oder spiter irgendwo
Elend und Not erzeugen. Der menschliche Egoismus hat von jeher
dieses Gesetz durchkreuzt. Wir miissen und werden es noch lernen,
daf die Wohlfahrt aller um so gréfer wird, je mehr der einzelne sei-
nen Egoismus iiberwindet. Eine BmsenwahrheIt gewif3, aber ohne sie
gibt es keine Losung der sozialen Frage; denn ohne Liebe geht es nun
einmal nicht. Das gehort grundlegend zur Weisheit, die Christus uns
so lichtvoll dargelebt hat. Herbert Hug

313



	Christosophie : Teil II

