
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 10

Artikel: Christosophie

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lichkeiten für eine gute Zukunft in sich tragen. Und der Herr wird
«bei uns» sein (Matth. 28, 20).

Es handelt sich um die Versöhnung, die nicht nur Gabe ist,
sondern auch der Weg, den wir gehen dürfen. Wenn man sagt: das ist
eine unmögliche Sache, lassen wir dann nicht vergessen, daß wir die
besiegten bösen Mächte nicht zu hoch anschlagen dürfen.

So gehen wir unseren Weg in Freude. Oft auch in Einsamkeit —
aber daraus dürfen wir kein Drama machen. Um des Menschen und
der Welt willen wollen wir dem Ruf Jeremias gehorchen :

«Ehre gebt Ihm, eurem Gott,
ehe es sich verfinstert,
ehJ eure Füße sich stoßen
an den Bergen der Dämmerung.»

Krijn Strijd

Christosophie

Wissenschaft wird immer mehr jedermanns Sache. War sie
früher das Reservat einzelner Forscher, die fern von der Öffentlichkeit
ihre stille Gelehrtenarbeit betrieben, so steht sie heute im Zentrum des
allgemeinen Interesses. Sie sorgt selber dafür, daß ihre Ergebnisse
durch populärwissenschaftliche Vorträge jedermann zugänglich werden.

Insofern kann man mit Bonhoeffer sagen : «Die Welt ist mündig
geworden.» Ein Zurück zu jenem Zustande, da zwischen der Wissenschaft

und ihren Gelehrten einerseits und dem ungebildeten Volke
andererseits eine unüberbrückbare Kluft bestand, kann und darf es
nicht mehr geben. Zutiefst ist das Volk selber beteiligt an der
Ermöglichung der wissenschaftlichen Forschung. Es hilft die Riesenwerke
der Forschungsstätten mit ihren kostspieligen Installationen errichten
und finanziert sie,- es stellt die Bauarbeiter, die Architekten, Techniker
und Fachleute aller Art, um den in alles hineingreifenden
Wissenschaftsbetrieb in Gang zu halten. So ist es denn auch nichts als billig,
daß das Volk in möglichster Breite am Ganzen der Forschung teilnehmen

und sein Wissen erweitern kann.
Eine mündig gewordene Welt bedarf aber auch der Weisheit.

Weisheit ist etwas anderes als Wissenschaft. Das unübersehbare Heer
der Wissenschafter ist imstande, die größte Torheit zu begehen. Die
Wissenschaft als solche hindert es daran nicht. Denn die Wissenschaft

ist ethisch neutral. Die Wissenschaft lehrt uns nur zu wissen,
wie die Dinge sind, nicht ob sie auch für uns gut sind. Solches lehrt
allein die Weisheit. Sie stellt einen ethischen Wert dar. Es gehört zur
Tragik unserer Zeit und Welt, daß die Weisheit mit der gewaltigen
Erweiterung unseres Wissens nicht Schritt gehalten hat. Die techni-

277



sehen Probleme des Mondfluges dürfen wir durchaus als gelöst
betrachten, ob aber die Bewohner derselben Stadt wie Berlin wieder
zusammenkommen und miteinander menschlich verkehren können, das
ist eine viel schwierigere Frage; von ihrer Beantwortung kann eine
Weltkatastrophe von unvorstellbaren Ausmaßen abhängen.

Woher kann uns aus solcher Notlage Hilfe kommen? Wenn Weisheit

ein Wissen um die Dinge ist, die für uns gut sind, so muß sich
die Wissenschaft der Weisheit fügen; andernfalls gereicht uns die
gesamte Wissenschaft zum Verderben. Es geht nicht darum, Mißtrauen
gegen die Wissenschaft zu säen. Es geht aber darum, die Wissenschaft
in den Dienst der Weisheit zu stellen. Nicht die Wissenschaft als
solche verdient unser Vertrauen, sondern nur diejenige, die sich der
Verantwortung gegenüber der Menschheit bewußt ist und diese ihre
Grenze kennt. Zwar liegt es im Wesen der Wissenschaft, sich je und je
für das Grenzenlose des Kosmos offen zu halten und sich gleichsam
dauernd zu entschränken. Es sind aber doch nur Menschen, die die
Wissenschaft in Atem halten, und wenn sich die Menschen mit Hilfe
ihrer wissenschaftlichen Errungenschaften im kollektiven Selbstmord
vernichten, so sind auch die edelsten Anstrengungen der Forschung
umsonst gewesen. Schon um ihrer selbst willen muß die Wissenschaft
ihre Fortschritte fortwährend befragen nach dem Dienst, den sie der
Menschheit leisten. Je hilfreicher sich die Wissenschaft für die
Menschen erweist, desto mehr siegt in ihr die Weisheit; je schädlicher sie
sich für uns auswirkt, desto mehr gewinnt in ihr die Torheit den
Vorrang. Die Wissenschaft ist heute zu einer weltumspannenden Macht
geworden. Wenn sie töricht ist, wie groß muß dann ihre Torheit sein

So tut denn nichts so not als Weisheit. Woher sie aber beziehen?
Es ist bezeichnend, daß in unserer Zeit die Philosophen wieder hoch
im Kurse stehen. Es war nicht immer so. Es gab Zeiten, da die
Philosophie im öffentlichen Leben ihre Rolle ausgespielt zu haben schien.
Sie war zur reinen Gelehrtensache geworden. Einige Akademiker des
Faches gaben sich damit ab; das Volk im allgemeinen scherte sich
kaum um philosophische Fragen. Es ist das Verdienst der
Existenzphilosophie, mit neuen Denkimpulsen ins Volk hineingewirkt zu
haben, um es aus seiner Lethargie aufzurütteln und ihm die Fragwürdigkeit

des Daseins in allen seinen Bezügen zum Bewußtsein zu bringen.
Neben dieser Philosophie begleitete uns schon seit einigen Jahrzehnten
die Anthroposophie. Die offizielle Kirche behandelte sie als eine
gnostische Sekte und schwieg sie tot, ohne sich die Mühe zu geben, sie
selbst sich zur Kenntnis zu bringen oder gar zu verstehen. Es ist aber
nicht zu übersehen, daß sich gerade die Anthroposophie um die uns
so sehr fehlende Weisheit des Menschen müht und uns auf Dinge
aufmerksam macht, die wir leider beharrlich zu unserem eigenen Schaden
übersehen. Und wenn wir nun hier unsererseits für die Christosophie
eintreten, so tun wir es aus der Überzeugung heraus, daß der ganzen
Welt Heil im gottmenschlichen Geheimnis Christi liegt, «in welchem

278



verborgen sind alle Schätze der Weisheit und der Erkenntnis»
(Kol. 2, 3).

Jede Philosophie ist denkwürdig, aber nicht jede ist heilsam.
Christosophie ist eine Philosophie, die in Christus ihren Lehrmeister
hat, die sich von ihm als dem Herrn raten, helfen und erleuchten läßt.
Zu Christus kommen, heißt zur Vernunft kommen. Eine herrenlose
Vernunft wird früher oder später zur Unvernunft entarten, eine
herrenlose Weisheit sich zur Torheit verkehren, eine herrenlose Philosophie

sich heillos verirren und das Ziel alles Denkens verfehlen.
Die heilsame Weisheit, die von Christus her aller Welt kundgetan

wird, kann zusammengefaßt werden im fundamentalsten Satz des
Christentums : «Gott ist Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt
in Gott und Gott in ihm» (1. Joh. 4,16). Keine Erkenntnis ohne Liebe!
Nur was wir lieben, erkennen wir, und nur wo wir um jeden Preis
nach Erkenntnis trachten, lebt Liebe in uns. Liebe ist kein bloßes
Gefühl, sondern eine Kraft, die unsere eigene Subjektivität sprengt, so
daß wir zur Objektivität vordringen. In der Kraft der Liebe werden
Menschen befähigt, als Künstler das Schöne zu erstreben, als Politiker
das Gerechte zu wollen, als Denker das Wahre zu suchen und als
Menschen nach Menschlichkeit zu trachten. Liebe sprengt aber auch
die Grenzen des bloß Menschlichen. Sie ist eine kosmische Kraft. Sie
ist das Herz der Materie, die sich dem Atomphysiker als ein
geheimnisvolles Energiefeld offenbart. Aus dem Schoß der Materie hat sich
das Leben entwickelt, erst schlummernd in algenartigen Gebilden,
dann aufblühend in einer immer üppigeren Pflanzenwelt. Wiederum
im Schosse derselben eingebettet, regte sich, allmählich oder plötzlich
durchbrechend, tierisches Leben, das sich aus seiner Umwelt
emporgliederte bis zu den Säugetieren, die schon wissen, aber nicht wissen,
daß sie wissen. Aus solcher Gestalt des Lebens erwachte eines Tages
im Menschen das Bewußtsein, und aus diesem heraus gestalteten sich
neue Formen der Betätigungen. Kunst, Wissenschaft, Technik und
Religion formten sich zu Gebieten, von denen aus Entdeckungsreisen
zu neuen Reichen unternommen wurden. In der Außenwelt steht der
Mensch heute im Zeitalter der Planetisation, sprungbereit, um auf
anderen Sternen Fuß zu fassen, und in seiner Innenwelt entdeckt er
übersinnliche Welten, voll von Geistesmächten in himmlischen Bereichen,

und er fühlt sich diesen zugeordnet. Denn jene Liebe, die alles

durchdringt, ist nicht nur etwas Natürliches, sondern etwas Geistiges,
ja, sie ist selber «Geist»; «Gott ist Geist» (Joh. 4, 24). Sie hat etwas
zu tun mit jener «intellektuellen Gottesliebe», die Spinoza beschreibt
als die Liebe, die Gott zu sich selber hat, so daß im Ganzen des Kosmos

nichts von ihrer Kraft verloren gehen kann.
Erst recht kann der Mensch dieser Liebe nicht verloren gehen, weil

sie ja gerade sucht, was verloren ist. In ihrer Kraft liebt ein Mensch
den andern und liebt nicht bloß seine jeweilige seelisch-leibliche
Erscheinungsweise, sondern liebt ihn nach seiner ewigen Bestimmung,

279



weil hinter dem geringsten seiner Brüder Christus steht, der immer
noch ärmer ist als der Ärmsten einer. Denn die Liebe bejaht alles, «sie
verträgt alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles» (1. Kor.
13,7). Wohl sieht sie im Guten ihr eigentliches Werk; aber wie dürfte
sie das sogenannte Schlechte mißachten, weil sie durch die Verkehrung

dieses Schlechten in ein Gutes gerade die Möglichkeit hat, ihre
Kraft zu manifestieren und zu bewähren! Die wahre Liebe liebt die
Guten in Christus, die Bösen wegen Christus, der uns, als wir noch
Feinde waren, zuvor liebte und sich selbst für uns dahingegeben hat.
Man möchte zwar einwenden, der «Liebe» stehe doch der Haß gegenüber,

wie dem «Guten» das Schlechte, und so sei sie auch nicht
allumfassend. Allein, genauer besehen, könnte diese Gegenüberstellung von
Liebe und Haß nur da bestehen, wo beide als faktische Gefühle
aufgefaßt werden. Nehmen Wir beide als aktive Kräfte, so ergibt sich,
wie die Psychologie schon längst gezeigt hat, daß der Haß immer nur
Resultat entweder einer enttäuschten Liebe ist oder des Umstandes,
daß wir in einer Beziehung das Gebot der Liebe nicht erfüllen wollen.
Als Kraft gesehen, ist der Haß auch nur eine Form der Liebe, freilich
mit einer Richtung der Tätigkeit, die sich umgekehrt hat. Er hat keine
eigene Kraft in sich, sondern lebt von der Kraft seines anscheinenden
Gegenteils, der Liebe. Wie das Unvollkommene nur eine relative Form
des Vollkommenen ist, so darf man also auch den Haß als eine
unvollkommene Form der Liebe betrachten, die nichts ausführen kann,
als was von der Liebe her schon vorgesehen war, wenigstens als eine
Möglichkeit; womit natürlich nicht gesagt ist, daß eine menschliche
Seele, die sich dem Haß anstatt der Liebe ergibt, nicht ihre eigentliche
Bestimmung versäumen und sich selber zugrunde richten kann. Sehr
anschaulich heißt es daher, daß «das Licht scheinet in der Finsternis,
und die Finsternis hat's nicht begriffen» (Joh. 1,5).

Von Christus erleuchtete Weisheit müßte zum Beispiel dem Atheismus

ganz anders begegnen, als es der christlich sein wollende Westen
heute dem Osten gegenüber tut. Der «gottlose» Osten ist ein Problem
für sich. Unendlich viel Torheit hat sich nur schon in den Stellungnahmen

der Kirchen gegen den Osten ausgesprochen, Torheit, die
daher kommt, daß man das Wesen der christlichen «Liebe» verkannte.
Man meinte und meint es beharrlich immer wieder, diese Liebe sei

eine Wahrheit, die nur vom Verstände anerkannt zu werden brauche,
und schon sei sie wirksam. So ist es nicht. Sie wird erst, was sie ist,
wenn sie sich im praktischen Leben bewährt. Sie ist zugleich «Weg»
und «Leben» (Joh. 14,6). Nie und nimmer handelt es sich im
Christentum um eine dogmatische Verstandeswahrheit, welcher gegenüber
das praktische Verhalten irrelevant wäre. Sehr eindrücklich heißt es

darum in der Bergpredigt: «Es werden nicht alle, die zu mir sagen:
Herr, Herr! in das Himmelreich kommen, sondern die den Willen tun
meines Vaters im Himmel» (Matth. 7, 21).

Unsinnigerweise haben die kirchlichen Schriftgelehrten dieses

280



«Tun» weithin so interpretiert, daß sie das endlose Rezitieren von
Glaubensbekenntnissen für das Tun «des Willens des Vaters» hielten
und dann in geschäftiger Streitlust gegen die loszogen, die das nicht
taten. Einer dermaßen entblödeten Kirchenwelt gegenüber kann man
es verstehen, daß es Leute gibt, die gleichsam beide Hände in ihre
Hosentaschen stecken und erklären: «Da machen wir nicht mit!» In
der Tat ist der Welt mit den herrlichsten Litaneien nicht geholfen,
wenn darüber zwei Drittel der Menschheit verhungern. Und noch
weniger ist ihr geholfen damit, wenn man im gleichen Atemzuge für
den Rüstungswahnsinn Milliardenkredite billigt, um dann eines Tages
die Brüder, für die man die innigsten Gebete sprach, zu massakrieren.
Es ist nicht Weisheit, anders zu denken, als man lebt, und anders zu
reden, als man denkt. Die Weisheit Gottes hat sich in Christus gerade
in der wunderbaren Symphonie von Wort und Tat, von Geist und
Leben offenbart. Darum hat unser Herr auch keine Sünde so
unerbittlich bekämpft als die Heuchelei. Lieber hielt er es mit den Gottlosen

als mit denen, die «Gott» bei jeder Gelegenheit auf den Lippen
hatten, aber «inwendig voller Totengebeine und alles Unflats» waren
(Matth. 23, 27). Es ist unerfindlich, daß eine Christenheit, die solcherweise

unterrichtet worden ist, dann handkehrum doch das Tun so
sträflich außer acht lassen und das Lippenbekenntnis so heilig halten
konnte! Christosophisch gesehen hat Gott der heutigen Menschheit
den Kommunismus als Joch auf den Nacken gesetzt, damit die
Christenheit wieder lerne, nicht durch Monologe, sondern durch Dialoge
und durch die Kraft liebenden Eingehens auf die Probleme des andern
bis zur Bereitschaft der Selbsthingabe den Glauben zu bekennen;
denn durch das Neue Testament ist uns ja auch ein neues Gebot
gegeben, «daß ihr einander liebet, wie ich euch geliebt habe» (Joh. 13, 34).

Hier erhebt sich nun die Frage: wenn ich jedem Menschen, auch
dem Feinde, liebend begegnen soll, wie bringe ich das zustande? Woher

bekomme ich dazu Willen und Kraft? Der andere wird sich sehr
wahrscheinlich von mir gar nicht lieben lassen wollen. Er wird von
mir einfach erwarten, daß ich dasselbe denke, was er denkt, dasselbe
tue, was er tut, und daß ich also ihm gleich werde im besten Falle oder
ihm Untertan oder sogar von ihm und durch ihn zu nichts werde. Der
andere kann wirklich mein Feind sein und bleiben, kann mich hassen
und töten. Die Vorsicht rechnet immer zuerst mit dem schlimmsten
Fall. Ich rechne also damit, daß der andere nichts als meine Vernichtung

will. Ich muß mich, wohl oder übel, mit meiner Vernichtung
auseinandersetzen. Auch hier rät Christus. «Fürchtet euch nicht vor
denen, die den Leib töten, und die Seele nicht können töten !» (Matth.
10,28). Mein Leib gehört der Außenwelt an. Wenn ich gestorben
sein werde, wird diese Welt, von der ich meine Organe und Sinne
empfangen habe, über meinen Leib verfügen nach ihren eigenen
Gesetzen. Aber es wäre Torheit, wenn ich nicht einsehen würde, daß
schon jetzt die Außenwelt es ist, die mich ständig in Atem hält, durch

281



die ich lebe und mich als den erlebe, der ich bin. Ich freue mich an
Farben und Formen, an Gestalten und Lichtern, höre Töne und
Klänge, vernehme Lärm und Stille, empfinde Freude und Schmerz,
wache, schlafe und träume. Es regt sich seelisches Leben im Leibe,
mannigfaltig verwachsen und verwoben mit dem Leibe; aber mehr
gehört mir die Seele als der Leib. Daß meine Seele in gleicher Weise
der Außenwelt angehörte wie der Leib, das könnte ich nicht zugeben.
Je bewußter ich die Seelenregungen erforsche, desto mehr erwacht das
Denken, das sich auf Wesentliches bezieht, auf mein In-der-Welt-Sein
und mein So-Sein. Und ich begreife das Wort: «Was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne und nähme doch Schaden

an seiner Seele?» (Matth. 16, 26).
Eine völlig neue Dimension eröffnet sich hier uns. Neben der

Außenwelt besteht auch eine Innenwelt, und diese Innenwelt ist nach
oben, nach dem Geiste hin, ausgerichtet. «Der von obenher kommt,
ist über alle. Wer von der Erde ist, der ist von der Erde und redet von
der Erde. Der vom Himmel kommt, der ist über alle und zeugt, was
er gesehen und gehört hat; und — sein Zeugnis nimmt niemand an»
(Joh. 3, 31/32). Es wäre Torheit, solches Zeugnis beharrlich
abzulehnen. Christosophie ist eine Philosophie, die nach obenhin ganz
offen ist. Die Liebe ist eine allumfassende Kraft und erstreckt sich
nicht nur in horizontaler, sondern auch in vertikaler Richtung. Wenn
der Feind neben mir meinen Leib vernichtet, so ist über mir immer
noch Gott, der meine Seele schützt. Und der über mir ist viel stärker
als der neben mir. Auch der neben mir kann nichts ohne den über mir.
Darum muß ich mich nicht fürchten vor dem, der nur den Leib töten
kann. Wen ich allein zu fürchten habe, ist der über mir. Er ist der
Schöpfer nicht nur der Außen-, sondern auch der Innenwelt, des Leibes

und der Seele. Und nun hat er uns durch Christus wissen lassen,
was Pestalozzi so ausgedrückt hat: «Die Seele wiegt ein Weltall auf.»
Wenn man bedenkt, was für Opfer heute zur Erforschung des Weltalls

Tag für Tag gebracht werden und mit was für einer Sehnsucht
die moderne Technik die Astronautik fördert, so müßte man wenigstens

die christliche Kirche ebenso energisch an dem ihr eigenen
Räume am Werke sehen, an der Erforschung der Innenwelt, der Seele,
die gewichtiger ist als der ganze Kosmos. Allein, was die Theologie
über die Seele zu sagen weiß, ist in der Hauptsache nur dies: sie ist
sterblich. Ausgerechnet die reformierte Kirche hat es zu meinem
Leidwesen dahin gebracht, den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele
den Piatonikern, den Anthroposophen und auch noch den Katholiken
zu überlassen, als könnte man der Welt aus ihrem Materialismus helfen,

wenn man allen Spiritualismus verdächtigt und verhöhnt. Hier, an
diesem Punkt, erhebe ich Anklage. Hier gilt es, neue Wege zu finden.
Es kommt nicht von ungefähr, daß der Mensch von heute seelisch
verhungert und ein seelenloses Wesen zu werden droht. Von einer
verkehrten Philosophie her haben trügerische Mächte auch die Kirche

282



umstrickt, so daß sie an ihrem eigentlichen Auftrag Verrat übt und
die Innenwelt des Menschen als eine Fata Morgana betrachtet, die nur
in die Irre führen könne; denn die Außenwelt sei die allein wirkliche,
und übersinnliche Welten gebe es nicht. Das Blendwerk dieses
vermeintlichen Realismus wird sich eines Tages selber entzaubern, wenn
der Mensch, von seiner Außenwelt betrogen, wieder in sich geht und
staunen lernt über das Geheimnis seiner eigenen menschlichen
Wirklichkeit, die im Ewigen gründet.

In einem zweiten Aufsatz soll gezeigt werden, wie die menschliche

Wirklichkeit, christosophisch gesehen, gestaltet ist, und was es
mit ihrer Dreigliederung in Leib, Seele und Geist auf sich hat.

Herbert Hug

Eigentumsbildung in sozialer Verantwortung

Unter dieser Überschrift hat der Rat der Evangelischen Kirche in
Deutschland eine Denkschrift zur Eigentumsfrage der Öffentlichkeit
übergeben, die von einem Kreis «sachkundiger evangelischer
Persönlichkeiten» in der Bundesrepublik als Glieder der «Kammer für soziale
Ordnung» in 30 kurzen Abschnitten formuliert wurde. Der Rat der
EKD spricht in einem Vorwort die Hoffnung aus, daß durch diese
Denkschrift «ein konstruktives Handeln in Politik und Wirtschaft»
gefördert werden könnte.

Wer ist denn unter Christen und Nichtchristen, der sich nicht die
Förderung eines konstruktiven Handelns in Politik und Wirtschaft für
sein Volk und die Welt wünschte angesichts der sich so schauerlich
vermehrenden destruktiven Handlungen und Ereignisse in der
Bundesrepublik, die bis an den Rand eines Abgrundes geführt haben? Wenn
aus christlichen Erkenntnissen und Grundsätzen dabei geholfen und
eine entscheidende Wendung herbeigeführt werden könnte: wie
wesentlich wäre das — nicht nur für einen, sondern für beide Teile
Deutschlands, die in verschiedener Sozialordnung ihren Weg gehen!
Nun ist ja aber schon häufig genug zum Ausdruck gebracht worden,
daß aus dem Evangelium nicht eine bestimmte Eigentums- und
Sozialordnung herausgelesen werden kann, wohl aber ist Besitz und Eigentum

darin in das Licht der Erkenntnis höchster Verantwortung vor
Gott und den Mitmenschen gestellt und die Liebe ist aller heiligen
Gesetze Erfüllung. In ihr zu tragen einer des anderen Last, das zu
wissen und zu befolgen, ist mehr als die Bindung an ein System. Ein
System ist ersonnen und wirkt von außen — liebende Verantwortung
treibt von innen heraus zu neuem Sein und neuen Wegen. —

Zweifellos steht der Kreis der Verfasser dieser Denkschrift unter
dem Eindruck, daß die vorhandene Eigentums- und Sozialordnung in

283


	Christosophie

