Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 10

Artikel: Christosophie

Autor: Hug, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lichkeiten fiir eine gute Zukunft in sich tragen. Und der Herr wird
«bei uns» sein (Matth. 28, 20).

Es handelt sich um die Versshnung, die nicht nur Gabe ist, son-
dern auch der Weg, den wir gehen diirfen. Wenn man sagt: das ist
eine unmogliche Sache, lassen wir dann nicht vergessen, daf} wir die
besiegten bésen Machte nicht zu hoch anschlagen diirfen.

So gehen wir unseren Weg in Freude. Oft auch in Einsamkeit —
aber daraus diirfen wir kein Drama machen. Um des Menschen und
der Welt willen wollen wir dem Ruf Jeremias gehorchen:

«Ehre gebt Thm, eurem Gott,
ehe es sich verfinstert,

eh’ eure Fiifde sich stoflen

an den Bergen der Dimmerung.»

Krijn Strijd

Christosophie

Wissenschaft wird immer mehr jedermanns Sache. War sie
frither das Reservat einzelner Forscher, die fern von der Offentlichkeit
ihre stille Gelehrtenarbeit betrieben, so steht sie heute im Zentrum des
allgemeinen Interesses. Sie sorgt selber dafiir, daf} ihre Ergebnisse
durch populirwissenschaftliche Vortrige jedermann zuginglich wer-
den. Insofern kann man mit Bonhoeffer sagen: «Die Welt ist miindig
geworden.» Ein Zuriick zu jenem Zustande, da zwischen der Wissen-
schaft und ihren Gelehrten einerseits und dem ungebildeten Volke
andererseits eine uniiberbriickbare Kluft bestand, kann und darf es
nicht mehr geben. Zutiefst ist das Volk selber beteiligt an der Ermdg-
lichung der wissenschaftlichen Forschung. Es hilft die Riesenwerke
der Forschungsstitten mit ihren kostspieligen Installationen errichten
und finanziert sie; es stellt die Bauarbeiter, die Architekten, Techniker
und Fachleute aller Art, um den in alles hineingreifenden Wissen-
schaftsbetrieb in Gang zu halten. So ist es denn auch nichts als billig,
daf} das Volk in méglichster Breite am Ganzen der Forschung teilneh-
men und sein Wissen erweitern kann.

Eine miindig gewordene Welt bedarf aber auch der Weisheit.
Weisheit ist etwas anderes als Wissenschaft. Das untibersehbare Heer
der Wissenschafter ist imstande, die grofite Torheit zu begehen. Die
Wissenschaft als solche hindert es daran nicht. Denn die Wissen-
schaft ist ethisch neutral. Die Wissenschaft lehrt uns nur zu wissen,
wie die Dinge sind, nicht ob sie auch fiir uns gut sind. Solches lehrt
allein die Weisheit. Sie stellt einen ethischen Wert dar. Es gehért zur
Tragik unserer Zeit und Welt, daf3 die Weisheit mit der gewaltigen
Erweiterung unseres 'Wissens nicht Schritt gehalten hat. Die techni-

277



schen Probleme des Mondfluges dirfen wir durchaus als geldst be-
trachten, ob aber die Bewohner derselben Stadt wie Berlin wieder zu-
sammenkommen und miteinander menschlich verkehren kénnen, das
ist eine viel schwierigere Frage; von ihrer Beantwortung kann eine
Weltkatastrophe von unvorstellbaren Ausmaflen abhingen.

Woher kann uns aus solcher Notlage Hilfe kommen? Wenn Weis-
heit ein Wissen um die Dinge ist, die fiir-uns gut sind, so muf sich
die Wissenschaft der Weisheit fiigen; andernfalls gereicht uns die ge-
samte Wissenschaft zum Verderben. Es geht nicht darum, MifStrauen
gegen die Wissenschaft zu sien. Es geht aber darum, die Wissenschaft
in den Dienst der Weisheit zu stellen. Nicht die Wissenschaft als
solche verdient unser Vertrauen, sondern nur diejenige, die sich der
Verantwortung gegentiber der Menschheit bewufit ist und diese ihre
Grenze kennt. Zwar liegt es im Wesen der Wissenschaft, sich je und je
fir das Grenzenlose des Kosmos offen zu halten und sich gleichsam
dauernd zu entschrinken. Es sind aber doch nur Menschen, die die
Wissenschaft in Atem halten, und wenn sich die Menschen mit Hilfe
ihrer wissenschaftlichen Errungenschaften im kollektiven Selbstmord
vernichten, so sind auch die edelsten Anstrengungen der Forschung
umsonst gewesen. Schon um ihrer selbst willen muf3 die Wissenschaft
ihre Fortschritte fortwihrend befragen nach dem Dienst, den sie der
Menschheit leisten. Je hilfreicher sich die Wissenschaft tiir die Men-
schen erweist, desto mehr siegt in ihr die Weisheit; je schadlicher sie
sich fiir uns auswirkt, desto mehr gewinnt in ihr die Torheit den Vor-
rang. Die Wissenschaft ist heute zu einer weltumspannenden Macht
geworden. Wenn sie toricht ist, wie groff mufl dann ihre Torheit sein!

So tut denn nichts so not als Weisheit. Woher sie aber beziehen?
Es ist bezeichnend, daf3 in unserer Zeit die Philosophen wieder hoch
im Kurse stehen. Es war nicht immer so. Es gab Zeiten, da die Philo-
sophie im offentlichen Leben ihre Rolle ausgespielt zu haben schien.
Sie war zur reinen Gelehrtensache geworden. Einige Akademiker des
Faches gaben sich damit ab; das Volk im allgemeinen scherte sich
kaum um philosophische Fragen. Es ist das Verdienst der Existenz-
philosophie, mit neuen Denkimpulsen ins Volk hineingewirkt zu ha-
ben, um es aus seiner Lethargie aufzuriitteln und ihm die Fragwiirdig-
keit des Daseins in allen seinen Beziigen zum BewufStsein zu bringen.
Neben dieser Philosophie begleitete uns schon seit einigen Jahrzehnten
die Anthroposophie, Die offizielle Kirche behandelte sie als eine
gnostische Sekte und schwieg sie tot, ohne sich die Miihe zu geben, sie
selbst sich zur Kenntnis zu bringen oder gar zu verstehen. Es ist aber
nicht zu ibersehen, daf} sich gerade die Anthroposophie um die uns
so sehr fehlende Weisheit des Menschen mitht und uns auf Dinge auf-
merksam macht, die wir leider beharrlich zu unserem eigenen Schaden
tibersehen. Und wenn wir nun hier unsererseits fir die Christosophie
eintreten, so tun wir es aus der Uberzeugung heraus, daf3 der ganzen
Welt Heil im gottmenschlichen ‘Geheimnis Christi liegt, «in welchem

278



verborgen sind alle Schitze der Weisheit und der Erkenntnis»
(Kol. 2, 3).

Jede Philosophie ist denkwiirdig, aber nicht jede ist heilsam.
Christosophie ist eine Philosophie, die in Christus ihren Lehrmeister
hat, die sich von ihm als dem Herrn raten, helfen und erleuchten 1if3t.
Zu Christus kommen, heift zur Vernunft kommen. Eine herrenlose
Vernunft wird frither oder spiter zur Unvernunft entarten, eine her-
renlose Weisheit sich zur Torheit verkehren, eine herrenlose Philoso-
phie sich heillos verirren und das Ziel alles Denkens verfehlen.

Die heilsame Weisheit, die von Christus her aller Welt kundgetan
wird, kann zusammengefafit werden im fundamentalsten Satz des
Christentums: «Gott ist Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt
in Gott und Gott in ihm» (1. Joh. 4, 16). Keine Erkenntnis ohne Liebe!
Nur was wir lieben, erkennen wir, und nur wo wir um jeden Preis
nach Erkenntnis trachten, lebt Liebe in uns. Liebe ist kein blofles Ge-
fithl, sondern eine Kraft, die unsere eigene Subjektivitit sprengt, so
daf} wir zur Objektivitit vordringen. In der Kraft der Liebe werden
Menschen befahigt, als Kinstler das Schéne zu erstreben, als Politiker
das Gerechte zu wollen, als Denker das Wahre zu suchen und als
Menschen nach Menschlichkeit zu trachten. Liebe sprengt aber auch
die Grenzen des blofi Menschlichen. Sie ist eine kosmische Kraft. Sie
ist das Herz der Materie, die sich dem Atomphysiker als ein geheim-
nisvolles Energiefeld offenbart. Aus dem Schof8 der Materie hat sich
das Leben entwickelt, erst schlummernd in algenartigen Gebilden,
dann aufblithend in einer immer iippigeren Pflanzenwelt. Wiederum
im Schosse derselben eingebettet, regte sich, allmihlich oder plotzlich
durchbrechend, tierisches Leben, das sich aus seiner Umwelt empor-
gliederte bis zu den Saugetieren, die schon wissen, aber nicht wissen,
daf3 sie wissen. Aus solcher Gestalt des Lebens erwachte eines Tages
im Menschen das Bewufitsein, und aus diesem heraus gestalteten sich
neue Formen der Betitigungen. Kunst, Wissenschaft, Technik und
Religion formten sich zu Gebieten, von denen aus Entdeckungsreisen
zu neuen Reichen unternommen wurden. In der Auflenwelt steht der
Mensch heute im Zeitalter der Planetisation, sprungbereit, um auf
anderen Sternen Fufl zu fassen, und in seiner Innenwelt entdeckt er
tibersinnliche Welten, voll von Geistesmichten in himmlischen Berei-
chen, und er fithlt sich diesen zugeordnet. Denn jene Liebe, die alles
durchdringt, ist nicht nur etwas Nattirliches, sondern etwas Geistiges,
ja, sie ist selber «Geist»; «Gott ist Geist» (Joh. 4, 24). Sie hat etwas
zu tun mit jener «intellektuellen Gottesliebe», die Spinoza beschreibt
als die Liebe, die Gott zu sich selber hat, so daf} im Ganzen des Kos-
mos nichts von ihrer Kraft verloren gehen kann. '

Erst recht kann der Mensch dieser Liebe nicht verloren gehen, weil
sie ja gerade sucht, was verloren ist. In ihrer Kraft liebt ein Mensch
den andern und liebt nicht blof} seine jeweilige seelisch-leibliche Er-
scheinungsweise, sondern liebt ihn nach seiner ewigen Bestimmung,

279



weil hinter dem geringsten seiner Briider Christus steht, der immer
noch drmer ist als der Armsten einer. Denn die Liebe bejaht alles, «sie
vertragt alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles» (1. Kor.
13,7). Wohl sieht sie im Guten ihr eigentliches Werk; aber wie diirfte
sie das sogenannte Schlechte miflachten, weil sie durch die Verkeh-
rung dieses Schlechten in ein Gutes gerade die Moglichkeit hat, ihre
Kraft zu manifestieren und zu bewihren! Die wahre Liebe liebt die
Guten in Christus, die Bésen wegen Christus, der uns, als wir noch
Feinde waren, zuvor liebte und sich selbst fiir uns dahingegeben hat.
Man moéchte zwar einwenden, der «Liebe» stehe doch der Haf} gegen-
itber, wie dem «Guten» das Schlechte, und so sei sie auch nicht allum-
fassend. Allein, genauer besehen, konnte diese Gegeniiberstellung von
Liebe und Hafd nur da bestehen, wo beide als faktische Gefiihle auf-
gefafit werden. Nehmen wir beide als aktive Krifte, so ergibt sich,
wie die Psychologie schon lingst gezeigt hat, daf} der Haf8 immer nur
Resultat entweder einer enttiuschten Liebe ist oder des Umstandes,
daf3 wir in einer Beziehung das Gebot der Liebe nicht erfiillen wollen.
Als Kraft gesehen, ist der Haf$ auch nur eine Form der Liebe, freilich
mit einer Richtung der Titigkeit, die sich umgekehrt hat. Er hat keine
eigene Kraft in sich, sondern lebt von der Kraft seines anscheinenden
Gegenteils, der Liebe. Wie das Unvollkommene nur eine relative Form
des Vollkommenen ist, so darf man also auch den Haf! als eine un-
vollkommene Form der Liebe betrachten, die nichts ausfithren kann,
als was von der Liebe her schon vorgesehen war, wenigstens als eine
Moglichkeit; womit natiirlich nicht gesagt ist, dafl eine menschliche
Seele, die sich dem Haf} anstatt der Liebe ergibt, nicht ihre eigentliche
Bestimmung versiumen und sich selber zugrunde richten kann. Sehr
anschaulich heif3t es daher, daf$ «das Licht scheinet in der Finsternis,
und die Finsternis hat’s nicht begriffen» (Joh. 1, 5).

Von Christus erleuchtete Weisheit miif3te zum Beispiel dem Atheis-
mus ganz anders begegnen, als es der christlich sein wollende Westen
heute dem Osten gegeniiber tut. Der «gottlose» Osten ist ein Problem
fiir sich. Unendlich viel Torheit hat sich nur schon in den Stellung-
nahmen der Kirchen gegen den Osten ausgesprochen, Torheit, die
daher kommt, daf man das Wesen der christlichen «Liebe» verkannte.
Man meinte und meint es beharrlich immer wieder, diese Liebe sei
eine Wahrheit, die nur vom Verstande anerkannt zu werden brauche,
und schon sei sie wirksam. So ist es nicht. Sie wird erst, was sie ist,
wenn sie sich im praktischen Leben bewihrt. Sie ist zugleich «Weg»
und «Leben» (Joh. 14, 6). Nie und nimmer handelt es sich im Chri-
stentum um eine dogmatische Verstandeswahrheit, welcher gegeniiber
das praktische Verhalten irrelevant wire. Sehr eindriicklich heif3t es
darum in der Bergpredigt: «Es werden nicht alle, die zu mir sagen:
Herr, Herr! in das Himmelreich kommen, sondern die den Willen tun
meines Vaters im Himmel» (Matth. 7, 21).

Unsinnigerweise haben die kirchlichen Schriftgelehrten dieses

280



«Tun» weithin so interpretiert, dafl sie das endlose Rezitieren von
Glaubensbekenntnissen fiir das Tun «des Willens des Vaters» hielten
und dann in geschiftiger Streitlust gegen die loszogen, die das nicht
taten. Einer dermaflen entblédeten Kirchenwelt gegeniiber kann man
es verstehen, daf es Leute gibt, die gleichsam beide Hinde in ihre
Hosentaschen stecken und erkliren: «Da machen wir nicht mitt In
der Tat ist der Welt mit den herrlichsten Litaneien nicht geholfen, -
wenn daritber zwei Drittel der Menschheit verhungern. Und noch
weniger ist ihr geholfen damit, wenn man im gleichen Atemzuge fiir
den Ristungswahnsinn Milliardenkredite billigt, um dann eines Tages
die Briider, fiir die man die innigsten Gebete sprach, zu massakrieren.
Es ist nicht Weisheit, anders zu denken, als man lebt, und anders zu
reden, als man denkt. Die Weisheit Gottes hat sich in Christus gerade
in der wunderbaren Symphonie von Wort und Tat, von Geist und
Leben offenbart. Darum hat unser Herr auch keine Siinde so uner-
bittlich bekimpft als die Heuchelei. Lieber hielt er es mit den Gott-
losen als mit denen, die «Gott» bei jeder Gelegenheit auf den Lippen
hatten, aber «inwendig voller Totengebeine und alles Unflats» waren
(Matth. 23, 27). Es ist unerfindlich, daf} eine Christenheit, die solcher-
weise unterrichtet worden ist, dann handkehrum doch das Tun so
striflich aufler acht lassen und das Lippenbekenntnis so heilig halten
konnte! Christosophisch gesehen hat Gott der heutigen Menschheit
den Kommunismus als Joch auf den Nacken gesetzt, damit die Chri-
stenheit wieder lerne, nicht durch Monologe, sondern durch Dialoge
und durch die Kraft liebenden Eingehens auf die Probleme des andern
bis zur Bereitschaft der Selbsthingabe den Glauben zu bekennen;
denn durch das Neue Testament ist uns ja auch ein neues Gebot ge-
geben, «daf} ihr einander liebet, wie ich euch geliebt habe» (Joh. 13, 34).

Hier erhebt sich nun die Frage: wenn ich jedem Menschen, auch
dem Feinde, liebend begegnen soll, wie bringe ich das zustande? Wo-
her bekomme ich dazu Willen und Kraft? Der andere wird sich sehr
wahrscheinlich von mir gar nicht lieben lassen wollen. Er wird von
mir einfach erwarten, dafl ich dasselbe denke, was er denkt, dasselbe
tue, was er tut, und daf} ich also ihm gleich werde im besten Falle oder
ihm untertan oder sogar von ihm und durch ihn zu nichts werde. Der
andere kann wirklich mein Feind sein und bleiben, kann mich hassen
und toten. Die Vorsicht rechnet immer zuerst mit dem schlimmsten
Fall. Ich rechne also damit, daf3 der andere nichts als meine Vernich-
tung will. Ich muf3 mich, wohl oder tibel, mit meiner Vernichtung aus-
einandersetzen. Auch hier rit ‘Christus. «Fiirchtet euch nicht vor
denen, die den Leib téten, und die Seele nicht kénnen téten!» (Matth.
10,28). Mein Leib gehort der Auflenwelt an. Wenn ich gestorben
sein werde, wird diese Welt, von der ich meine Organe und Sinne
empfangen habe, iiber meinen Leib verfiigen nach ihren eigenen Ge-
setzen. Aber es wire Torheit, wenn ich nicht einsehen wiirde, daf}
schon jetzt die Auflenwelt es ist, die mich stindig in Atem hilt, durch

281



die ich lebe und mich als den erlebe, der ich bin. Ich freue mich an
Farben und Formen, an Gestalten und Lichtern, hére Téne und
Klinge, vernehme Lirm und Stille, empfinde Freude und Schmerz,
wache, schlafe und traume. Es regt sich seelisches Leben im Leibe,
mannigfaltig verwachsen und verwoben mit dem Leibe; aber mebr
gehort mir die Seele als der Leib. Daf} meine Seele in gleicher Weise
der Auflenwelt angehorte wie der Leib, das konnte ich nicht zugeben.
Je bewufiter ich die Seelenregungen erforsche, desto mehr erwacht das
Denken, das sich auf Wesentliches bezieht, auf mein In-der-Welt-Sein
und mein So-Sein. Und ich begreife das Wort: «Was hiilfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewénne und nihme doch Scha-
den an seiner Seele?» (Matth. 16, 26).

Eine vollig neue Dimension erdffnet sich hier uns. Neben der
Auflenwelt besteht auch eine Innenwelt, und diese Innenwelt ist nach
oben, nach dem Geiste hin, ausgerichtet. «Der von obenher kommt,
ist tiber alle. Wer von der Erde ist, der ist von der Erde und redet von
der Erde. Der vom Himmel kommt, der ist tiber alle und zeugt, was
er gesehen und gehort hat; und — sein Zeugnis nimmt niemand an»
(Joh. 3,31/32). Es wire Torheit, solches Zeugnis beharrlich abzu-
lehnen. Christosophie ist eine Philosophie, die nach obenhin ganz
offen ist. Die Liebe ist eine allumfassende Kraft und erstreckt sich
nicht nur in horizontaler, sondern auch in vertikaler Richtung. Wenn
der Feind neben mir meinen Leib vernichtet, so ist iiber mir immer
noch Gott, der meine Seele schiitzt. Und der @tber mir ist viel stirker
als der neben mir. Auch der neben mir kann nichts ohne den tiber mir.
Darum muf} ich mich nicht fiirchten vor dem, der nur den Leib t6ten
kann. Wen ich allein zu fiirchten habe, ist der tiber mir. Er ist der
Schopfer nicht nur der Auflen-, sondern auch der Innenwelt, des Lei-
bes und der Seele. Und nun hat er uns durch Christus wissen lassen,
was Pestalozzi so ausgedriickt hat: «Die Seele wiegt ein Weltall auf.»
Wenn man bedenkt, was fiir Opfer heute zur Erforschung des Welt-
alls Tag fiir Tag gebracht werden und mit was fiir einer Sehnsucht
die moderne Technik die Astronautik fordert, so miifite man wenig-
stens die christliche Kirche ebenso energisch an dem ihr eigenen
Raume am Werke sehen, an der Erforschung der Innenwelt, der Seele,
die gewichtiger ist als der ganze Kosmos. Allein, was die Theologie
iiber die Seele zu sagen weif3, ist in der Hauptsache nur dies: sie ist
sterblich. Ausgerechnet die reformierte Kirche hat es zu meinem Leid-
wesen dahin gebracht, den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele
den Platonikern, den Anthroposophen und auch noch den Katholiken
zu iiberlassen, als kénnte man der Welt aus ihrem Materialismus hel-
fen, wenn man allen Spiritualismus verdichtigt und verhéhnt. Hier, an
diesem Punkt, erhebe ich Anklage. Hier gilt es, neue Wege zu finden.
Es kommt nicht von ungefihr, daf§ der Mensch von heute seelisch
verhungert und ein seelenloses Wesen zu werden droht. Von einer
verkehrten Philosophie her haben triigerische Michte auch die Kirche

282



umstrickt, so daf} sie an ihrem eigentlichen Auftrag Verrat iibt und
die Innenwelt des Menschen als eine Fata Morgana betrachtet, die nur
in die Irre fithren konne; denn die Auflenwelt sei die allein wirkliche,
und iibersinnliche Welten gebe es nicht. Das Blendwerk dieses ver-
meintlichen Realismus wird sich eines Tages selber entzaubern, wenn
der Mensch, von seiner Auflenwelt betrogen, wieder in sich geht und
staunen lernt iiber das Geheimnis seiner eigenen menschlichen Wirk-
lichkeit, die im Ewigen griindet.

In einem zweiten Aufsatz soll gezeigt werden, wie die mensch-
liche Wirklichkeit, christosophisch gesehen, gestaltet ist, und was es
mit ihrer Dreigliederung in Leib, Seele und Geist auf sich hat.

Herbert Hug

Eigentumsbildung in sozialer Verantwortung

Unter dieser Uberschrift hat der Rat der Evangelischen Kirche in
Deutschland eine Denkschrift zur Eigentumsfrage der Offentlichkeit
iibergeben, die von einem Kreis «sachkundiger evangelischer Person-
lichkeiten» in der Bundesrepublik als Glieder der «<Kammer fiir soziale
Ordnung» in 30 kurzen Abschnitten formuliert wurde. Der Rat der
EKD spricht in einem Vorwort die Hoffnung aus, dafl durch diese
Denkschrift «ein konstruktives Handeln in Politik und Wirtschaft»
gefordert werden kénnte.

Wer ist denn unter Christen und Nichtchristen, der sich nicht die
Forderung eines konstruktiven Handelns in Politik und Wirtschaft fiir
sein Volk und die Welt wiinschte angesichts der sich so schauerlich
vermehrenden destruktiven Handlungen und Ereignisse in der Bundes-
republik, die bis an den Rand eines Abgrundes gefithrt haben? Wenn
aus christlichen Erkenntnissen und Grundsitzen dabei geholfen und
eine entscheidende Wendung herbeigefithrt werden kénnte: wie we-
sentlich wire das — nicht nur fiir einen, sondern fiir beide Teile
Deutschlands, die in verschiedener Sozialordnung ihren Weg gehen!
Nun ist ja aber schon hiufig genug zum Ausdruck gebracht worden,
daf} aus dem Evangelium nicht eine bestimmte Eigentums- und Sozial-
ordnung herausgelesen werden kann, wohl aber ist Besitz und Eigen-
tum darin in das Licht der Erkenntnis hochster Verantwortung vor
Gott und den Mitmenschen gestellt und die Liebe ist aller heiligen
Gesetze Erfiillung. In ihr zu tragen einer des anderen Last, das zu
wissen und zu befolgen, ist mehr als die Bindung an ein System. Ein
System ist ersonnen und wirkt von auflen — liebende Verantwortung
treibt von innen heraus zu neuem Sein und neven Wegen. —

Zweifellos steht der Kreis der Verfasser dieser Denkschrift unter
dem Eindruck, daf$ die vorhandene Eigentums- und Sozialordnung in

283



	Christosophie

