
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 9

Artikel: Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955)

Autor: Wicke, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pierre Teilhard de Chardin
(1881—1955)

Seit etwa drei Jahren hört und liest man immer häufiger den
Namen des Jesuitenpaters Pierre Teilhard de Chardin, und zwar eher in
seiner Eigenschaft als Wissenschafter, Paläontologe, denn als Philosoph

und Theologe. Dies letztere läßt sich wohl daraus erklären, daß
seine wissenschaftlichen Leistungen unumstritten sind und er zu
Lebzeiten von seinen wissenschaftlichen Kollegen geschätzt und voll
anerkannt wurde, während die Kirche durch seinen Orden den Druck
seiner Werke nicht erlaubte, weil seine wissenschaftlichen Erkenntnisse

ihre Dogmen zu gefährden schienen und sie sich so auch nicht
seine großartige Schau der Zukunft zu eigen machen konnte, deren
einziges Ziel es ist, Gottes Gegenwart und Wirken in der Welt zu
entdecken. Schon 1923 schreibt er in den Reisebriefen1^: «Ist mein ganzes

Leben für die Paläontologie nicht aufgebaut auf der einzigen
Hoffnung, am Vorwärtsgehen mitzuarbeiten?», und 1936: «Immer weniger
erscheint mir meine Wissenschaft (der ich soviel verdanke) ein
ausreichendes Ziel für das Leben. Das wahre Interesse meines Lebens gilt
schon seit langer Zeit einem gewissen Bemühen, Gott in der Welt zu
entdecken. Das ist eine schwierige Frage, aber dort ist die einzige
Berufung, die ich als die meine erkenne. Nichts könnte mich von
diesem Weg abbringen.» Immer wieder betont er, daß seine Erforschung
der Vergangenheit nur dazu dienen soll, ihm den Bau der Zukunft zu
enthüllen. So schreibt er im März 1940, während er in China sein
umfassendes Werk Le phénomène humain2 abfaßt: «... Dennoch
konzentrieren sich das ganze Interesse und die durchbrechende Kraft des
Buches auf den Schluß. Er muß besonders lichtvoll und durchgearbeitet

sein. Ich hoffe, daß der Herr mir helfen wird, denn einzig und
allein, um vielleicht sein Antlitz sichtbar werden zu lassen, um Liebe
zu ihm zu erwecken, gebe ich mir alle diese Mühe, auf die ich zuweilen

gerne verzichten könnte.» In diesem Werk vereinigen sich die
Aussagen des Forschers und des Christen zu einer umfassenden
Weltschau. Als Forscher erkennt er die Evolution von der Materie zum
Leben und weiter zum Menschen, und aus dieser Entwicklung schließt
er auf eine Weiterentwicklung zu einem Übermenschen (nicht im
Sinne Nietzsches), der auf einen zentralen Punkt Omega (Gott als
Ziel und Erfüllung des Universums und besonders der auferstandene
Christus, der sich in der Parusie als der Gipfel der in ihm endgültig
vereinigten Seelen offenbaren wird7) hinstrebt.

Auf seinen Forschungsreisen in China und in Südafrika war er an
Funden beteiligt, die zu wichtigen Schlüssen über die Entstehung des
Menschen (Hominisation fortschreitender Übergang vom tierischen
nicht denkenden Leben zum menschlichen7) führen. «Der Mensch
ist ohne Geräusch in die Welt getreten. Tatsächlich ist er so leise
aufgetreten, daß wir ihn erst durch die Spuren seiner unzerstörbaren

245



Werkzeuge wahrnehmen, als er schon spricht, in Gruppen lebt, Feuer
macht... Für die Wissenschaft, die aus der Ferne nur Gesamtheiten
wahrnimmt, kann der ,erste Mensch' nur eine ,Mengef sein, und seine
Jugend besteht aus Tausenden und aber Tausenden von Jahren.» Dieser

kurze Abschnitt zeigt auch die oft poetische Ausdrucksweise Teil-
hards, doch sind die größten Teile dieses wissenschaftlichen Werkes
so geschrieben, daß sie mit einer naturwissenschaftlichen Mittelschulbildung

nicht unbedingt verstanden werden können. Der englische
Geschichtsphilosoph Arnold Toynbee5, der Pater Teilhard in seiner
Verbindung als Paläontologen, Dichter und Christen einen Riesen des
Geistes nennt, weist darauf hin, daß Le phénomène humain ein schweres

Buch sei, nicht nur wegen seines Inhalts, sondern auch weil die
neuen Ideen oft eine neue Terminologie verlangen.

Es bestehen schon verschiedene Arbeiten über Teilhard de Chardin
und sein Werk. Eine der neuesten von Ignace Lepp6 enthält neben
einer leicht verständlichen Einführung in sein wissenschaftliches und
religiöses Denken auch die Biographie Teilhards. Außerdem führen
uns seine Reisebriefe1 direkt in seine Gedankenwelt und zeigen uns
den Forscher und Christen in menschlicher Nähe. Die Herausgeberin,
Marguerite Teillard-Chambon, hat sie durch biographische Notizen
und Zwischentexte ergänzt. Das in den Jahren 1939/40 im chinesischen

Exil geschriebene Phénomène humain konnte erst 1955, nach
dem Tode Teilhards, veröffentlicht werden, und zwar unter dem Pa-
tronate eines aus einer größeren Anzahl von Persönlichkeiten aus
Wissenschaft und Kultur bestehenden Komitees, das in weiteren Bänden

alle seine wissenschaftlichen Veröffentlichungen und ungedruckten
Arbeiten herausgibt.
Es gibt natürlich weite Kreise, die die Schlüsse, die Teilhard de

Chardin aus der Kenntnis der Vergangenheit für die Zukunft zieht,
nicht anerkennen können. Für Menschen, die dem christlichen Denken
offen gegenüberstehen, ist aber gerade dieser Teil seiner Weltschau
wie eine Offenbarung. Sie stärkt in ihnen den Glauben an eine sinnvolle

Bestimmung und belebt die Hoffnung auf ein überwinden der
bösen Kräfte, in die wir verstrickt sind. Das «Ich» wird überwunden
durch das «Wir», der Individualismus durch den Personalismus, denn
Zusammenschluß schafft Persönlichkeit.

Von den Schriften, die vor allem Teilhards Verhältnis zu Gott
ausdrücken und die zu seinen Lebzeiten von Freunden vervielfältigt
und weitergegeben wurden, ist Le milieu divin3 französisch als vierter
Band seiner Werke erschienen. Dieser Versuch über sein inneres
Leben entstand 1926/27 in China. In seinem letzten Lebensmonat
bestätigt Pater Teilhard am Anfang eines letzten Glaubensbekenntnisses,
daß seine im Milieu divin niedergelegte Grundvision sich nicht geändert

habe. Das bedeutet also/daß alle seine Werke in dieser Perspektive
zu sehen sind: Christus alles in allen; das Universum bewegt und
durchdrungen von Gott.

246



Eine kleinere Schrift Comment je crois ist noch nicht im Druck
erschienen. Sie enthält vier Sätze, die eigentlich das Gerüst seines

ganzen Lebenswerkes sind und seinem Losungswort Aufwärts und
vorwärts folgen. Sie lauten: 1. Ich glaube, daß das Weltall eine
Evolution ist. 2. Ich glaube, daß die Evolution in der Richtung des Geistes
strebt. 3. Ich glaube, daß der Geist sich im Personalen vollendet. 4. Ich
glaube, daß die Vollendung des Personalen der universelle Christus ist.
Teilhards Glaube, daß das Weltall sich in einer milliardenjährigen
Evolution entwickelt habe, basiert auf seinen wissenschaftlichen
Erkenntnissen. Für ihn ist die Evolution nicht eine Hypothese, sondern
eine Bedingung, ein Licht, das alle Tatsachen erleuchtet, eine einzige
aufsteigende Kurve, der alle Linien folgen müssen. Teilhard macht
keinen Unterschied zwischen Materie und Geist. Dieser wäre nur eine
höhere Stufe der Materie. Aus dieser Überzeugung kommt auch sein

ganzes Ja zur Materie, seine Weltoffenheit. Unsere Geschichte ist die
Geistigwerdung des Universums. Der Mensch ist anfangs erst keimhaft
das, was er sein soll. Wir sind Evolution, in uns und durch uns strömt die
Entwicklungsenergie des Weltalls. Die Vollendung des Geistes vollzieht
sich im Personalen, weil das Personale sich durch Zusammenschluß
entwickelt. Teilhard denkt dabei an eine kollektive Bewußtwerdung,
in der jeder seine Persönlichkeit behält. Noch vor fünfzig Jahren
schien die Kultur in der völligen Absonderung des Individuums ihren
höchsten Abschluß finden zu können. Gerade hier kündigt sich der
Anfang einer neuen Epoche an, die konvergente Phase der Noogenese.
(Die Noogenese beginnt mit der Hominisierung, der Menschwerdung,
und entfaltet sich in vielen auseinanderstrebenden Gruppen, darauf
erfolgt ein Konvergieren der auseinanderstrebenden Linien, die in
weiteren Milliarden von Jahren auf einen Mittel- und Endpunkt, den
Punkt Omega, emporstreben.)

Teilhard sieht in der heutigen Krise der Menschheit ein Zeichen,
daß das Auseinandergehen endet. Das könnte gerade am Problem des
Krieges gezeigt werden. «Im Grunde war es das Auseinandergehen der
lebenden Zweige, das immer wieder zu innern und äußern Kämpfen
führte. Stellen wir uns dagegen vor, daß das Auseinandergehen durch
ein Zusammengehen der Formen ersetzt wird, dann ändert sich alles

von Grund auf in der bisherigen Wirtschaft der Natur: denn, um
unter auf ein Ziel hinstrebenden Zweigen weiterbestehen zu können,

geht es von nun an nicht mehr darum, einander zu eliminieren,
auszuscheiden, sondern sich miteinander zu vereinigen. Was früher
zum Kriege zwang, drängt jetzt zum Frieden.4»

Der Punkt Omega, auf den eine Vielheit von Einzelwesen zustrebt,
ist der universale Christus (Christus, organisches Zentrum des ganzen
Universums. Diese Synthese von Christus und dem Universum wird
nicht eine neue Gottheit, sondern die unvermeidliche Erklärung für
das Christentum, die Fleischwerdung7), in dem, wie bei Paulus, Gott
alles in allem sein wird. Durch die Menschwerdung hat sich Christus

247



in die Evolution eingereiht, in seiner Auferstehung hat er das Universum

mit seiner Gegenwart erfüllt. Die Evolution konvergiert auf Jesus
Christus, aufgebaut aus Menschenwesen, umgeben von einer
umgewandelten Welt. Zwischen Gott und der Welt ist Christus eine
schöpferische Verwirklichung. Der Mensch schafft an der Vollendung der
Welt mit: unsere guten Taten bauen Christus auf, durch unsere
Bemühungen sammelt sich das, was das neue Jerusalem, den neuen Himmel

und die neue Erde ausmachen wird.
Im 5. Band der Werke von Pierre Teilhard de Chardin, L'avenir

de l'homme*, sind in chronologischer Reihenfolge die wichtigsten
Versuche gesammelt, die Pater Teilhard dem Problem der Zukunft
gewidmet hat. Sie sind so reich an originellen und tiefen Einblicken, daß
sie den Verfasser als eigentlichen Begründer einer Wissenschaft der
Zukunft zeigen. Der Ausblick in die Zukunft führt uns in die bewegte
Gegenwart zurück. So finden wir in dem Band eine Auseinandersetzung

mit der Idee der Demokratie, die Teilhard 1949 auf eine
Umfrage der UNESCO verfaßt hat. Er weicht darin dem Gegensatz
zwischen westlicher und östlicher Demokratie nicht aus und sieht die
Lösung in einer Vereinigung der Haupttendenzen der beiden Formen,
nämlich einerseits dem Individuum die Möglichkeit zur Entwicklung
seiner Originalität zu lassen, und anderseits, als Kompensation, die
Schaffung kollektiver Organisationen zu begünstigen, in deren Mitte
schließlich allein die individuellen Initiativen ihre Vollendung und
ihren Inhalt finden können.

Im Jahre 1936 finden wir in einem seiner Briefe*a eigentlich
denselben Gedanken etwas radikaler und leidenschaftlicher ausgedrückt.
«Mich quält die Betriebsamkeit der Menschen von heute, und mich
schmerzt es, zu sehen, wie viele Menschen unter dem Druck der Ereignisse

in einen traditionellen Konservatismus zurückfallen. Es scheint
mir also der Zeitpunkt gekommen, entschlossen mitten in die alte
Substanz hineinzuschneiden. Faschismus, Kommunismus und Demokratie
haben allen Sinn verloren. Mein Traum wäre, daß die Besten der
Menschheit sich von neuem zusammenschließen in einem Geist, der
durch drei Richtungen bestimmt wird, Universalismus, Futurismus,
Personalismus, und daß sie sich der politischen und wirtschaftlichen
Bewegung anschließen, die praktisch am geeignetsten ist, diese drei
Voraussetzungen zu sichern.»

Die große Idee, die Teilhard während seiner letzten Lebensjahre
beschäftigt, ist die Sammlung der bedeutendsten Wissenschafter und
Denker der Welt zu einer «Internationale der Denker»6, um die
geistige Entwicklung der Menschheit vor der drohenden Anarchie zu
retten. Wie Einstein, Oppenheimer und andere hervorragende Geister
unserer Zeit stellt er sich die beängstigende Frage : Werden die
Menschen den riesigen Kräften und Energien, welche die Wissenschaft
ihnen zur Verfügung stellt, gewachsen sein? Teilhard de Chardin wendet

sich an Volkswirtschaftler, Naturforscher und Philosophen. Er

248



achtet nicht darauf, ob diese Wissenschafter katholisch oder
protestantisch, gläubig oder ungläubig sind, denn seine Erfahrung hat ihm
bewiesen, daß viele unter den sogenannten Atheisten das Geistige
nicht weniger hoch bewerten als die Christen.

Als er von dem für das Jähr 1957 vorgesehenen geophysikalischen
Jahr las, begrüßte er dies als ersten Schritt in dem neuen Abschnitt der
Noosphäre, weil dies ein wirklich internationaler Plan sei, der Wissenschafter

aus Ost und West zu gemeinsamer Arbeit zusammenführe.
«Ich finde diese große Bewegung der Verständigung tief erschütternd,
wo zum erstenmal seit Milliarden von Jahren eine einmütig ausgerichtete

Gebärde in den Dimensionen der Erde ausgeführt wird.»
Es ist klar, daß dieser kurze Aufsatz nur ein Hinweis zu eigener

Lektüre sein kann. Er ist auch in erster Linie für diejenigen Leser
bestimmt, die die Ideen von Teilhard de Chardin noch nicht kennen und
die durch Teilhard zu einer wissenschaftlich fundierten Weltschau
geführt werden können, die Leonhard Ragaz in seinen letzten Lebensjahren

prophetisch intuitiv erahnte und seinen Hörern vom Samstagabend

darlegte. (Siehe auch «Neue Wege», April und Mai 1945.) «Das
ist ein Stück der Revolution Christi, die kommen muß, die kommen
wird, die schon im Kommen ist — das der größere Christus, das der
totale Christus (Teilhard: le Christ universel), der Christus, der das
A und das O ist, in dem Gott nicht nur Mensch, sondern Welt wird.»

B. Wicke

1 Lettres de voyage 1923 à 1955. Editions Grasset Paris.
a) Geheimnis und Verheißung der Erde. Reisebriefe 1923—1939. Verlag K.

Alber, Freiburg i. Br.
b) Pilger der Zukunft. Neue Reisebriefe 1939—1955. K. Alber, Freiburg i. Br.

2 Le phénomène humain. Editions du Seuil, Paris. Deutsch : Der Mensch im
Kosmos. Verlag C. H. Beck, München.

3 Le milieu divin. Editions du Seuil, Paris.
4 L'avenir de l'homme. Editions du Seuil, Paris.
5 Réflexions sur le bonheur. Inédits et témoignages. Editions du Seuil, Paris.
6 Ignace Lepp, Die neue Erde. Teilhard und der Christ in der Welt. Walter-

Verlag, Olten.
7 Definition aus dem «Vocabulaire» von Teilhards Neologismen in: Claude

Cuénot, Teilhard de Chardin. Editions du Seuil, Paris.

Forderungen der Freiheit
Qedanken eines Schweizers zu dem so betitelten Buch

von Helmut Qollwitzer

Helmut Gollwitzer ist ein großer Seelsorger. Ihm hat der Herr
«eine gelehrte Zunge» gegeben, daß er «wisse mit dem Müden zu
rechter Zeit zu reden» (Jes. 50, 4). Der Mensch ist heute an einem
Punkt der Entwicklung angelangt, wo er im Blick auf seine Zukunft

249


	Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955)

