
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 7-8

Artikel: Kriegsdenken und Friedensdenken : ein psychologischer Versuch ;
Uniform und Fahne als Symbole ; Der geistige Hochmut des Menschen
; Gesundung des Geistes ; Gegenseitiges Verstehen

Autor: Bovard, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit, die «das Schwert nicht umsonst trägt», respektvoll zu distanzieren

und dieser Obrigkeit zu zeigen, daß sie ihrem eigenen Wesen nach
nur immer das Schwert in der Scheide lassen kann, assimiliert sich die
Kirche mit dem Staate und tut seinen Unfug nicht nur mit, sondern
unterstützt ihn, weiht ihn, segnet ihn.

Das ist die Entartung des Christentums, wie es sich heute offiziell
in der Kirche darbietet. Kein Wunder, daß da kein Licht mehr ist für
die Welt, kein Salz mehr; «es ist zu nichts nütze, denn daß man es
hinausschütte und lasse es die Leute zertreten» (Matth. 5,13). Und die
Leute zertreten es ja schon. Es wird noch die Zeit kommen, wo die Kirche

mit Heulen und Zähneklappern erkennen wird, daß es der Teufel
gewesen ist, der durch den Staat dem Feldprediger einen Ehrenplatz
angewiesen hatte, und wer Augen hat zu sehen, kann heute schon
sehen, daß dieser Platz ein Schandplatz ist und zum «Greuel der
Verwüstung» (Matth. 24, 15) gehört. Herbert Hug

Kriegsdenken und Friedensdenken
Ein psychologischer Versuch *

Das Resultat der schweizerischen Volksabstimmung vom 31. März
und 1. April 1962 über die Initiative gegen die Atombewaffnung der
Schweiz war, trotz deren Ablehnung, wie der Anbruch eines neuen
Tages. Wenn ich meine Ausführungen mit einer so bestimmten
Bejahung beginne, so ist es, weil ich uns allen die Berechtigung des Glaubens

und Vertrauens auf unseren Einsatz im Kampf für den Frieden
bewußt machen will, und zwar nicht nur weil er in der Kraft unserer
eigenen Herzen wurzelt, sondern auch weil diese Abstimmung ganz
objektiv beweist, daß in der schweizerischen Gemeinschaft sich etwas
gezeigt hat, das wie ein Fels erscheint, auf dem man in Zukunft wird
weiter bauen können.

Mehr als 280 000 Männer haben in der Schweiz klar und deutlich

direkt zur Atombewaffnung und indirekt zum Wettrüsten Nein
gesagt, davon etwa 180 000 allein in der deutschsprachigen Schweiz,
also in einem Landesteil, wo der Kampf von unseren Gegnern besonders

scharf geführt wurde. Diese Männer haben bewiesen, daß sie es
mit den Prinzipien der Menschenwürde und der Achtung des Lebens
auch im politischen Entscheid ernst meinen. Das ist etwas Neues. Etwas
Neues ist auch, daß weite Kreise der geistigen und intellektuellen Elite
unseres Volkes öffentlich Stellung genommen haben, ihrem Gewissen
entsprechend, und sich in Gegensatz zu den höchsten Landes- und
Parteibehörden gesetzt haben. Dadurch ist diese Abstimmung zu einem
echten Volksentscheid geworden. Durch die Tat dieser 280 000 Män-

* Nach einem Vortrag, gehalten an der Jahrestagung der Religiössozialen
Vereinigung der Schweiz in Zürich am 20. Mai 1962.

199



ner ist im politischen Leben des Landes ein schöpferisches Denken
wach geworden, das vielversprechend ist. Es ist nun an uns, nach Kräften

zu verhindern, daß diese neuen Möglichkeiten in Zweifel,
Mutlosigkeit und Apathie versinken.

Die folgenden Ausführungen sollen ein Beitrag zu einer psychologischen

Untersuchung des Problems Krieg oder Frieden sein.

Welches sind die psychologischen Voraussetzungen des Krieges?
Die ökonomischen, sozialen, ideologischen, religiösen Voraussetzungen
sind bekannt; es fragt sich aber, ob diese Voraussetzungen genügen,
kombiniert oder vereinzelt, um einen Krieg auszulösen, ob nicht noch
ein anderes Element, bisher wenig beachtet, eine wichtige Rolle, wenn
nicht gar die Hauptrolle spielt, nämlich die psychologische Einstellung.

Wir wissen, daß das Leben ein Kampf ist, der aber mit sehr
verschiedenen Mitteln geführt werden kann, inbegriffen die Gewaltlosigkeit.

Interessen stehen einander gegenüber; es wird um Gerechtigkeit,
um Besitz, um Wahrheit und Wohlstand gekämpft. Es ist aber durchaus
nicht gesagt, daß das durch Krieg geschehen muß; das kann auch nach
allgemein anerkannten Regeln geschehen, wie durch Demokratie,
Verträge, ja Streike, Aufstände und Revolutionen, sogar in verständiger,
liebevoller Auseinandersetzung.

Uniform und Tabne als Symbole

Das Phänomen Krieg ist etwas total anderes. Daß allerhand Interessen

aus Krieg und Kriegsvorbereitung Nutzen ziehen, erfahren wir zur
Genüge; sie sind aber nicht an sich kriegerisch, genau so wie Mordbanden

keine Armeen sind (wenn auch Armeen zu Mordbanden werden
können) und ein Soldat kein Bandit ist (wenn er auch zum Banditen
werden kann). Daß ein Mensch Soldat wird, daß ein Staat eine Armee
hat und sich nicht mit einer Polizei begnügt, liegt in einem psychologischen

Bedürfnis des Menschen begründet. Wenn die Männer eines

primitiven Negerstammes in den Krieg ziehen, bemalen sie ihren Körper,

setzen Masken auf, führen Kriegstänze auf (wenn es um bloßen
Raub geht, geschieht nichts von alledem) : Krieg kann nicht ohne Ritual
geführt werden. Der Mensch muß sich in den Krieg hineinsteigern. Dies
erklärt, warum die alten Schweizer Krieger schön, prachtvoll angezogen
sein wollten; dies erklärt auch, warum die Regierenden es für nötig halten,

dem Volke durch Schaustellungen, durch Défilées von Divisionen
ein Hochgefühl an Kraft zu geben. Das Drohen mit immer stärkeren
Atomwaffen gehört ins gleiche Kapitel. Verglichen mit primitiven
Kriegstänzen besteht hier nur ein Grad-, nicht ein Wesensunterschied.
Der noch mehr unbewußte als bewußte Zweck des Rituals ist, das
Gefühlsleben des Menschen in Bewegung zu setzen und zwar, und
das ist das Entscheidende, nicht als Persönlichkeit, sondern als Glied
eines Volksstammes, einer Nation, einer politischen Gemeinschaft,

200



deren Symbol, in dieser oder jener Form, die Fahne ist. Die Uniform,
die der Soldat trägt, macht ihn zur verkörperten Fahne. Damit werden
alle seine Tugenden: Mut, Opferwilligkeit, Kameradschaft, in den
Dienst der Fahne gestellt. Diese aber ist nichts anderes als Menschenwerk,

des Menschen eigene Schöpfung, Kind einer besonderen
geschichtlichen Entwicklung oder einer besonderen Ideologie, ja Religion.
Weil sie aber Menschenwerk ist, ist sie notwendigerweise begrenzt,
auf den Träger der Uniform selber beschränkt, zugleich Herrin und
Dienerin, Maß seiner Moral, ein Zweck, der alle ihr dienenden Mittel
heiligt, ein Idol. Wenn dieses Idol noch in einer Vaterlandsliebe wurzelt,

die in irgendeiner fernen Erkenntnis des für alle Menschen
gemeinsamen Schicksals beruht, ist ein Funke echten Gottesglauben noch
in ihr; die Gefahr ist aber nur zu deutlich, daß der Hochmut, der
geistige Hochmut des Menschen, überhand nimmt und daß die Uniform,
die Fahne Idol und Selbstzweck werden. Dies ist eben damals eingetreten,

als der Mensch einerseits das Atom zur Waffe geschaffen hat und
anderseits als die braune Uniform der Nationalsozialisten und die
schwarze der SS deutlich genug zeigten, daß der Machtwille sich über
jede Achtung des Lebens hinwegsetzte. Der Drang nach Macht hat sich
auf die Waffe, auf den bewaffneten Krieg konzentriert, ob er nun
offensiv oder defensiv gedacht ist. Die Schweiz selber ist davon nicht
frei : dadurch, daß sie ihre Armee im Rüstungswettlauf mitmachen läßt,
beweist sie den Willen, zum mindesten an der Machterscbeinung
teilzuhaben. Dies erklärt die immer bedeutendere Rolle, die das Militär,

auch in der Schweiz, spielt. Dies erklärt, warum man sich in der
Bundesversammlung kaum getraut, das Militärbudget zu kritisieren. Es
sind wahrlich nicht nur materielle Interessen, die an dieser Entwicklung
schuld sind, es ist auch nicht der bloße Drang zur Macht; es ist viel-
mehr

der geistige Hochmut des Menseben,

der seiner eigenen ort- und zeitgebundenen, begrenzten und beschränkten

Schöpfung Ewigkeitswert und Absolutheit zuspricht, um sich darin
spiegeln zu können und vor sich selber bedeutend zu erscheinen.

Wenn dieses Element des geistigen Hochmuts nicht wäre, wäre
Krieg undenkbar. Für klare Interessenkonflikte, die nichts anderes
vorgeben, als was sie sind, kann man keine Völker in Kriegsbegeisterung
treiben. Man muß Fahnen vor ihren Augen schwingen, man muß aber
auch zeigen, daß andere andere Fahnen mit anderen Farben vor sich
her tragen. Je primitiver, je besser. Es ist ja eine Sache der Erfahrung,
daß Leidenschaften um so stärker entfacht werden, je gröber die
Vorstellungen, die Bilder sind, die man sich macht. Wenn man Völker dazu
bringen will, sich aufeinander zu stürzen, muß man ihnen das Gefühl
geben, sie seien Drachentöter. Da muß man natürlich den Gegner auch
als Drachen zeichnen, das wahre Gesicht des Menschen muß hinter
Masken verschwinden. Das beste Beispiel wird uns im Ost-West-Konflikt

gezeigt. Kommunismus, Kapitalismus, Ost, West... Wörter er-

201



setzen die Wirklichkeit Der Mensch wird dem Menschen entfremdet,
verfeindet, weil er nicht mehr als Mensch gezeigt wird, sondern als

Träger von etwas Unbekanntem, Gefährlichem, weil unbekannt. Es ist
dies eine Welt der Illusion, eine irreale Welt, eine theatralische Welt.
Krieg ist der dramatische Höhepunkt dieser Welt. In dieser
selbstgeschaffenen Welt ist er Meister über Leben und Tod, sie ist ihm Schauspiel,

großartig und schauerlich. Wie ein Gott ist er sich selber Schicksal.

Wie könnte er dieser Versuchung widerstehen
Man soll nicht meinen, daß ich hier in romantische Vorstellungen

abrutsche, oh nein. Genau das kann man, entkleidet aller Dichtung,
zwischen den Zeilen der Botschaft des Bundesrates an die Bundesversammlung

betreffend die Initiative gegen die Atombewaffnung der
Schweiz herauslesen.

Die Vorbereitung auf den Krieg, das Kriegsdenken, ist eine mehr
oder weniger bewußte Entwicklung zum Krieg, ein mehr oder weniger
bewußtes Wollen des Krieges, man mag dabei noch so sehr beteuern :

si vis pacem, para bellum, ich will ja den Frieden Es ist eine
Geisteshaltung, die auf das Trennende, auf das Getrennte im Menschen und
unter den Menschen aufbauen will und ohne Gegner nicht bestehen
kann, ihn sucht und wenn nötig erfindet, über kurz oder lang führt
diese Art Denken zur Erstarrung der Welt in ein Weltbild, wo nur noch
ein «Du oder Ich» als Lösung gesehen wird, eine sogenannte endgültige
Entscheidung, nämlich Krieg. Da wird das Denken selber als solches
negiert und ist nur noch Behauptung. Schauen wir doch um uns herum :

wir sind ja auf dem besten Wege, aus der Teilung der Welt in Ost und
West eine Behauptung zu machen, an welcher jedes Suchen nach Wahrheit,

was ja der Sinn des Denkens ist, sich bricht.

Qesundung des Qeistes

Es wäre aber schlimm um uns bestellt, wenn in den Menschen nur
Kriegsdenken wäre. Es besteht auch eine andere Geisteshaltung, nämlich

das Friedensdenken. Was ist nun «Friedensdenken»? Es ist ein
Denken, das seiner Natur nach die Menschen nicht trennt, sondern sie
eint. Wenn das Kriegsdenken im Grunde die Verneinung des Denkens
überhaupt ist, weil es die Wahrheit nie anders als begrenzt anerkennt,
sie auf Bilder und Abstraktionen reduziert, ist das Friedensdenken die
Natur des Denkens selbst, nämlich das ständige Offensein für eine
vollständigere und tiefere Erkenntnis der Wahrheit. Wenn das
Kriegsdenken eine Erstarrung des Denkens in Vorurteilen, eine Lähmung der
kritischen Betrachtung, ein Stillestehen des Werdens, letzten Endes der
geistige Tod ist, so ist das Friedensdenken die Befreiung des Geistes, die
Fähigkeit, das Leben wieder in seiner Wandlung zu erkennen, das
menschliche Schaffen wieder in einer geschichtlichen Entwicklung zu
begreifen, wo der Mensch nicht mehr Objekt, sondern Subjekt ist, wo
man nicht mehr fragt, was man aus ihm macht, sondern was er ist. Ich
scheue mich nicht, zu sagen, daß das Kriegsdenken in seinem Hochmut

202



eine Erkrankung des Geistes ist und das Friedensdenken dessen
Heilung.

Wenn ich diese beiden Denkarten getrennt behandelt habe, so war
es nur, um gewissermaßen die zwei Pole des Denkens klar herauszustellen.

Im praktischen Leben aber vermischen sich diese beiden Denkarten,

wobei bald die eine, bald die andere das Übergewicht hat, aber
meistens ein gewisses Gleichgewicht besteht. Das beste Beispiel hiefür
geben einmal die Bürger, die wohl .gegen Atombewaffnung, aber für die
Ausstattung der Armee mit den besten anderen Waffen sind. Da ist
einerseits ein Ablehnen des Ungeheuerlichen des Krieges und anderseits

das Festhalten an möglichen kriegerischen Entscheidungen. Ferner

die Bürger, die an eine friedliche Entwicklung der Menschheit glauben,

aber unter dem Schutze von «abschreckenden» Armeen. Die
Geschichte zeigt, daß das Trugbilder sind, wenn sie auch während mehr
oder weniger langen Perioden eine vermeintliche Sicherheit bieten. Nun
hat aber die Entwicklung der Kriegstechnik einen solchen Grad
erreicht, daß das Kriegsdenken immer mehr überhand nimmt und das
Friedensdenken immer mehr verdrängt. «Lieber tot als rot», hier ist
Gott, dort ist der Teufel. Man experimentiert mit Atombombenexplosionen

und droht mit Vernichtung; man spielt Schach mit dem Leben
von Hunderttausenden. In der Planung der militärischen Entscheidung
wird das Bestehen des Volkes immer mehr außer acht gelassen Diesem

gefährlichen, immer schnelleren Abrutschen ins Kriegsdenken muß
ein entsprechend stärkeres Betonen des Friedensdenkens entgegengesetzt

werden. Es scheint, daß die Menschheit es sich nicht mehr gestatten

kann, wie in früheren Zeiten Kriegs- und Friedensdenken nebeneinander

in labilem Gleichgewicht zu dulden, sondern daß es jetzt zu einer
entscheidenden Wahl zwischen diesen beiden Denkarten kommen muß.

Es ist nun unsere Pflicht, unsere Kraft restlos dem Friedensdenken
zur Verfügung zu stellen. Das will heißen, daß wir den geistigen Hochmut

überwinden, ohne den kein Krieg denkbar ist. Wie aber ihn
überwinden? Dadurch, daß wir wieder an den Anfang unseres Suchens
nach Meisterung unseres Schicksals die alte sokratische Weisheit
setzen: «Mensch, kenne Dich selbst.» Es ist doch auffallend, wie wenig
und wie selten nach den psychologischen Gründen gefragt wird, die
das Tun des Menschen bestimmen. Alle möglichen äußeren Gründe
werden genannt, denen man Realität zuspricht, aber die Realität, die
unser eigenes Wesen bestimmt, wird unbesehen hingenommen, wo sie
doch zum mindesten ebenso bestimmend ist wie die äußeren Umstände
und in der Bewertung unserer selbst und der anderen eine entscheidende,

wenn auch mehr oder weniger bewußte Rolle spielt. Dies gilt
für Gemeinschaften aller Art, politische und religiöse, Gruppen und
Völker, so gut wie für das einzelne Individuum. Wir müssen wieder
lernen, hinter jeder Bezeichnung, die den Menschen in irgendeine
Kategorie einreiht und einschließt : Schwarzer, Katholik, Schweizer,
Amerikaner, Kommunist, Arzt, Atheist, Proletarier, Professor, Bauer, Gene-

203



ral, Politiker usw., und ihn als ein «Etwas» uns gegenüberstellt, wieder
den Menschen zu suchen und ihn danach zu bewerten und nicht
nach einer Hierarchie (zum Beispiel Handlanger bis Experte) oder
einem Antagonismus (Kommunist—Kapitalist, Christ—Atheist usw.),
die dies «Etwas» bestimmt. Das Wertmaß ist nicht mehr die Bezeichnung,

sondern der Träger.
Diese Umstellung ist aber viel tiefgreifender, als es auf den ersten

Blick scheint. Sie hat nämlich zur Folge, daß man den Wert jeder
bestehenden Ordnung geistiger oder materieller Art vorerst in Zweifel zieht,
in erster Linie die Ordnung, zu der man selber gehört und die bisher als
Wertmaß gedient hat. Dieser Zweifel ist die Vernichtung des Absolu-
tätsanspruchs, den irgendwelche bestehende Ordnung erhebt. Die
weitere Folge ist, auf das politische Leben bezogen, daß der höchste
Wert, nämlich das Leben, nicht mehr einer besonderen Ordnung, etwa
der Schweiz, gehören darf und daß die menschlichen Tugenden : Mut,
Opferwilligkeit, Kameradschaft, nicht mehr einer besonderen Ordnung
in erster Linie dienen, sondern dem Menschen als solchem, wo er auch
sei und was er auch sei. Mit anderen Worten : Jeder Mensch ist dem
anderen gleich.

Qegenseitiges Verstehen

Wenn diese Haltung echt ist, wird dem geistigen Hochmut die
Spitze abgebrochen. Der Beweis, daß man sich zu einer solchen Haltung
durchgerungen hat, ist, daß man fähig geworden ist, zu «verstehen».
Was ist unter «verstehen» gemeint? Der Wille, gerecht zu urteilen.
Dies ist aber nur möglich, wenn man beim Anhören des anderen es

vermag, seine eigene Anschauung zurückzustellen und ihn aus seiner
eigenen Umwelt zu begreifen, bevor man sein Tun und Denken am
eigenen mißt. Wir müssen einsehen, daß das Denken und Handeln
des Menschen einen doppelten Ursprung hat: das Ziel, das er sich setzt,
und die Situation, in der er sich befindet. Das Ziel kann der Aufbau
einer besonderen Ordnung sein, begründet auf Erfahrung oder Ideal
oder Machtwille oder Gerechtigkeitsbedürfnis oder all dies zusammen
und noch viel mehr, wo Gutes und Schlechtes innig vermischt sind. Und
die Situation ist die Gegenwart der anderen, die Eigengesetze des
Bestehenden, die entweder stören oder helfen, die aber jedenfalls
mitverantwortlich sind für die Lage, in der sich alle befinden.

Nehmen wir ein Beispiel: Das berüchtigte Polizeiwesen der Stalinära.

Die Antikommunisten sagen, daß ein solches Polizeiwesen im
Wesen des Kommunismus enthalten sei. Es ist aber nicht zu bestreiten,
daß es auch, und vielleicht in viel höherem Maße, einer geschichtlichen
Notwendigkeit entsprochen hat, einer Situation. Ich will damit sicher
nicht einem solchen Polizeiregime zustimmen, sondern nur zeigen, daß
dessen Kritik nicht mißbraucht werden soll, um mißliebige Ideologien
zu bekämpfen, indem man ihnen etwas in die Schuhe schiebt, das in
hohem Maße auch die Verantwortung ihrer Gegner ist. Die ganze

204



Wahrheit ist, daß sowohl Situation wie Ideologie und menschliche
Böswilligkeit für dieses Unheil verantwortlich sind. Die Schuld muß, ganz
allgemein gesagt, von allen geteilt werden, die eine geschichtliche Situation

zu dem machen, was sie tatsächlich ist. Das gleiche gilt für die
Tortur in Frankreich und Algerien, ebenso für Eichmann. Wir sind
doch alle mitverantwortlich in dem Sinne, daß wir eine «Situation»
haben entstehen lassen, wo diese Ungeheuerlichkeiten auf Pflichtgefühl
und Gehorsam zurückgeführt werden können und dieser «Gehorsam»,
an sich eine Tugend, so gut als irgendwelche Ideologie zur Ausführung
dieser Verbrechen beigetragen hat. Dadurch, daß der Mensch lernt,
seine Mitmenschen in ihrer Situation zu sehen und zu beurteilen,
befreit er seinen Geist von der Versuchung, das Gute und das Schlechte
gewissermaßen zeitlos, abstrakt, in Bildern, Vorstellungen und Ideologien

zu kristallisieren; er befreit seinen Geist von der Versuchung, die
Schuld von sich abzuweisen und Sündenböcke zu suchen und zu
finden; er befreit seinen Geist von der Versuchung, sich abseits zu stellen

und die Geschichte der Menschen und Völker als ein Schauspiel
zu sehen, an welchem er sich als Zuschauer das Recht anmaßt, den
Richter zu spielen. Mitverantwortlich stellt er sich allen Menschen
gleich, mitverantwortlich nimmt er am Leben aller teil.

Wenn der Mensch sich bemüht, immer den wahren Menschen hinter

all seinen Masken zu suchen, so ist er schon ein Zeuge des Friedens
in der Welt, wie sie jetzt ist. Er denkt schon als Bruder, er ist schon ein
Bruder. Dies ist aber nicht nur eine gefühlsmäßige Einstellung der
Mitverantwortlichkeit gegenüber, es ist auch ein Wissen um die Relativität
jeglicher menschlichen Ordnung, der Relativität jedes menschlichen
Urteilens, der Relativität jeder menschlichen Wahrheit. Soll das zur
Folge haben, daß man sucht, sich aus dieser Relativität zu lösen, um
sich einem Absoluten zu verschreiben, das etwa in einem religiösen
Dogma erlebt werden könnte? Aber auch da darf man nicht «flüchten»;
man muß den Mut haben, in der brüderlichen Relativität zu bleiben,
wenn man der Versuchung des geistigen Hochmutes auch in dieser
Richtung nicht erliegen will. Denn auch hier droht, was im Kriege zum
Ausbruch kommt, in der Kriegsvorbereitung sich bildet und im
Kriegsdenken schon virtuell da ist, nämlich die Tiktion, der Götze, die Maske,
das Ritual, das die Menschen, die dies als Wahrheit bezeichnen,
unversöhnlich trennt und gegeneinander treibt.

Wie können wir dieser Gefahr entgehen, der ich hier einen dramatischen

Ausdruck gebe, die aber im täglichen Leben der Menschen
entsprechend der geschichtlichen Lage und des mehr oder weniger hellen
Bewußtseins der Menschen mehr oder weniger deutlich zu erkennen
ist, aber nichtsdestoweniger da ist? Gibt es eine «Form», eine endgültige
ewige Wahrheit, die man auswendig lernen könnte? Einen Felsen, auf
dem man Fuß fassen könnte? Nein. Es gibt nur ein fortlaufendes,
unermüdliches Wählen, so wie man ist, und da, wo man sich befindet, in Zeit
und Raum, zwischen dem, was trennt, und dem, was eint. Wer den Frie-

205



den will, muß das wählen, was eint, und muß es immer neu, in neuen
Umständen wählen, in der Bescheidenheit eines Suchens nach Wahrheit

und Gerechtigkeit.
Wir wissen wohl, daß vieles, wenn nicht alles, sowohl trennt wie

eint. Vaterlandsliebe zum Beispiel eint die Bürger eines Landes und
trennt sie von den Bürgern anderer Länder. Der europäische Föderalismus

eint die Völker einer bestimmten ökonomischen, politischen und
kulturellen Ordnung und trennt sie von den kommunistischen
Ländern; echte Christen sind überzeugt, daß Christus das einigende Band
zwischen den Menschen ist. Und doch glaube ich, daß sogar hier das
Einssein der Menschen noch tiefer gesucht werden muß, wenn man
jedem wirklich gerecht werden will. Wie Faust wissen wir, daß nichts
«Erreichtes» selig machen kann, denn alles, was einmal erreicht ist,
trennt; das Einssein ist immer ein Werden, ein Streben — wohin? In
die unendlich ferne und doch in der Mystik unmittelbar nahe Universalität.

Es ist das keine «Form», sondern eine «Haltung», eine geistige
Haltung, die allen Tendenzen, allen Initiativen, die im Zeichen des
Friedens stehen, einen gemeinsamen Nenner gibt. Es ist die Haltung,
die ich dem neuen Menschen wünsche, der nun das Schicksal der
Menschheit in die Hand nehmen soll. Nur in dieser Haltung kann man
den vollen Sinn der Gewaltlosigkeit begreifen. Nur dann wird sie ihm
als die einzige fruchtbare Methode des menschlichen Zusammenlebens
erscheinen. Nur dann hat deren Studium einen Sinn.

In dieser Haltung wird der Mensch selbständig. Er braucht keinen
Mittler mehr zwischen ihm selbst und dem All. Er gehorcht einem
Gewissen, das, ob schwach oder laut, die Stimme der Verantwortung für
alles Lebendige ist, die «kleine Stimme», der Gandhi gehorchte. Er wird
vom Autoritätsglauben befreit.

Ich zweifle nicht, daß es möglich ist, eine politische Ordnung
aufzubauen, die dieses Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit nicht
nur ermöglicht, sondern auch schützt. Ansätze hiezu finden sich in
jedem echt demokratischen Staat, wenn auch das Idealbild noch in
weiter Ferne ist.

In den Dienst einer solchen Entwicklung stellt sich auch derjenige,
der das Militär ablehnt aus der Erkenntnis heraus, daß das Militär das
klarste Symbol alles Trennenden ist und die Tugenden des Einigenden,
die an sich allem Lebendigen gehören sollten, zugunsten einer Fahne
beansprucht. Man kann den Militärdienst aus religiöser, christlicher
Überzeugung, aus moralischen Rücksichten, aus Achtung vor dem
Leben ablehnen. Man kann ihn aber auch aus philosophisch-psychologischer

Erkenntnis ablehnen, weil er in seiner Symbolik das Haupthindernis

einer Brüderlichkeit im Weltmaßstab ist, zugleich das Instrument

und die treibende Kraft des geistigen Hochmuts. Wir müssen
wählen: Krieg oder Frieden; je länger, je mehr wird das «Sowohlals-
auch» unmöglich. René Bovard

206


	Kriegsdenken und Friedensdenken : ein psychologischer Versuch ; Uniform und Fahne als Symbole ; Der geistige Hochmut des Menschen ; Gesundung des Geistes ; Gegenseitiges Verstehen

