Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)
Heft: 7-8
Artikel: Kriegsdenken und Friedensdenken : ein psychologischer Versuch ;

Uniform und Fahne als Symbole ; Der geistige Hochmut des Menschen

; Gesundung des Geistes ; Gegenseitiges Verstehen
Autor: Bovard, René
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

keit, die «das Schwert nicht umsonst trigt», respektvoll zu distanzie-
ren und dieser Obrigkeit zu zeigen, daf} sie ihrem eigenen Wesen nach
nur immer das Schwert in der Scheide lassen kann, assimiliert sich die
Kirche mit dem Staate und tut seinen Unfug nicht nur mit, sondern
unterstiitzt ihn, weiht ihn, segnet ihn.

Das ist die Entartung des Christentums, wie es sich heute offiziell
in der Kirche darbietet. Kein Wunder, daf} da kein Licht mehr ist fiir
die Welt, kein Salz mehr; «es ist zu nichts niitze, denn daf} man es
hinausschiitte und lasse es die Leute zertreten» (Matth. 5, 13). Und die
Leute zertreten es ja schon. Es wird noch die Zeit kommen, wo die Kir-
che mit Heulen und Zihneklappern erkennen wird, daf} es der Teufel

‘gewesen ist, der durch den Staat dem Feldprediger einen Ehrenplatz
angewiesen hatte, und wer Augen hat zu sehen, kann heute schon
sehen, daf dieser Platz ein Schandplaiz ist und zum «Greuel der Ver-
wiistung» (Matth. 24, 15) gehort. Herbert Hug

Kriegsdenken und Friedensdenken

Ein psychologischer Versuch * .

Das Resultat der schweizerischen Volksabstimmung vom 31. Mirz
und 1. April 1962 iiber die Initiative gegen die Atombewaffnung der
Schweiz war, trotz deren Ablehnung, wie der Anbruch eines neuen
Tages. Wenn ich meine Ausfithrungen mit einer so bestimmten Be-
jahung beginne, so ist es, weil ich uns allen die Berechtigung des Glau-
bens und Vertrauens auf unseren Finsatz im Kampf fiir den Frieden
bewuf3t machen will, und zwar nicht nur weil er in der Kraft unserer
eigenen Herzen wurzelt, sondern auch weil diese Abstimmung ganz
objektiv beweist, dafl in der schweizerischen Gemeinschaft sich etwas
gezeigt hat, das wie ein Fels erscheint, auf dem man in Zukunft wird
weiter bauen kénnen.

Mehr als 280 000 Minner haben in der Schweiz klar und deut-
lich direkt zur Atombewaffnung und indirekt zum Wettriisten Nein
gesagt, davon etwa 180 000 allein in der deutschsprachigen Schweiz,
also in einem Landesteil, wo der Kampf von unseren Gegnern beson-
ders scharf gefithrt wurde. Diese Mianner haben bewiesen, daf} sie es
mit den Prinzipien der Menschenwiirde und der Achtung des Lebens
auch im politischen Entscheid ernst meinen. Das ist etwas Neues. Etwas
Neues ist auch, dafl weite Kreise der geistigen und intellektuellen Elite
unseres Volkes 6ffentlich Stellung genommen haben, ihrem Gewissen
entsprechend, und sich in Gegensatz zu den héchsten Landes- und
Parteibehorden gesetzt haben. Dadurch ist diese Abstimmung zu einem
echten Volksentscheid geworden. Durch die Tat dieser 280 000 Min-

* Nach einem Vortrag, gehalten an der Jahrestagung der Religiossozialen Ver-
einigung der Schweiz in Zirich am 20. Mai 1962. .

199



ner ist im politischen Leben des Landes ein schopferisches Denken
wach geworden, das vielversprechend ist. Es ist nun an uns, nach Kraf-
ten zu verhindern, daf} diese neuen Méglichkeiten in Zweifel, Mut-
losigkeit und Apathie versinken.

Die folgenden Ausfithrungen sollen ein Beitrag zu einer psycholo-
gischen Untersuchung des Problems Krieg oder Frieden sein.

*

Welches sind die psychologischen Voraussetzungen des Krieges?
Die 6konomischen, sozialen, ideologischen, religiésen Voraussetzungen
sind bekannt; es fragt sich aber, ob diese Voraussetzungen gentigen,
kombiniert oder vereinzelt, um einen Krieg auszul6ésen, ob nicht noch
ein anderes Element, bisher wenig beachtet, eine wichtige Rolle, wenn
nicht gar die Hauptrolle spielt, nimlich die psychologische Einstellung.

Wir wissen, daf} das Leben ein I(a_mpf]J ist, der aber mit sehr ver-
schiedenen Mitteln gefithrt werden kann, inbegriffen die Gewaltlosig-
keit. Interessen stehen einander gegeniiber; es wird um Gerechtigkeit,
um Besitz, um Wahrheit und Wohlstand gekdmpft. Es ist aber durchaus
nicht gesagt, daf} das durch Krieg geschehen muf3; das kann auch nach
allgemein anerkannten Regeln geschehen, wie durch Demokratie, Ver-
triage, ja Streike, Aufstinde und Revolutionen, sogar in verstindiger,
liebevoller Auseinandersetzung.

Uniform und Fabne als Symbole

Das Phinomen Krieg ist etwas total anderes. Daf} allerhand Inter-
essen aus Krieg und Kriegsvorbereitung Nutzen ziehen, erfahren wir zur
Geniige; sie sind aber nicht an sich kriegerisch, genau so wie Mordban-
den keine Armeen sind (wenn auch Armeen zu Mordbanden werden
konnen) und ein Soldat kein Bandit ist (wenn er auch zum Banditen
werden kann). Daf} ein Mensch Soldat wird, daf} ein Staat eine Armee
hat und sich nicht mit einer Polizei begniigt, liegt in einem psycholo-
gischen Bediirfnis des Menschen begriindet. Wenn die Manner eines
primitiven Negerstammes in den Krieg ziehen, bemalen sie ihren Kor-
per, setzen Masken auf, fiihren Kriegstinze auf (wenn es um blofien
Raub geht, geschieht nichts von alledem) : Krieg kann nicht obne Ritual
gefiibrt werden. Der Mensch muf} sich in den Krieg hineinsteigern. Dies
erklirt, warum die alten Schweizer Krieger schon, prachtvoll angezogen
sein wollten; dies erklirt auch, warum die Regierenden es fiir nétig hal-
ten, dem Volke durch Schaustellungen, durch Defilees von Divisionen
ein Hochgefithl an Kraft zu geben. Das Drohen mit immer stirkeren
Atomwaffen gehort ins gleiche Kapitel. Verglichen mit primitiven
Kriegstinzen besteht hier nur ein Grad-, nicht ein Wesensunterschied.
Der noch mehr unbewufte als bewufite Zweck des Rituals ist, das Ge-
fithlsleben des Menschen in Bewegung zu setzen . .., und zwar, und
das ist das Entscheidende, nicht als Personlichkeit, sondern als Glied
eines Volksstammes, einer Nation, einer politischen Gemeinschaft,

200



deren Symbol, in dieser oder jener Form, die Fahne ist. Die Uniform,
die der Soldat trigt, macht ihn zur verkérperten Fahne. Damit werden
alle seine Tugenden: Mut, Opferwilligkeit, Kameradschaft, in den
Dienst der Fahne gestellt. Diese aber ist nichts anderes als Menschen-
werk, des Menschen eigene Schopfung, Kind einer besonderen ge-
schichtlichen Entwicklung oder einer besonderen Ideologie, ja Religion.
Weil sie aber Menschenwerk ist, ist sie notwendigerweise begrenzt,
auf den Triger der Uniform selber beschrinkt, zugleich Herrin und
Dienerin, Maf} seiner Moral, ein Zweck, der alle ihr dienenden Mittel
heiligt, ein Idol. Wenn dieses Idol noch in einer Vaterlandsliebe wur-
zelt, die in irgendeiner fernen Erkenntnis des fiir alle Menschen ge-
meinsamen Schicksals beruht, ist ein Funke echten Gottesglauben noch
in ihr; die Gefahr ist aber nur zu deutlich, daf} der Hochmut, der gei-
stige Hochmut des Menschen, iiberhand nimmt und daf} die Uniform,
die Fahne Idol und Selbstzweck werden. Dies ist eben damals eingetre-
ten, als der Mensch einerseits das Atom zur Waffe geschaffen hat und
anderseits als die braune Uniform der Nationalsozialisten und die
schwarze der SS deutlich genug zeigten, daf} der Machtwille sich tiber
jede Achtung des Lebens hinwegsetzte. Der Drang nach Macht hat sich
auf die Waffe, auf den bewaffneten Krieg konzentriert, ob er nun
offensiv oder defensiv gedacht ist. Die Schweiz selber ist davon nicht
frei: dadurch, daf} sie ihre Armee im Riistungswettlauf mitmachen 1af3t,
beweist sie den Willen, zum mindesten an der Machterscheinung teil-
zuhaben. Dies erklirt die immer bedeutendere Rolle, die das Mili-
tir, auch in der Schweiz, spielt. Dies erkldrt, warum man sich in der
Bundesversammlung kaum getraut, das Militirbudget zu kritisieren. Es
sind wahrlich nicht nur materielle Interessen, die an dieser Entwicklung
schuld sind, es ist auch nicht der blofle Drang zur Macht; es ist viel-

mehr der geistige Hochmut des Menschen,

der seiner eigenen ort- und zeitgebundenen, begrenzten und beschrink-
ten Schopfung Ewigkeitswert und Absolutheit zuspricht, um sich darin
spiegeln zu kénnen und vor sich selber bedeutend zu erscheinen.
Wenn dieses Element des geistigen Hochmuts nicht wire, wire
Krieg undenkbar. Fiir klare Interessenkonflikte, die nichts anderes vor-
geben, als was sie sind, kann man keine Volker in Kriegsbegeisterung
treiben. Man muf} Fahnen vor ihren Augen schwingen, man muf} aber
auch zeigen, dafl andere andere Fahnen mit anderen Farben vor sich
her tragen. Je primitiver, je besser. Es ist ja eine Sache der Erfahrung,
daf} Leidenschaften um so stirker entfacht werden, je gréber die Vor-
stellungen, die Bilder sind, die man sich macht. Wenn man Voélker dazu
bringen will, sich aufeinander zu stiirzen, muf} man ihnen das Gefiihl
geben, sie seien Drachentdter. Da muf} man natiirlich den Gegner auch
als Drachen zeichnen, das wahre Gesicht des Menschen muf hinter
Masken verschwinden. Das beste Beispiel wird uns im Ost-West-Kon-
flikt gezeigt. Kommunismus, Kapitalismus, Ost, West . . . Worter er-

201



setzen die Wirklichkeit! Der Mensch wird dem Menschen entfremdet,
verfeindet, weil er nicht mehr als Mensch gezeigt wird, sondern als
Triger von etwas Unbekanntem, Gefihrlichem, weil unbekannt. Es ist
dies eine Welt der Illusion, eine irreale Welt, eine theatralische Welt.
Krieg ist der dramatische Hohepunkt dieser Welt. In dieser selbstge-
schaffenen Welt ist er Meister iiber Leben und Tod, sie ist ihm Schau-
spiel, grofiartig und schauerlich. Wie ein Gott ist er sich selber Schick-
sal. Wie kénnte er dieser Versuchung widerstehen!

Man soll nicht meinen, daf§ ich hier in romantische Vorstellungen
abrutsche, oh nein. Genau das kann man, entkleidet aller Dichtung,
zwischen den Zeilen der Botschaft des Bundesrates an die Bundesver-
sammlung betreffend die Initiative gegen die Atombewaffnung der
Schweiz herauslesen. '

Die Vorbereitung auf den Krieg, das Kriegsdenken, ist eine mehr
oder weniger bewuf3te Entwicklung zum Krieg, ein mehr oder weniger
bewufltes Wollen des Krieges, man mag dabei noch so sehr beteuern:
si vis pacem, para bellum, ich will ja den Frieden! Es ist eine Geistes-
haltung, die auf das Trennende, auf das Getrennte im Menschen und
unter den Menschen aufbauen will und ohne Gegner nicht bestehen
kann, ihn sucht und wenn nétig erfindet. Uber kurz oder lang fithrt
diese Art Denken zur Erstarrung der Welt in ein Weltbild, wo nur noch
ein «Du oder Ich» als Losung gesehen wird, eine sogenannte endgiiltige
Entscheidung, namlich Krieg. Da wird das Denken selber als solches
negiert und ist nur noch Bebhauptung. Schauen wir doch um uns herum:
wir sind ja auf dem besten Wege, aus der Teilung der Welt in Ost und
West eine Behauptung zu machen, an welcher jedes Suchen nach Wahr-
heit, was ja der Sinn des Denkens ist, sich bricht.

Gesundung des Geistes

Es wire aber schlimm um uns bestellt, wenn in den Menschen nur
Kriegsdenken wire. Es besteht auch eine andere Geisteshaltung, nim-
lich das Friedensdenken. Was ist nun «Friedensdenken»? Es ist ein
Denken, das seiner Natur nach die Menschen nicht trennt, sondern sie
eint. Wenn das Kriegsdenken im Grunde die Verneinung des Denkens
iiberhaupt ist, weil es die Wahrheit nie anders als begrenzt anerkennt,
sie auf Bilder und Abstraktionen reduziert, ist das Friedensdenken die
Natur des Denkens selbst, nimlich das stindige Offensein fiir eine
vollstindigere und tiefere Erkenntnis der Wahrheit. Wenn das Kriegs-
denken eine Erstarrung des Denkens in Vorurteilen, eine Lihmung der
kritischen Betrachtung, ein Stillestehen des Werdens, letzten Endes der
geistige Tod ist, so ist das Friedensdenken die Befreiung des Geistes, die
Fihigkeit, das Leben wieder in seiner Wandlung zu erkennen, das
menschliche Schaffen wieder in einer geschichtlichen Entwicklung zu
begreifen, wo der Mensch nicht mehr Objekt, sondern Subjekt ist, wo
man nicht mehr fragt, was man aus ihm macht, sondern was er ist. Ich
scheue mich nicht, zu sagen, daf8 das Kriegsdenken in seinem Hochmut

202



f:ine Erkrankung des Geistes ist und das Friedensdenken dessen Hei-
ung.

Wenn ich diese beiden Denkarten getrennt behandelt habe, so war
es nur, um gewissermaflen die zwei Pole des Denkens klar herauszu-
stellen. Im praktischen Leben aber vermischen sich diese beiden Denk-
arten, wobei bald die eine, bald die andere das Ubergewicht hat, aber
meistens ein gewisses Gleichgewicht besteht. Das beste Beispiel hiefiir
geben einmal die Biirger, die wohl gegen Atombewaffnung, aber fiir die
Ausstattung der Armee mit den besten anderen Waffen sind. Da ist
einerseits ein Ablehnen des Ungeheuerlichen des Krieges und ander-
seits das Festhalten an méglichen kriegerischen Entscheidungen. Fer-
ner die Biirger, die an eine friedliche Entwicklung der Menschheit glau-
ben, aber unter dem Schutze von «abschreckenden» Armeen. Die Ge-
schichte zeigt, daf} das Trugbilder sind, wenn sie auch wihrend mehr
oder weniger langen Perioden eine vermeintliche Sicherheit bieten. Nun
hat aber die Entwicklung der Kriegstechnik einen solchen Grad er-
reicht, dafl das Kriegsdenken immer mehr {iberhand nimmt und das
Friedensdenken immer mehr verdringt. «Lieber tot als rot», hier ist
Gott, dort ist der Teufel. Man experimentiert mit Atombombenexplo-
sionen und droht mit Vernichtung; man spielt Schach mit dem Leben
von Hunderttausenden. In der Planung der militirischen Entscheidung
wird das Bestehen des Volkes immer mehr aufler acht gelassen . . . Die-
sem gefahrlichen, immer schnelleren Abrutschen ins Kriegsdenken muf}
ein entsprechend stirkeres Betonen des Friedensdenkens entgegenge-
setzt werden. Es scheint, daf! die Menschheit es sich nicht mehr gestat-
ten kann, wie in fritheren Zeiten Kriegs- und Friedensdenken nebenein-
ander in labilem Gleichgewicht zu dulden, sondern daf} es jetzt zu einer
entscheidenden Wahl zwischen diesen beiden Denkarten kommen muf3.

Es ist nun unsere Pflicht, unsere Kraft restlos dem Friedensdenken
zur Verfiigung zu stellen. Das will heiflen, daf$ wir den geistigen Hoch-
mut iiberwinden, ohne den kein Krieg denkbar ist. Wie aber ihn iiber-
winden? Dadurch, daf} wir wieder an den Anfang unseres Suchens
nach Meisterung unseres Schicksals die alte sokratische Weisheit set-
zen: «Mensch, kenne Dich selbst.» Es ist doch auffallend, wie wenig
und wie selten nach den psychologischen Griinden gefragt wird, die
das Tun des Menschen bestimmen. Alle moglichen dufleren Griinde
werden genannt, denen man Realitit zuspricht, aber die Realitit, die
unser eigenes Wesen bestimmt, wird unbesehen hingenommen, wo sie
doch zum mindesten ebenso bestimmend ist wie die dufleren Umsténde
und in der Bewertung unserer selbst und der anderen eine entschei-
dende, wenn auch mehr oder weniger bewufite Rolle spielt. Dies gilt
fiir Gemeinschaften aller Art, politische und religiose, Gruppen und
Volker, so gut wie fiir das einzelne Individuum. Wir miissen wieder
lernen, hinter jeder Bezeichnung, die den Menschen in irgendeine Ka-
tegorie einreiht und einschliefit: Schwarzer, Katholik, Schweizer, Ame-
rikaner, Kommunist, Arzt, Atheist, Proletarier, Professor, Bauer, Gene-

203



ral, Politiker usw., und ihn als ein «Etwas» uns gegeniiberstellt, wieder
den Menschen zu suchen und ihn danach zu bewerten und nicht
nach einer Hierarchie (zum Beispiel Handlanger bis Experte) oder
einem Antagonismus (Kommunist — Kapitalist, Christ — Atheist usw.),
die dies «Etwas» bestimmt. Das Wertmaf3 ist nicht mehr die Bezeich-
nung, sondern der Triger. _

Diese Umstellung ist aber viel tiefgreifender, als es auf den ersten
Blick scheint. Sie hat nimlich zur Folge, daf3 man den Wert jeder beste-
henden Ordnung geistiger oder materieller Art vorerst in Zweifel zieht,
in erster Linie die Ordnung, zu der man selber gehort und die bisher als
Wertmaf} gedient hat. Dieser Zweifel ist die Vernichtung des Absolu-
titsanspruchs, den irgendwelche bestehende Ordnung erhebt. Die
weitere Folge ist, auf das politische Leben bezogen, dafl der héchste
Wert, nimlich das Leben, nicht mehr einer besonderen Ordnung, etwa
der Schweiz, gehoren darf und dafl die menschlichen Tugenden: Mut,
Opferwilligkeit, Kameradschaft, nicht mehr einer besonderen Ordnung
in erster Linie dienen, sondern dem Menschen als solchem, wo er auch
sei und was er auch sei. Mit anderen Worten: Jeder Mensch ist dem
anderen gleich.

Gedgenseitiges Versteben

Wenn diese Haltung echt ist, wird dem geistigen Hochmut die
Spitze abgebrochen. Der Beweis, daf§ man sich zu einer solchen Haltung
durchgerungen hat, ist, daf§ man fihig geworden ist, zu «verstehen».
Was ist unter «verstehen» gemeint? Der Wille, gerecht zu urteilen.
Dies ist aber nur méglich, wenn man beim Anhéren des anderen es ver-
mag, seine eigene Anschauung zuriickzustellen und ihn aus seiner
eigenen Umwelt zu begreifen, bevor man sein Tun und Denken am
eigenen mif$t. Wir miissen einsehen, daf3 das Denken und Handeln
des Menschen einen doppelten Ursprung hat: das Ziel, das er sich setzt,
und die Situation, in der er sich befindet. Das Ziel kann der Aufbau
einer besonderen Ordnung sein, begriindet auf Erfahrung oder Ideal
oder Machtwille oder Gerechtigkeitsbediirfnis oder all dies zusammen
und noch viel mehr, wo Gutes und Schlechtes innig vermischt sind. Und
die Situation ist die Gegenwart der anderen, die Eigengesetze des Be-
stehenden, die entweder stéren oder helfen, die aber jedenfalls mitver-
antwortlich sind fiir die Lage, in der sich alle befinden.

Nehmen wir ein Beispiel: Das bertichtigte Polizeiwesen der Stalin-
ira. Die Antikommunisten sagen, dafy ein solches Polizeiwesen im
Wesen des Kommunismus enthalten sei. Es ist aber nicht zu bestreiten,
daf} es auch, und vielleicht in viel h6herem Mafle, einer geschichtlichen
Notwendigkeit entsprochen hat, einer Situation. Ich will damit sicher
nicht einem solchen Polizeiregime zustimmen, sondern nur zeigen, daf}
dessen Kritik nicht mifSbraucht werden soll, um mifSliebige Ideologien
zu bekimpfen, indem man ihnen etwas in die Schuhe schiebt, das in
hohem Mafle auch die Verantwortung ihrer Gegner ist. Die ganze

204



Wahrheit ist, daf sowohl Situation wie Ideologie und menschliche Bos-
willigkeit fiir dieses Unheil verantwortlich sind. Die Schuld muf, ganz
allgemein gesagt, von allen geteilt werden, die eine geschichtliche Situa-
tion zu dem machen, was sie tatsichlich ist. Das gleiche gilt fir die
Tortur in Frankreich und Algerien, ebenso fiir. Eichmann. Wir sind
doch alle mitverantwortlich in dem Sinne, daff wir eine «Situation»
haben entstehen lassen, wo diese Ungeheuerlichkeiten auf Pflichtgefiihl
und Gehorsam zuriickgefithrt werden kénnen und dieser «Gehorsam»,
an sich eine Tugend, so gut als irgendwelche Ideologie zur Ausfithrung
dieser Verbrechen beigetragen hat. Dadurch, daf3 der Mensch lernt,
seine Mitmenschen in ihrer Situation zu sehen und zu beurteilen, be-
freit er seinen Geist von der Versuchung, das Gute und das Schlechte
gewissermaflen zeitlos, abstrakt, in Bildern, Vorstellungen und Ideolo-
gien zu kristallisieren; er befreit seinen Geist von der Versuchung, die
Schuld von sich abzuweisen und Siindenbécke zu suchen und zu fin-
den; er befreit seinen Geist von der Versuchung, sich abseits zu stel-
len und die Geschichte der Menschen und Vélker als ein Schauspiel
zu sehen, an welchem er sich als Zuschauer das Recht anmafit, den
Richter zu spielen. Mitverantwortlich stellt er sich allen Menschen
gleich, mitverantwortlich nimmt er am Leben aller teil.

Wenn der Mensch sich bemiiht, immer den wahren Menschen hin-
ter all seinen Masken zu suchen, so ist er schon ein Zeuge des Friedens
in der Welt, wie sie jetzt ist. Er denkt schon als Bruder, er ist schon ein
Bruder. Dies ist aber nicht nur eine gefithlsmiflige Einstellung der Mit-
verantwortlichkeit gegeniiber, es ist auch ein Wissen um die Relativitdt
jeglicher menschlichen Ordnung, der Relativitit jedes menschlichen
Urteilens, der Relativitiat jeder menschlichen Wahrheit. Soll das zur
Folge haben, daff man sucht, sich aus dieser Relativitit zu losen, um
sich einem Absoluten zu verschreiben, das etwa in einem religiésen
- Dogma erlebt werden kénnte? Aber auch da darf man nicht «fliichten» ;
man muf} den Mut haben, in der briiderlichen Relativitit zu bleiben,
wenn man der Versuchung des geistigen Hochmutes auch in dieser
Richtung nicht erliegen will. Denn auch hier droht, was im Kriege zum
Ausbruch kommt, in der Kriegsvorbereitung sich bildet und im Kriegs-
denken schon virtuell da ist, nimlich die Fiktion, der Gotze, die Maske,
das Ritual, das die Menschen, die dies als Wahrheit bezeichnen, unver-
sohnlich trennt und gegeneinander treibt.

Wie koénnen wir dieser Gefahr entgehen, der ich hier einen drama-
~ tischen Ausdruck gebe, die aber im tiglichen Leben der Menschen ent-
sprechend der geschichtlichen Lage und des mehr oder weniger hellen
Bewuf3tseins der Menschen mehr oder weniger deutlich zu erkennen
ist, aber nichtsdestoweniger da ist? Gibt es eine «<Form», eine endgiiltige
ewige Wahrheit, die man auswendig lernen kénnte? Einen Felsen, auf
dem man Fuf} fassen kénnte? Nein. Es gibt nur ein fortlaufendes, uner-
miidliches Wihlen, so wie man ist, und da, wo man sich befindet, in Zeit
und Raum, zwischen dem, was trennt, und dem, was eint. Wer den Frie-

205



den will, muf$ das wdblen, was eint, und muf} es immer neu, in neuen
Umstinden wihlen, in der Bescheidenheit eines Suchens nach Wahr-
heit und Gerechtigkeit. '

Wir wissen wohl, daf} vieles, wenn nicht alles, sowohl trennt wie
eint. Vaterlandsliebe zum Beispiel eint die Biirger eines Landes und
trennt sie von den Biirgern anderer Linder. Der europiische Féderalis-
mus eint die Vo6lker einer bestimmten 6konomischen, politischen und
kulturellen Ordnung und trennt sie von den kommunistischen Lin-
dern; echte Christen sind tiberzeugt, dafy Christus das einigende Band
zwischen den Menschen ist. Und doch glaube ich, daf} sogar hier das
Einssein der Menschen noch tiefer gesucht werden mufl, wenn man
jedem wirklich gerecht werden will. Wie Faust wissen wir, daf} nichts
«Erreichtes» selig machen kann, denn alles, was einmal erreicht ist,
trennt; das Einssein ist immer ein Werden, ein Streben — wohin? In
die unendlich ferne und doch in der Mystik unmittelbar nahe Univer-
salitdt. Es ist das keine «Form», sondern eine «Haltung», eine geistige
Haltung, die allen Tendenzen, allen Initiativen, die im Zeichen des
Friedens stehen, einen gemeinsamen Nenner gibt. Es ist die Haltung,
die ich dem meuen Menschen wiinsche, der nun das Schicksal der
Menschheit in die Hand nehmen soll. Nur in dieser Haltung kann man
den vollen Sinn der Gewaltlosigkeit begreifen. Nur dann wird sie ihm
als die einzige fruchtbare Methode des menschlichen Zusammenlebens
erscheinen. Nur dann hat deren Studium einen Sinn.

In dieser Haltung wird der Mensch selbstiandig. Er braucht keinen
Mittler mehr zwischen ihm selbst und dem All. Er gehorcht einem Ge-
wissen, das, ob schwach oder laut, die Stimme der Verantwortung fiir
alles Lebendige ist, die «kleine Stimme», der Gandhi gehorchte. Er wird
vom Autorititsglauben befreit.

Ich zweifle nicht, daf es méglich ist, eine politische Ordnung auf-
zubauen, die dieses Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit nicht
nur ermoglicht, sondern auch schiitzt. Ansitze hiezu finden sich in
jedem echt demokratischen Staat, wenn auch das Idealbild noch in
weiter Ferne ist.

In den Dienst einer solchen Entwicklung stellt sich auch derjenige,
der das Militir ablehnt aus der Erkenntnis heraus, daf3 das Militir das
klarste Symbol alles Trennenden ist und die Tugenden des Einigenden,
die an sich allem Lebendigen gehéren sollten, zugunsten einer Fahne
beansprucht. Man kann den Militirdienst aus religioser, christlicher
Uberzeugung, aus moralischen Riicksichten, aus Achtung vor dem Le-
ben ablehnen. Man kann ihn aber auch aus philosophisch-psycholo-
gischer Erkenntnis ablehnen, weil er in seiner Symbolik das Haupthin-
dernis einer Briiderlichkeit im Weltmafistab ist, zugleich das Instru-
ment und die treibende Kraft des geistigen Hochmuts. Wir missen
wihlen: Krieg oder Frieden; je langer, je mehr wird das «Sowohlals-
auch» unméglich. René Bovard

206



	Kriegsdenken und Friedensdenken : ein psychologischer Versuch ; Uniform und Fahne als Symbole ; Der geistige Hochmut des Menschen ; Gesundung des Geistes ; Gegenseitiges Verstehen

