
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 7-8

Artikel: Die Frucht des Geistes

Autor: Rasker, Albert J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frucht des Geistes

Die Frucht des Geistes aber ist Liebe,
Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit,
Gütigkeit, Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit.

Paulus, in Galater 5, 22.

Wir leben jetzt in der zweiten Hälfte des Kirchenjahres. Mit Pfingsten

wurde die Reihe der großen christlichen Festtage abgeschlossen;
jetzt hat die festlose Hälfte des Jahres angefangen, in der wir die Sonntage

einfach numerieren, vom ersten bis zum sechsundzwanzigsten nach
Trinitatis. Es scheint darin auf den ersten Blick eine gewisse Armut zu
liegen; ist es nicht eine einförmige, wenig inspirierende Sache? Man
kann es aber auch umkehren und sagen : Jetzt kommt es gerade darauf
an In der ersten Hälfte des Jahres gedenken wir der großen Taten Gottes

— jetzt bedenken wir, wie das alles in unserm Leben Gestalt bekommen

soll. Die Zeit des Heiligen Geistes ist die Zeit unserer Berufung.
Der Geist, der es aus Christus nimmt (Joh. 16, 15), kommt zu uns und
will in unserm Leben fruchtbar werden. Alles das, wovon wir in der
Periode der großen Festtage gehört und gesungen haben : die Menschlichkeit

Gottes in der Inkarnation, das Leiden Gottes im Leben und
Sterben Jesu, der Sieg Gottes in der Auferstehung und die Predigt vom
gekommenen Gottesreich — das alles will jetzt in unserm Leben Realität

werden — und darum ist es Gott ja eigentlich zu tun.
Wir machen dazu einige Beobachtungen. Zunächst diese: Es geht

dem Qeist in seinem Wirken um gewöhnliche alltägliche Menschlichkeit.

Es ist wichtig, das gut zu bedenken. Das Leben aus dem Geist ist
nicht ein übernatürliches, aber es ist die Voraussetzung der Möglichkeit
des natürlichen Lebens. Der Geist ist in seinem schöpferischen Handeln
Ordner des Chaos, wie es in 1. Mose 1 schon zu lesen ist. Das bleibt er,
wenn er in der neuen Schöpfung das Werk Christi an Menschen zum
Vollzug bringt. Auch dann ist er in unserm Leben Ordner des Chaos.
Er ist es, der alles, was bei uns, so wie unsere Natur durch die Sünde
nun einmal geworden ist, in rechte Bahnen leitet.

Darum ist es auch eine chaotische Sache, was Paulus alles in den
Versen 19—21 als «Werke des Fleisches», das ist des natürlichen
Menschen, so wie er nun einmal ist, aufzählt. Es braust da ein wildes Toben
aus den Abgründen unserer Seele («Fleisch» ist hier durchaus nicht nur
eine körperliche oder zum Beispiel sexuelle, sondern ebensosehr eine
psychische, ja sogar «geistige» Angelegenheit!). Es ist da wie bei dem
Mann, der zu Jesus kam und sagte : «Mein Name ist Legion, denn wir
sind viele» (Markus 5, 9). Es ist in diesem Chaos, daß der Geist
Ordnung schafft. Es ist dieselbe Ordnung, die Jesus schuf — der Geist
nimmt es ja aus dem Seinigen —, und dann entsteht Einheit,
Zusammenhang, Festigkeit, Charakter. Das ist kein Werk menschlichen
Vorhabens oder menschlicher Anstrengung, sondern es wird geschenkt und

193



empfangen als Frucht, als eine einzige Frucht in mancherlei Gestalt:
Liebe und Friede statt Feindschaft und Zorn, Freude und Langmut
statt Streit und Eifersucht, Treue statt Parteiungen, Enthaltsamkeit
(Selbstbeherrschung sagt die holländische Übersetzung mit Recht)
statt ein Getriebenwerden von allerlei Ängsten und Begierden.

So liegt der Friede Gottes mit stillem Leuchten über der erneuerten
Kreatur. «Ist so jemand in Christus, so ist er ein neues Geschöpf. Das
alte ist vergangen, siehe es ist neu geworden» (2. Kor. 5, 17). Da findet
eine Wiederherstellung wahrer Menschlichkeit statt, Rückkehr zu der
Lebensform, die Gott für uns gewollt hat. Darum sieht hier alles auch
so gewöhnlich aus in dieser Aufzählung, so daß man geneigt ist zu
fragen: «Ist das nun alles? So leben kann jedermann ja wohl, wenn er nur
will.» Aber das ist es nun gerade: unsere Erfahrung lehrt uns, daß es
nicht gelingt, daß wir vor diesem Spiegel nur sehen, wie wir gerne sein
möchten, aber nicht sind.

Dies soll nachdrücklich bedacht werden entgegen der Auffassung,
daß wir mit dem gewöhnlichen Leben selber wohl zurecht kommen
können, daß es aber im Dienst Gottes um etwas Außergewöhnliches,
übernatürliches gehen soll. Es gibt so eine Christlichkeit — in beiden
Konfessionen kommt sie vor, aber für den Katholizismus gehört sie zum
festen Schema —, die meint, daß es Gott vor allem darum zu tun sei,
daß wir wenigstens dann und wann, und einige dauernd, eine Etage
höher leben als die andern, in einer besonderen Heiligkeit und guten
Werken, auf dieser Erde, die vergeht, also schon himmlisch seien. Das
stammt aber aus einer falschen Deutung, aus einem — meinetwegen
hellenisierenden oder philosophischen—Mißverständnis der biblischen
Botschaft, aus einem Mißachten der alttestamentlichen Voraussetzungen

des Evangeliums. Die Bibel ist der Erde viel treuer, als solche
übernatürliche Frömmigkeit es meint.

Gott schafft aus dem Chaos die Voraussetzungen zur Wiederherstellung

wahrer Menschlichkeit auf dieser Erde und macht das gewöhnliche

Menschenleben endlich wieder der Mühe wert. Man lese nur noch
einmal unsern Text und wende alles, was da steht, an auf: unsere
tägliche Arbeit, unser Studium, unsern Verkehr mit Kollegen und
Konkurrenten; auf Ehe und Freundschaft, auf die Ordnungen der Gesellschaft

und sogar auf die internationale Politik!
Es ist heutzutage ziemlich viel Gerede von einem Gegensatz

zwischen Evangelium und Humanismus. Es sei davon jetzt allein dieses

gesagt: Humanität ohne das Evangelium wird zum Fleisch nach Vers
19—21. Das Evangelium weist den Weg zur wahren Humanität.

Unsere zweite Bemerkung ist dann : Es kann demnach geschehen,
daß der Qeist einen Menschen zu etwas ganz Besonderem führt. Wenn
wir nicht mit einem gewissen «geistigen» Stolz aus dem gewöhnlichen
Leben fliehen, sondern uns vom Geist Gottes sozusagen wieder recht
auf die Füße stellen lassen, kann es geschehen, daß das Allergewöhn-
lichste etwas ganz Besonderes wird. Das ist so, weil er uns mit Jesus

194



verbindet, nämlich mit der Demut Gottes (der Krippe), mit der leidenden,

versöhnenden Liebe Gottes (dem Kreuz), mit dem Sieg Gottes (der
Auferstehung) — weil dies alles in unserm Leben Gestalt gewinnen
darf. Das ist viel mehr und viel schwerer, bei Menschen viel unmöglicher

als übernatürliche Frömmigkeit, das kann nie Werk des
Menschen, sondern nur Frucht des Geistes sein. Es findet auch meistens im
Verborgenen statt — es ist zwar sichtbar und erfahrbar, aber man kann
es nicht genau abgrenzen, es ist ja immer auch Menschenwerk, auch
Fleisch; Werk des Geistes kommt nicht in Reinkultur vor — aber in
dieser verborgenen Sichtbarkeit oder sichtbaren Verborgenheit ist es
voller Wegweisung und voller Verheißung.

Ich denke an den «Durchkreuzten Haß» — nach dem Titel des
Probst Grüber gewidmeten Buches. War das nicht Zeugnis von der
Frucht des Geistes — als es Grüber gegeben war (er wird sich selbst
deshalb nicht rühmen, sondern Gott deswegen preisen), in der Hitlerzeit

den Haß gegen die Juden zu durchkreuzen und alles daran zu
setzen, um wenigstens einige zu retten? Und war das nicht Frucht des
Geistes, als er in den Jahren nach dem Krieg immer wieder versuchte,
den Haß vieler Christen gegen den Kommunismus und das tiefe
Mißtrauen des Kommunismus gegen die Kirche zu durchkreuzen, quer
durch alle heillosen Selbstverständlichkeiten in der westlichen und in
der östlichen Politik und Propaganda wenigstens ein Zeugnis davon
zu geben, daß Menschlichkeit nur als Mitmenschlichkeit, Existenz nur
als Koexistenz und Proexistenz möglich ist nach dem Willen und den
Verheißungen Gottes?

Ja, es ist merkwürdig, daß wir so etwas als etwas ganz Besonderes
erfahren müssen, weil gerade Haß und Mißtrauen, Hochmut und
Feindseligkeit unser Leben, unser alltägliches Leben einigermaßen, unser
politisches Leben durchgängig bestimmen. Es ist zwar viel Gerede von
Frieden in der Welt, aber wenig Mut zum Frieden, weil das Chaos, die
Finsternis, das «Fleisch» unser Verhalten beherrschen. Weil nicht
Bereitschaft zur Versöhnung, zum Opfer, kurz zum andern hin, uns leitet,
sondern Unversöhnlichkeit, Begierde, Egoismus. Und das kann alles
mit übernatürlicher Frömmigkeit sehr gut zusammengehen.

Die Frage ist deshalb : Wie finden wir den ganz gewöhnlichen, aber
zugleich ganz besondern, verborgenen Weg aus der Unmenschlichkeit
zur wahren Menschlichkeit zurück? Es ist ja die Frage, die die Religiös-
Sozialen sowie alle Pazifisten und praktischen Idealisten in der ganzen
Welt bewegt. Machen wir vielleicht unsern Sozialismus, unsern
Pazifismus, unsern Idealismus zu oft doch zu einer Sache, die in Menschenhände

gelegt werden kann, zu der wir unsere Mitmenschen sozusagen
gesetzlich aufrufen wollen? überfordern wir sie nicht mit diesem Aufruf?

Kann der Mensch, der nun einmal «Fleisch» ist, einem solchen
Aufruf Folge leisten? Sind da nicht zu viele Gegenkräfte im Spiel? Ganz
besonders auch jene allergefährlichste Gegenkraft, welche uns doch
wieder in raffinierter Weise zu Pharisäern macht, weil sie unsern Idea-

195



lismus in Hochmut, unsern Pazifismus in Rechthaberei, unsern Sozialismus

in Selbstzufriedenheit verwandelt? Und dann ist das ganze Chaos
schon wieder da

Wir leben aber in der Zeit nach Pfingsten. Wir leben nicht unter
dem Gesetz menschlichen guten oder bösen Willens, sondern unter
dem guten Willen Gottes über uns. Gegen die Werke des Fleisches steht
die Trucbt des Geistes. Da geht es «von selbst», so wie der Landmann
selber nicht weiß wie (Markus 4, 27). Das macht uns bescheiden, aber
zugleich voller Hoffnung und guten Mutes.

Wir wollen dann nicht immer bereit sein, der bösen Welt, den
Unbelehrbaren in unserer eigenen Umgebung eine bessere Lektion zu
erteilen. Wie sollte man imstande sein, zu hören? Vielmehr wollen wir
beten, daß der Geist auf uns komme und uns im kleinen wie im großen
zu einer wahren Menschlichkeit führe, so daß die um uns herum es
sehen und sich verwundern (Apg. 2, 42). Das ist die einzige, aber
dann auch verheißungsreiche Weise, in der diejenigen, die Christus
Jesus angehören, der Welt zum Segen sein können. Alles, was wir weiter

tun können, warnend protestieren oder prophetisch wegweisen,
kann nur von dieser Voraussetzung her Sinn haben, aber dann auch hie
und da offene Ohren finden. Albert J. Rasker

Der Ehrenplatz des Feldpredigers

Daß eine Armee Feldprediger haben muß, darüber ist sich bei uns
Kirche und Staat einig. Die Kirche ehrt den Staat, der «das Schwert
nicht umsonst trägt» (Rom. 13, 4), als Gottes Diener; sie anerkennt, ja
unterstützt seine militärische Gewalt, ohne welche keine Landesverteidigung

möglich wäre, und darum kann sie die diensttuenden Soldaten
nicht aus ihrer seelsorgerlichen Betreuung entlassen, vielmehr weiß sie
sich gerade dem opferbereiten Wehrstand gegenüber verpflichtet, die
militärische Verteidigung des Vaterlandes auch moralisch und geistig
zu untermauern. Der Staat seinerseits nimmt diese waffenbrüderliche
Partnerschaft der Kirche dankbar entgegen und belohnt sie damit, daß
er dem Vertreter der Kirche innerhalb der Armee einen Ehrenplatz
einräumt. Der katholische oder protestantische Feldprediger braucht nicht
eine langwierige Offiziersschule zu absolvieren, vielmehr wird er,
bestandene Rekrutenschule vorausgesetzt, nach einem kurzen
Einführungskurs direkt zum Hauptmann befördert. Es handelt sich hier um
einen recht deutlichen Kniefall des Staates vor der Kirche, und die
Kirche sieht darin den Beweis des ihr vom Staate bezeugten Wohlwollens.

Wie töricht wäre es, wenn die Kirche die Freiheit des ihr gewährten
Raumes in der Dienststellung des Evangeliums aus irgendwelchen Gründen

ausschlüge, statt sie voll und ganz auszunützen Gerade der Feld-

196


	Die Frucht des Geistes

