Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 7-8

Artikel: Die Frucht des Geistes

Autor: Rasker, Albert J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140688

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frucht des Geistes

Die Frucht des Geistes aber ist Liebe,

Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit,

Giitigkeit, Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit.
Paulus, in Galater 5, 22.

Wir leben jetzt in der zweiten Hilfte des Kirchenjahres. Mit Pfing-
sten wurde die Reihe der grofien christlichen Festtage abgeschlossen;
jetzt hat die festlose Hilfte des Jahres angefangen, in der wir die Sonn-
tage einfach numerieren, vom ersten bis zum sechsundzwanzigsten nach
Trinitatis. Es scheint darin auf den ersten Blick eine gewisse Armut zu
liegen; ist es nicht eine einférmige, wenig inspirierende Sache? Man
kann es aber auch umkehren und sagen: Jetzt kommt es gerade darauf
an! In der ersten Hilfte des Jahres gedenken wir der groflen Taten Got-
tes — jetzt bedenken wir, wie das alles in unserm Leben Gestalt bekom-
men soll. Die Zeit des Heiligen Geistes ist die Zeit unserer Berufung.
Der Geist, der es aus Christus nimmt (Joh. 16, 15), kommt zu uns und
will in unserm Leben fruchtbar werden. Alles das, wovon wir in der
Periode der groflen Festtage gehort und gesungen haben: die Mensch-
lichkeit Gottes in der Inkarnation, das Leiden Gottes im Leben und
Sterben Jesu, der Sieg Gottes in der Auferstehung und die Predigt vom
gekommenen Gottesreich — das alles will jetzt in unserm Leben Reali-
tit werden — und darum ist es Gott ja eigentlich zu tun.

Wir machen dazu einige Beobachtungen. Zunichst diese: Es gebt
dem Geist in seinem Wirken um gewdhnliche alltdgliche Menschlich-
keit. Es ist wichtig, das gut zu bedenken. Das Leben aus dem Geist ist
nicht ein tibernatiirliches, aber es ist die Voraussetzung der Moglichkeit
des natiirlichen Lebens. Der Geist ist in seinem schopferischen Handeln
Ordner des Chaos, wie es in 1. Mose 1 schon zu lesen ist. Das bleibt er,
wenn er in der neuen Schépfung das Werk Christi an Menschen zum
Vollzug bringt. Auch dann ist er in unserm Leben Ordner des Chaos.
Er ist es, der alles, was bei uns, so wie unsere Natur durch die Siinde
nun einmal geworden ist, in rechte Bahnen leitet. .

Darum ist es auch eine chaotische Sache, was Paulus alles in den
Versen 19—21 als «Werke des Fleisches», das ist des natiirlichen Men-
schen, so wie er nun einmal ist, aufzihlt. Es braust da ein wildes Toben
aus den Abgriinden unserer Seele («Fleisch» ist hier durchaus nicht nur
eine korperliche oder zum Beispiel sexuelle, sondern ebensosehr eine
psychische, ja sogar «geistige» Angelegenheit!). Es ist da wie bei dem
Mann, der zu Jesus kam und sagte: «Mein Name ist Legion, denn wir
sind viele» (Markus 5, 9). Es ist in diesem Chaos, daf} der Geist Ord-
nung schafft. Es ist dieselbe Ordnung, die Jesus schuf — der Geist
nimmt es ja aus dem Seinigen! —, und dann entsteht Einheit, Zusam-
menhang, Festigkeit, Charakter. Das ist kein Werk menschlichen Vor-
habens oder menschlicher Anstrengung, sondern es wird geschenkt und

193



empfangen als Frucht, als eine einzige Frucht in mancherlei Gestalt:
Liebe und Friede statt Feindschaft und Zorn, Freude und Langmut
statt Streit und Eifersucht, Treue statt Parteiungen, Enthaltsamkeit
(Selbstbeherrschung sagt die hollindische Ubersetzung mit Recht)
statt ein Getriebenwerden von allerlei Angsten und Begierden.

So liegt der Friede Gottes mit stillem Leuchten iiber der erneuerten
Kreatur. «Ist so jemand in Christus, so ist er ein neues Geschépf. Das
alte ist vergangen, siche es ist neu geworden» (2. Kor. 5, 17). Da findet
eine Wiederherstellung wahrer Menschlichkeit statt, Riickkehr zu der
Lebensform, die Gott fiir uns gewollt hat. Darum sieht hier alles auch
so gewdhnlich aus in dieser Aufzihlung, so daf3 man geneigt ist zu fra-
gen: «Ist das nun alles? So leben kann jedermann ja wohl, wenn er nur
will.» Aber das ist es nun gerade: unsere Erfahrung lehrt uns, daf} es
nicht gelingt, daf} wir vor diesem Spiegel nur sehen, wie wir gerne sein
mochten, aber nicht sind.

Dies soll nachdriicklich bedacht werden entgegen der Auffassung,
daf} wir mit dem gewohnlichen Leben selber wohl zurecht kommen
konnen, daf} es aber im Dienst Gottes um etwas Auflergewohnliches,
Ubernatiirliches gehen soll. Es gibt so eine Christlichkeit — in beiden
Konfessionen kommt sie vor, aber fiir den Katholizismus gehért sie zum
festen Schema —, die meint, daf} es Gott vor allem darum zu tun sei,
daf} wir wenigstens dann und wann, und einige dauernd, eine Etage
hoher leben als die andern, in einer besonderen Heiligkeit und guten
Werken, auf dieser Erde, die vergeht, also schon himmlisch seien. Das
stammt aber aus einer falschen Deutung, aus einem — meinetwegen
hellenisierenden oder philosophischen — Mif3verstindnis der biblischen
Botschaft, aus einem Miflachten der alttestamentlichen Voraussetzun-
gen des Evangeliums. Die Bibel ist der Erde viel treuer, als solche iiber-
natiirliche Frommigkeit es meint. -

Gott schafft aus dem Chaos die Voraussetzungen zur Wiederher-
stellung wahrer Menschlichkeit auf dieser Erde und macht das gewshn-
liche Menschenleben endlich wieder der Miithe wert. Man lese nur noch
einmal unsern Text und wende alles, was da steht, an auf: unsere tig-
liche Arbeit, unser Studium, unsern Verkehr mit Kollegen und Kon-
kurrenten; auf Ehe und Freundschaft, auf die Ordnungen der Gesell-
schaft und sogar auf die internationale Politik!

Es ist heutzutage ziemlich viel Gerede von einem Gegensatz zwi-
schen Evangelium und Humanismus. Es sei davon jetzt allein dieses
gesagt: Humanitit ohne das Evangelium wird zum Fleisch nach Vers
19—21. Das Evangelium weist den Weg zur wahren Humanitit.

Unsere zweite Bemerkung ist dann: Es kann demnach gescheben,
daf} der Geist einen Menschen zu etwas ganz Besonderem fiihrt. Wenn
wir nicht mit einem gewissen «geistigen» Stolz aus dem gewdhnlichen
Leben fliechen, sondern uns vom Geist Gottes sozusagen wieder recht
auf die Fiifle stellen lassen, kann es geschehen, daf} das Allergewshn-
lichste etwas ganz Besonderes wird. Das ist so, weil er uns mit Jesus

194



verbindet, nimlich mit der Demut Gottes (der Krippe), mit der leiden-
den, verséhnenden Liebe Gottes (dem Kreuz), mit dem Sieg Gottes (der
Auferstehung) — weil dies alles in unserm Leben Gestalt gewinnen
darf. Das ist viel mehr und viel schwerer, bei Menschen viel unmég-
licher als tibernatiirliche Frommigkeit, das kann nie Werk des Men-
schen, sondern nur Frucht des Geistes sein. Es findet auch meistens im
Verborgenen statt — es ist zwar sichtbar und erfahrbar, aber man kann
es nicht genau abgrenzen, es ist ja immer auch Menschenwerk, auch
Fleisch; Werk des Geistes kommt nicht in Reinkultur vor — aber in
dieser verborgenen Sichtbarkeit oder sichtbaren Verborgenheit ist es
voller Wegweisung und voller Verheiflung.

Ich denke an den «Durchkreuzten Hafl» — nach dem Titel des
Probst Griiber gewidmeten Buches. War das nicht Zeugnis von der
Frucht des Geistes — als es Griiber gegeben war (er wird sich selbst
deshalb nicht rithmen, sondern Gott deswegen preisen), in der Hitler-
zeit den Haf} gegen die Juden zu durchkreuzen und alles daran zu set-
zen, um wenigstens einige zu retten? Und war das nicht Frucht des
Geistes, als er in den Jahren nach dem Krieg immer wieder versuchte,
den Haf} vieler Christen gegen den Kommunismus und das tiefe Mif3-
trauen des Kommunismus gegen die Kirche zu durchkreuzen, quer
durch alle heillosen Selbstverstindlichkeiten in der westlichen und in
der ostlichen Politik und Propaganda wenigstens ein Zeugnis davon
zu geben, dafl Menschlichkeit nur als Mitmenschlichkeit, Existenz nur
als Koexistenz und Proexistenz moglich ist nach dem Willen und den
Verheiflungen Gottes?

Ja, es ist merkwiirdig, daf8 wir so etwas als etwas ganz Besonderes
erfahren miissen, weil gerade Haf und Mif3trauen, Hochmut und Feind-
seligkeit unser Leben, unser alltigliches Leben einigermafien, unser
politisches Leben durchgingig bestimmen. Es ist zwar viel Gerede von
Frieden in der Welt, aber wenig Mut zum Frieden, weil das Chaos, die
Finsternis, das «Fleisch» unser Verhalten beherrschen. Weil nicht Be-
reitschaft zur Versshnung, zum Opfer, kurz zum andern hin, uns leitet,
sondern Unversohnlichkeit, Begierde, Egoismus. Und das kann alles
mit tibernatiirlicher Frommigkeit sehr gut zusammengehen.

Die Frage ist deshalb: Wie finden wir den ganz gewdhnlichen, aber
zugleich ganz besondern, verborgenen Weg aus der Unmenschlichkeit
zur wahren Menschlichkeit zurtick? Es ist ja die Frage, die die Religios-
Sozialen sowie alle Pazifisten und praktischen Idealisten in der ganzen
Welt bewegt. Machen wir vielleicht unsern Sozialismus, unsern Pazi-
fismus, unsern Idealismus zu oft doch zu einer Sache, die in Menschen-
hénde gelegt werden kann, zu der wir unsere Mitmenschen sozusagen
gesetzlich aufrufen wollen? Uberfordern wir sie nicht mit diesem Auf-
ruf? Kann der Mensch, der nun einmal «Fleisch» ist, einem solchen
Aufruf Folge leisten? Sind da nicht zu viele Gegenkrifte im Spiel? Ganz
besonders auch jene allergefdhrlichste Gegenkraft, welche uns doch
wieder in raffinierter Weise zu Pharisdern macht, weil sie unsern Idea-

195



lismus in Hochmut, unsern Pazifismus in Rechthaberei, unsern Sozialis-
mus in Selbstzufriedenheit verwandelt? Und dann ist das ganze Chaos
schon wieder da! ‘

Wir leben aber in der Zeit nach Pfingsten. Wir leben nicht unter
‘dem Gesetz menschlichen guten oder bésen Willens, sondern unter
dem guten Willen Gottes iiber uns. Gegen die Werke des Fleisches steht
die Frucht des Geistes. Da geht es «von selbst», so wie der Landmann
selber nicht weif} wie (Markus 4, 27). Das macht uns bescheiden, aber
zugleich voller Hoffnung und guten Mutes. ,

Wir wollen dann nicht immer bereit sein, der bésen Welt, den Un-
belehrbaren in unserer eigenen Umgebung eine bessere Lektion zu er-
teilen. Wie sollte man imstande sein, zu héren? Vielmehr wollen wir
beten, dafy der Geist auf uns komme und uns im kleinen wie im groflen
zu einer wahren Menschlichkeit fithre, so dafl die um uns herum es
sehen und sich verwundern (Apg. 2, 42). Das ist die einzige, aber
dann auch verheiflungsreiche Weise, in der diejenigen, die Christus
Jesus angehéren, der Welt zum Segen sein konnen. Alles, was wir wei-
ter tun konnen, warnend protestieren oder prophetisch wegweisen,
kann nur von dieser Voraussetzung her Sinn haben, aber dann auch hie

und da offene Ohren finden. Albert ]. Rasker

Der Ehrenplatz des Feldpredigers

Daf} eine Armee Feldprediger haben muf}, dariiber ist sich bei uns
Kirche und Staat einig. Die Kirche ehrt den Staat, der «das Schwert
nicht umsonst tragt» (Rém. 13, 4), als Gottes Diener; sie anerkennt, ja
unterstiitzt seine militarische Gewalt, ohne welche keine Landesvertei-
digung moglich wire, und darum kann sie die diensttuenden Soldaten
nicht aus ihrer seelsorgerlichen Betreuung entlassen, vielmehr weif} sie
sich gerade dem opferbereiten Wehrstand gegeniiber verpflichtet, die
militirische Verteidigung des Vaterlandes auch moralisch und geistig
zu untermauern. Der Staat seinerseits nimmt diese waffenbriiderliche
Partnerschaft der Kirche dankbar entgegen und belohnt sie damit, daf}
er dem Vertreter der Kirche innerhalb der Armee einen Ebrenplatz ein-
raumt. Der katholische oder protestantische Feldprediger braucht nicht
eine langwierige Offiziersschule zu absolvieren, vielmehr wird er, be-
standene Rekrutenschule vorausgesetzt, nach einem kurzen Einfiih-
rungskurs direkt zum Hauptmann beférdert. Es handelt sich hier um
einen recht deutlichen Kniefall des Staates vor der Kirche, und die
%(irche sieht darin den Beweis des ihr vom Staate bezeugten Wohlwol-
ens.

Wie toricht wire es, wenn die Kirche die Freiheit des ihr gewéhrten
Raumes in der Dienststellung des Evangeliums aus irgendwelchen Griin-
den ausschliige, statt sie voll und ganz auszuniitzen! Gerade der Feld-

196



	Die Frucht des Geistes

