Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 5

Artikel: Von der Ubung der Gewaltlosigkeit
Autor: Bahr, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Der Herr ist der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist

die Freiheit!» Ludwig Rodenberg

Von der Ubung der Gewaltlosigkeit

«Was bedeutet denn die Entdeckung der Gewaltlosigkeit? Und
was gibt es Neues in ihr?», fragte mich mit einer gewissen Gereiztheit
in der Stimme ein Mann, ernster und tiberzeugter Christ. «Was hat er
uns eigentlich zu lehren, dieser Hindu? Wir haben doch das Evange-
lium.» Ich fragte: «Was liest man denn eigentlich im Evangelium tiber
die Gewaltlosigkeit?»

«Schligt man Dich auf die rechte Wange, so halte auch die linke
hin. Fordert man von Dir den Mantel — so gib auch Dein Kleid.»

«Ja, Sie haben es gut gelesen und recht gesagt. Fine Frage bitte:
Haben Sie das jemals getan?» Uberrascht zogerte mein Gesprichs-
partner, um dann zuzugeben: «Nein, niemals.»

«Sie sind aber Christ und sie haben wohl immer unter Christen-
menschen gelebt. Haben Sie jemals solches gesehen?»

«Nein — niemals.»

«Warum?»

Aber da er nicht antwortete, antwortete ich fiir ihn: «Nun, weil
das unmoglich ist, unsinnig, das ist doch — wie sagt man: ehren-
rithrig, lacherlich.»

Ergabeszu...

Und so ist es heute. Das ist unser Glaube, der Berge versetzen
kénnte. So hat Christus also unmégliche, licherliche und ehrenrithrige
Dinge gelehrt.

Dieser Hindu aber, nachdem er die gleichen Worte gelesen hatte,
schlof} daraus: Handeln wir danach. Und er befreite sein Volk — eine
leuchtende Tat vor den Augen der erstaunten Welt.

Wer aber waren eigentlich die Feinde und Verfolger, die Gandhi
vor sich fand? Die Christen. Er aber hatte gelernt und gelesen, daf}
man seine Feinde lieben solle. Was also blieb ihm anderes iibrig, als
seine Feinde zu bekehren! Zum Hinduismus? Nein, sondern sie zu
bekehren und hinzufithren zu ihrer eigenen, christlichen Religion.

Die Gewaltlosigkeit hat, wie wir schon erklirten, ihre geistige und
geistliche Grundlage im Evangelium. Sie ist aber keine geistige An-
schauung, sondern eine Methode, um die Probleme dieser Welt zu
losen, und kann von auflerordentlicher Durchschlagskraft sein, sofern
sich wesentliche Teile der 6ffentlichen Meinung ihr anschliefien, wie
es das Werk Gandhis und seiner Nachfolger (Vinoba-Dolci) zeigt.

Die Gewaltlosigkeit ist weder eine Taktik noch eine Technik,

131



sondern eine Verhaltungsweise, die aus einer Seinsart entspringt. Daf}
wir aus diesem erhaltenen, gesuchten, gewonnenen «Sein» eine Me-
thodik, das heif3t eine Form klaren, eindeutigen Verhaltens ableiten
kénnen, wollen wir anerkennen.

Sprechen wir nicht zuviel von der Menschheit und denken zu
wenig an den Menschen, unsern Nichsten, an denjenigen, der sich
gerade an unserer Seite befindet, mit dem wir zu tun haben?

Wenn wir uns in unserm Zimmer befinden, das Kinn in die Hand
gestiitzt und uns fragen, ob die Gewaltlosigkeit, die so wirksam gegen
die Englinder in Indien war, auch den Russen gegeniiber anzuwen-
den ist, dann antworten wir, daf§ wir iiber die Gewaltlosigkeit nichts
Wesentliches und Endgiiltiges erfahren, indem wir tber sie in der
Einsamkeit nachdenken, Biicher dariiber lesen und Vortrige anhéren.

Wir erkennen sie erst an dem Tag, wo wir ein Problem gelost
haben, das uns anging, so klein es auch sein mag. An diesem Tag ha-
ben wir einen groflen Schritt hin zur Wahrheit getan.

Und da die Gewaltlosigkeit die einzige Moglichkeit ist, Konflikte
sauber zu losen, so konnen wir morgen, ja heute damit beginnen.

Wer von uns hat keine Unstimmigkeit oder gar einen Streit mit
Eltern, Kindern, Mann oder Frau, Vorgesetzten .und Kollegen? Das
ist nun der Augenblick ,wo wir uns zu fragen haben: Schreien, weinen
oder drohen wir? Gehen wir vor den Richter? Oder fangen wir an,
den neuen Weg zu gehen? Und es ist ratsam, mit den Freunden zu
beginnen, bevor wir einem Gegner und Feind begegnen. Bevor wir
‘unsern Feind lieben, das heif$t ihm die Gewaltlosigkeit entgegenhalten,
la3t uns lernen, den Freund mit diesen Mitteln zu bekiampfen; denn
auch mit Freunden und Nichsten kann es Konflikte geben.

Es ist erforderlich, sich auf die Gewaltlosigkeit vorzubereiten.
Jeder weif, daf} Jahre fiir die Vorbereitung eines Krieges und die Aus-
bildung der Soldaten und Techniker erforderlich sind. Die Vorberei-
tung auf die Gewaltlosigkeit ist eine doppelte Arbeit, denn es ist nicht
nur erforderlich, uns von den alten Gewohnheiten loszumachen son-
dern vor allem die neuen zu lernen und in uns wirksam zu machen.
Und die Loslésung von den alten Gewohnheiten, die uns tiglich um-
geben, die in uns leben, in denen wir erzogen wurden, ist ein schweres
Unterfangen. Fiir die Vorbereitung zu einer gewaltlosen Haltung miis-
sen wir uns tiben, Tag um Tag, nachhaltig, ohne Miihe zu scheuen.

1. Im personlichen Bereich haben wir uns zu iiben, um zur Kennt-
nis und Beherrschung unser selbst, zu geistiger Konzentration, zur
Kontrolle unserer Sinne und Gefithle zu gelangen. Kérperliches Trai-
ning und eine entsprechende Lebensregel sind unumgénglich fiir einen
Gewaltlosen, der Opfer, Entsagung, korperliches Leid, matene]le Ar-
mut zu ertragen haben wird.

132



Die Gewaltlosigkeit ist eine der tiefsten und feinsten seelischen
Eigenschaften, sie entwickelt sich aber nur in der Praxis. Wir sagten
schon, daf3 wir mit den einfachsten Begebenheiten anzufangen haben,
mit Menschen, die wir lieben. Bevor wir unsere Feinde lieben, lernen
wir, unsere Freunde zu bekidmpfen. Laf3t uns geduldig und ruhig sein,
aber auch stark und unnachgiebig. Laf3t uns nichts verbergen und
keine Umwege gehen. Und wenn es not tut, fasten wir. (Auf die Frage
des Fastens kommen wir noch zuriick.)

Es ist ferner erforderlich, daf3 das Recht, fir das der Gewaltlose
sich einsetzt, klar und augenscheinlich sei. Handelt es sich um eine
llusion oder Anmaflung, so wird seine Anstrengung, wie grof3 auch
sein Mut sei, erfolglos bleiben.

Es geniigt ferner nicht, daf} die Beweggriinde gut sind, es muf} der
Gewaltlose sauber genug sein, um diese Beweggriinde zur Geltung zu
bringen. Wenn er eigene Verfehlungen versteckt, seine Absichten ver-
heimlicht, wenn er sich briistet oder sogar unehrlich ist, so ist jede
Aussicht auf Erfolg verloren.

Folgende Prinzipien des gewaltlosen Kampfes seien noch beson-
ders hervorgehoben:

Wir nehmen immer an, dafd der Gegner guten Glaubens ist.
Wir verweigern uns jeder Unwahrheit.

Bevor wir den Gegner anklagen, erkennen wir vor uns selbst die
eigenen Irrtiimer, Unvollkommenheiten.

Wir tun selbst den ersten Schritt, wenn es sich darum handelt,
einen MifSbrauch abzustellen, einen Kampf aufzugeben (der Gewalt-
lose unterliegt wie jeder Mensch dem Irrtum).

Wir verweigern niemals das Gesprich. ,
Wir hiiten uns ganz besonders davor, anzunehmen, daf$ die Ver-

folgung eines Zieles, selbst eines gerechten, die Verwendung von Mit-
teln erlaubt, die schlecht sind.

Wir wissen, daf3 derjenige, der mehr in der Gewaltlosigkeit lebt
als ich, nicht versuchen wird, mich zu erniedrigen oder zu vernichten.
Er will mein Herz verindern, und wenn es ihm gelingt, so ist sein
Erfolg auch der meinige. Auf dem Gebiet der Gewaltlosigkeit ist der
Sieg des Einen auch der Sieg des Andern, denn die Kéimpfe der Ge-
waltlosigkeit werden nicht auf den Schlachtfeldern, sondern in den
Herzen ausgefochten.

Der Gewaltlose nimmt an, dafl der Staat seine Autoritit auf die
Verteidigung des Rechts, die Achtung des Menschen und den Schutz
der Schwachen griindet. Mifachtet jedoch der Staat diese Aufgaben,
dann wird seine Autoritit rechtlos, und der Widerstand gegen diese
Autoritit ist nicht nur legitim, sondern wird eine Pflicht. Der gewalt-

133



lose Widerstand stiitzt sich zuerst und vornehmlich auf dauernde
Suche nach der Wahrheit und die Verbreitung dieser Wahrheit.

Das heifdt: dem Staat Gehorsam und Treue zu leisten, solange
seine Autoritit gegriindet ist auf die Macht, die von Gott kommt, die
tiber die Menschen zu ihrem Wohlergehen gesetzt wurde. Kommt
aber aus dieser Macht das Bose, so ist die Pflicht geboten, dem zu
widerstehen, im gewaltlosen Kampf zu widerstehen.

Die Formen dieses Widerstandes sind:

1. Passiver Widerstand

2. Aktiver Widerstand (ziviler Widerstand)

3. Offentliches Fasten

Fir diesen Widerstand gelten einige Grundregeln, deren Einhal-
tung unbedingt erforderlich ist.

Der Widerstand hat in den genauen Grenzen dessen zu bleiben,
was als Ziel gesetzt wurde.

Der Widerstand hat in peinlichster Ordnung und unter Vermei-
dung jeder Disziplinlosigkeit zu erfolgen.

hDer Widerstand geschieht offen, ohne irgend etwas zu verheim-
lichen.

Die Behorden sind im voraus in Kenntnis zu setzen iiber Ziel, Art
und Ort des Widerstandes.

Der Widerstand erfolgt ohne Prahlerei, geduldig, still, wiirdig.
Und was auch als Strafe fiir den Widerstand von seiten der Behorden
verhingt wird, sie wird aufrecht ertragen und ohne jedes Haflgefiihl.

1. Passiver Wiederstand.

Der passive Widerstand ist eine Form des gewaltlosen Kampfes,
in der eigentlich nur die Hand zuriickgezogen wird, die Mitarbeit ver-
sagt und dem Gegner die Gelegenheit gegeben wird, selbst das Ubel,
also den Grund des passiven Widerstandes, zu beheben. Das kann
sich in der Weigerung des Ankaufes von Waren ausdriicken, in der
Einstellung der Arbeit der Beamten und Angestellten der 6ffentlichen
Dienste, Zuriicksendung von Orden, Weigerung, Ehrungen anzuneh-
men, in allen Streiks, die aus Griinden politischer, wirtschaftlicher
oder sozialer Solidaritit gefithrt werden.

2. Aktiver — ziviler — Widerstand.

Reicht die Kampfform des passiven Widerstandes nicht aus, dann
setzt der aktive oder zivile Widerstand ein. Der Unterschied zum
passiven Widerstand besteht im Grad der Ernsthaftigkeit dieses Mit-
tels der Gewaltlosigkeit. Aktiver, ziviler Widerstand heifit hier nicht
nur biirgerlicher Widerstand im Gegensatz zum militirischen, son-
dern kennzeichnet vor allem — dem Wortsinn des zivil entsprechend
— einen anstindigen, gesitteten, hoflichen Widerstand.

134



Ziviler Widerstand bedeutet: dem Staat oder den von ihm erlas-
senen Gesetzen Widerstand zu leisten, sich tiber seine Gesetze hin-
wegzusetzen und sie bewuft und offen zu verletzen.

Der aktive Widerstand Gandhis begann mit dem «Salz»-Marsch.
Die Salzgewinnung war Monopol der Englinder und der Verkauf mit
hohen Steuern verbunden, so dafl nur die Reichen Salz kaufen und
genieflen konnten. Auf der widerrechtlichen Salzgewinnung standen
hohe Strafen. Gandhi — und Hunderttausende mit ihm — zogen zum
Meer, um Salz zu gewinnen, und brachen damit bewuf3t und offen die
Gesetze der Kolonialmacht. Widerstand gegen den Militardienst tiber-
all, wo die Landes- oder Staatsgesetze die Verweigerung aus Gewis-
sensgriinden ablehnen. Nichtbezahlung gewisser Steuern, bewufSter
Bannbruch, Weigerung zur Teilnahme am Luftschutzdienst als Protest
gegen jede Rustung mit Atomwaffen.

3. Offentliches Fasten.

Oft wird Fasten mit Hungerstreik gleichgesetzt. Der Unterschied
ist jedoch wesentlich. Ein Hungerstreik hat fast immer die Verteidi-
gung eines personlichen Anliegens oder Notstandes als Voraussetzung.
Ein politischer Gefangener tritt in den Hungerstreik, weil ihm das
Recht verweigert wurde, als politischer Haftling behandelt zu werden.
Er will mit dem Hungerstreik seine persénliche Lage kliren oder ver-
bessern. Wir haben vor kurzem noch in Frankreich erlebt, daf} die
Algerier in den franzosischen Gefingnissen in grofler Zahl in den
Hungerstreik traten, um ihre Anerkennung als politische Hiftlinge zu
erzwingen. Ben Bella und seine vier Freunde erklirten sich mit diesem
Hungerstreik solidarisch und «fasteten», denn es ging ihnen keines-
wegs um ihr personliches Los, sondern sie wollten durch ihr Fasten
die Forderung ihrer algerischen Kameraden unterstiitzen.

Unter Fasten verstehen wir also eine Form des gewaltlosen Wider-
standes, die ausschliefilich ein personliches, oft schweres Opfer be-
deutet mit dem Ziel, Unrecht, Gewalt, Not und Haf} zu bekiampfen.

Wir wissen wie oft Gandhi gefastet hat — einige Male bis hart an
den Tod. Die Arbeit Danilo Dolcis in Sizilien begann mit einem lin-
geren Fasten, aus Protest gegen den Tod eines Kindes, das am Hunger
gestorben war, und mit der Forderung: Ich faste, wenn es sein muf}
bis zum Tod, wenn den Menschen in Trappeto — einem armen sizi-
lianischen Fischerdorf — nicht geholfen wird. (Und es wurde ihnen
geholfen, durch die Bereitstellung von 6ffentlichen Mitteln zur Finan-
zierung gemeinniitziger Arbeiten.)

Es ist ihm sicher als Finzigem in Europa gelungen, ganze Déorfer
zum Fasten zu veranlassen, um die Abstellung eines Unrechts oder die
Losung einer lebenswichtigen Frage innerhalb der Dérfer zu erreichen.

135



Wir Christen, die wir so oft versucht sind, die Lebensweise dieser
Welt anzunehmen, sollten wir uns nicht ofter fragen, ob wir nicht
aufgerufen sind — von der Wahrheit ausgehend, die wir zu verkiin-
digen und zu leben haben —, radikale Entscheidungen zu treffen?
Haben wir nicht den Sinn fiir das Opfer verloren? Denn Opfer ist nur
dort, wo von der Substanz gegeben wird — und zwar in materieller,
physischer und geistiger Hinsicht.

Als Danilo Dolci eines Morgens in Trappeto mit 30 Lire in der
Tasche ankam, fragte man ihn, was er tun wolle. Er antwortete: «Ich
will alles tun was ich kann, um mit Euch als Euer Bruder zu leben. Ich
bin nach Trappeto gekommen, um mit den armen Leuten zu leben.»

Der Gewaltlose versucht, sich von der Lebensweise dieser Welt
loszumachen. Um 'des Geistes willen nimmt er keinen Anteil am Kampf
um Ehren, Macht, Karriere, Besitz, Reichtum und materiellen Erfolg.
Um in der Wahrheit zu leben, mutig und aufrecht zu kimpfen, die
Menschen nicht zu fiirchten und die Angst um den morgigen Tag zu
bannen, bedarf es dieser Loslésung. Die dadurch gewonnene innere
Freiheit macht den Gewaltlosen stark genug, sein Knie nicht vor den
Michtigen dieser Welt zu beugen.

Wir sagten schon, dafy der gewaltlose Kampf Erfolge von durch-
schlagender Bedeutung erzielen kann, sofern es uns gelingt, Men-
schen in ihrem Gewissen aufzuriitteln. Das heifdt also, daf§ der ge-
waltlose Kampf im Kreise Gleichgesinnter gefithrt werden muf3. Wir
alle miissen von Freunden und Kameraden gestiitzt und umgeben sein,
von Gleichgesinnten — von der Gemeinde.

Und hier sei die Frage erlaubt: Hat denn die Kirche ihre Aufgabe
nicht erfillt? .

Mit groflem Bedauern miissen wir feststellen, dafl man schlecht
auf sie hort.

Weisen nicht fast alle Strémungen abendlindischen Denkens in
eine Richtung, die 'der Kirche, der Gewaltlosigkeit, der Gemeinde Jesu
gleichgiiltig oder sogar feindlich begegnen?

Der Sinn dieser Zeilen kann nur sein, an die Reinheit der Quellen .
Zu erinnern.

Es steht geschrieben: _

«Wenn Du den Frieden in Dir machst, wird er in Deinem Hause
sein. Weenn Du den Frieden in Deinem Hause machst, wird er in
Deinem Dorfe sein. Wenn Du den Frieden in Deinem Dorfe machst,
wird er in Deiner Provinz sein. Wenn Du den Frieden in Deiner Pro-
vinz machst, wird er in Deinem Reiche sein. Und wenn der Friede in
Deinem Reiche ist, dann werden Himmel und Erde in Frieden sein.»

Otto Bahr
136



	Von der Übung der Gewaltlosigkeit

