
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 5

Artikel: Von der Übung der Gewaltlosigkeit

Autor: Bahr, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der Herr ist der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist
die Freiheit !» Ludwig Rodenberg

Von der Übung der Gewaltlosigkeit
«Was bedeutet denn die Entdeckung der Gewaltlosigkeit? Und

was gibt es Neues in ihr?», fragte mich mit einer gewissen Gereiztheit
in der Stimme ein Mann, ernster und überzeugter Christ. «Was hat er
uns eigentlich zu lehren, dieser Hindu? Wir haben doch das Evangelium.»

Ich fragte : «Was liest man denn eigentlich im Evangelium über
die Gewaltlosigkeit?»

«Schlägt man Dich auf die rechte Wange, so halte auch die linke
hin. Fordert man von Dir den Mantel — so gib auch Dein Kleid.»

«Ja, Sie haben es gut gelesen und recht gesagt. Eine Frage bitte:
Haben Sie das jemals getan?» überrascht zögerte mein Gesprächspartner,

um dann zuzugeben: «Nein, niemals.»
«Sie sind aber Christ und sie haben wohl immer unter

Christenmenschen gelebt. Haben Sie jemals solches gesehen?»
«Nein — niemals.»
«Warum?»
Aber da er nicht antwortete, antwortete ich für ihn: «Nun, weil

das unmöglich ist, unsinnig, das ist doch — wie sagt man:
ehrenrührig, lächerlich.»

Er gab es zu
Und so ist es heute. Das ist unser Glaube, der Berge versetzen

könnte. So hat Christus also unmögliche, lächerliche und ehrenrührige
Dinge gelehrt.

Dieser Hindu aber, nachdem er die gleichen Worte gelesen hatte,
schloß daraus: Handeln wir danach. Und er befreite sein Volk — eine
leuchtende Tat vor den Augen der erstaunten Welt.

Wer aber waren eigentlich die Feinde und Verfolger, die Gandhi
vor sich fand? Die Christen. Er aber hatte gelernt und gelesen, daß
man seine Feinde lieben solle. Was also blieb ihm anderes übrig, als
seine Feinde zu bekehren! Zum Hinduismus? Nein, sondern sie zu
bekehren und hinzuführen zu ihrer eigenen, christlichen Religion.

Die Gewaltlosigkeit hat, wie wir schon erklärten, ihre geistige und
geistliche Grundlage im Evangelium. Sie ist aber keine geistige
Anschauung, sondern eine Methode, um die Probleme dieser Welt zu
lösen, und kann von außerordentlicher Durchschlagskraft sein, sofern
sich wesentliche Teile der öffentlichen Meinung ihr anschließen, wie
es das Werk Gandhis und seiner Nachfolger (Vinoba-Dolci) zeigt.

Die Gewaltlosigkeit ist weder eine Taktik noch eine Technik,

131



sondern eine Verhaltungsweise, die aus einer Seinsart entspringt. Daß
wir aus diesem erhaltenen, gesuchten, gewonnenen «Sein» eine
Methodik, das heißt eine Form klaren, eindeutigen Verhaltens ableiten
können, wollen wir anerkennen.

Sprechen wir nicht zuviel von der Menschheit und denken zu
wenig an den Menschen, unsern Nächsten, an denjenigen, der sich
gerade an unserer Seite befindet, mit dem wir zu tun haben?

Wenn wir uns in unserm Zimmer befinden, das Kinn in die Hand
gestützt und uns fragen, ob die Gewaltlosigkeit, die so wirksam gegen
die Engländer in Indien war, auch den Russen gegenüber anzuwenden

ist, dann antworten wir, daß wir über die Gewaltlosigkeit nichts
Wesentliches und Endgültiges erfahren, indem wir über sie in der
Einsamkeit nachdenken, Bücher darüber lesen und Vorträge anhören.

Wir erkennen sie erst an dem Tag, wo wir ein Problem gelöst
haben, das uns anging, so klein es auch sein mag. An diesem Tag
haben wir einen großen Schritt hin zur Wahrheit getan.

Und da die Gewaltlosigkeit die einzige Möglichkeit ist, Konflikte
sauber zu lösen, so können wir morgen, ja heute damit beginnen.

Wer von uns hat keine Unstimmigkeit oder gar einen Streit mit
Eltern, Kindern, Mann oder Frau, Vorgesetzten und Kollegen? Das
ist nun der Augenblick ,wo wir uns zu fragen haben : Schreien, weinen
oder drohen wir? Gehen wir vor den Richter? Oder fangen wir an,
den neuen Weg zu gehen? Und es ist ratsam, mit den Freunden zu
beginnen, bevor wir einem Gegner und Feind begegnen. Bevor wir
unsern Feind lieben, das heißt ihm die Gewaltlosigkeit entgegenhalten,
laßt uns lernen, den Freund mit diesen Mitteln zu bekämpfen; denn
auch mit Freunden und Nächsten kann es Konflikte geben.

Es ist erforderlich, sich auf die Gewaltlosigkeit vorzubereiten.
Jeder weiß, daß Jahre für die Vorbereitung eines Krieges und die
Ausbildung der Soldaten und Techniker erforderlich sind. Die Vorbereitung

auf die Gewaltlosigkeit ist eine doppelte Arbeit, denn es ist nicht
nur erforderlich, uns von den alten Gewohnheiten loszumachen,
sondern vor allem die neuen zu lernen und in uns wirksam zu machen.
Und die Loslösung von den alten Gewohnheiten, die uns täglich
umgeben, die in uns leben, in denen wir erzogen wurden, ist ein schweres
Unterfangen. Für die Vorbereitung zu einer gewaltlosen Haltung müssen

wir uns üben, Tag um Tag, nachhaltig, ohne Mühe zu scheuen.
1. Im persönlichen Bereich haben wir uns zu üben, um zur Kenntnis

und Beherrschung unser selbst, zu geistiger Konzentration, zur
Kontrolle unserer Sinne und Gefühle zu gelangen. Körperliches Training

und eine entsprechende Lebensregel sind unumgänglich für einen
Gewaltlosen, der Opfer, Entsagung, körperliches Leid, materielle
Armut zu ertragen haben wird.

132



Die Gewaltlosigkeit ist eine der tiefsten und feinsten seelischen
Eigenschaften, sie entwickelt sich aber nur in der Praxis. Wir sagten
schon, daß wir mit den einfachsten Begebenheiten anzufangen haben,
mit Menschen, die wir lieben. Bevor wir unsere Feinde lieben, lernen
wir, unsere Freunde zu bekämpfen. Laßt uns geduldig und ruhig sein,
aber auch stark und unnachgiebig. Laßt uns nichts verbergen und
keine Umwege gehen. Und wenn es not tut, fasten wir. (Auf die Frage
des Fastens kommen wir noch zurück.)

Es ist ferner erforderlich, daß das Recht, für das der Gewaltlose
sich einsetzt, klar und augenscheinlich sei. Handelt es sich um eine
Illusion oder Anmaßung, so wird seine Anstrengung, wie groß auch
sein Mut sei, erfolglos bleiben.

Es genügt ferner nicht, daß die Beweggründe gut sind, es muß der
Gewaltlose sauber genug sein, um diese Beweggründe zur Geltung zu
bringen. Wenn er eigene Verfehlungen versteckt, seine Absichten
verheimlicht, wenn er sich brüstet oder sogar unehrlich ist, so ist jede
Aussicht auf Erfolg verloren.

Folgende Prinzipien des gewaltlosen Kampfes seien noch besonders

hervorgehoben:
Wir nehmen immer an, daß der Gegner guten Glaubens ist.
Wir verweigern uns jeder Unwahrheit.
Bevor wir den Gegner anklagen, erkennen wir vor uns selbst die

eigenen Irrtümer, Unvollkommenheiten.
Wir tun selbst den ersten Schritt, wenn es sich darum handelt,

einen Mißbrauch abzustellen, einen Kampf aufzugeben (der Gewaltlose

unterliegt wie jeder Mensch dem Irrtum).
Wir verweigern niemals das Gespräch.
Wir hüten uns ganz besonders davor, anzunehmen, daß die

Verfolgung eines Zieles, selbst eines gerechten, die Verwendung von Mitteln

erlaubt, die schlecht sind.

Wir wissen, daß derjenige, der mehr in der Gewaltlosigkeit lebt
als ich, nicht versuchen wird, mich zu erniedrigen oder zu vernichten.
Er will mein Herz verändern, und wenn es ihm gelingt, so ist sein
Erfolg auch der meinige. Auf dem Gebiet der Gewaltlosigkeit ist der
Sieg des Einen auch der Sieg des Andern, denn die Kämpfe der
Gewaltlosigkeit werden nicht auf den Schlachtfeldern, sondern in den
Herzen ausgefochten.

Der Gewaltlose nimmt an, daß der Staat seine Autorität auf die
Verteidigung des Rechts, die Achtung des Menschen und den Schutz
der Schwachen gründet. Mißachtet jedoch der Staat diese Aufgaben,
dann wird seine Autorität rechtlos, und der Widerstand gegen diese
Autorität ist nicht nur legitim, sondern wird eine Pflicht. Der gewalt-

133



lose Widerstand stützt sich zuerst und vornehmlich auf dauernde
Suche nach der Wahrheit und die Verbreitung dieser Wahrheit.

Das heißt: dem Staat Gehorsam und Treue zu leisten, solange
seine Autorität gegründet ist auf die Macht, die von Gott kommt, die
über die Menschen zu ihrem Wohlergehen gesetzt wurde. Kommt
aber aus dieser Macht das Böse, so ist die Pflicht geboten, dem zu
widerstehen, im gewaltlosen Kampf zu widerstehen.

Die Formen dieses Widerstandes sind:
1. Passiver Widerstand
2. Aktiver Widerstand (ziviler Widerstand)
3. öffentliches Fasten
Für diesen Widerstand gelten einige Grundregeln, deren Einhaltung

unbedingt erforderlich ist.
Der Widerstand hat in den genauen Grenzen dessen zu bleiben,

was als Ziel gesetzt wurde.
Der Widerstand hat in peinlichster Ordnung und unter Vermeidung

jeder Disziplinlosigkeit zu erfolgen.
Der Widerstand geschieht offen, ohne irgend etwas zu verheimlichen.

Die Behörden sind im voraus in Kenntnis zu setzen über Ziel, Art
und Ort des Widerstandes.

Der Widerstand erfolgt ohne Prahlerei, geduldig, still, würdig.
Und was auch als Strafe für den Widerstand von seiten der Behörden
verhängt wird, sie wird aufrecht ertragen und ohne jedes Haßgefühl.

1. Passiver Wiederstand.
Der passive Widerstand ist eine Form des gewaltlosen Kampfes,

in der eigentlich nur die Hand zurückgezogen wird, die Mitarbeit
versagt und dem Gegner die Gelegenheit gegeben wird, selbst das Übel,
also den Grund des passiven Widerstandes, zu beheben. Das kann
sich in der Weigerung des Ankaufes von Waren ausdrücken, in der
Einstellung der Arbeit der Beamten und Angestellten der öffentlichen
Dienste, Zurücksendung von Orden, Weigerung, Ehrungen anzunehmen,

in allen Streiks, die aus Gründen politischer, wirtschaftlicher
oder sozialer Solidarität geführt werden.

2. Aktiver — ziviler — Widerstand.
Reicht die Kampfform des passiven Widerstandes nicht aus, dann

setzt der aktive oder zivile Widerstand ein. Der Unterschied zum
passiven Widerstand besteht im Grad der Ernsthaftigkeit dieses Mittels

der Gewaltlosigkeit. Aktiver, ziviler Widerstand heißt hier nicht
nur bürgerlicher Widerstand im Gegensatz zum militärischen,
sondern kennzeichnet vor allem — dem Wortsinn des zivil entsprechend
— einen anständigen, gesitteten, höflichen Widerstand.

134



Ziviler Widerstand bedeutet: dem Staat oder den von ihm
erlassenen Gesetzen Widerstand zu leisten, sich über seine Gesetze
hinwegzusetzen und sie bewußt und offen zu verletzen.

Der aktive Widerstand Gandhis begann mit dem «Salz»-Marsch.
Die Salzgewinnung war Monopol der Engländer und der Verkauf mit
hohen Steuern verbunden, so daß nur die Reichen Salz kaufen und
genießen konnten. Auf der widerrechtlichen Salzgewinnung standen
hohe Strafen. Gandhi — und Hunderttausende mit ihm — zogen zum
Meer, um Salz zu gewinnen, und brachen damit bewußt und offen die
Gesetze der Kolonialmacht. Widerstand gegen den Militärdienst überall,

wo die Landes- oder Staatsgesetze die Verweigerung aus
Gewissensgründen ablehnen. Nichtbezahlung gewisser Steuern, bewußter
Bannbruch, Weigerung zur Teilnahme am Luftschutzdienst als Protest
gegen jede Rüstung mit Atomwaffen.

3. öffentliches Fasten.

Oft wird Fasten mit Hungerstreik gleichgesetzt. Der Unterschied
ist jedoch wesentlich. Ein Hungerstreik hat fast immer die Verteidigung

eines persönlichen Anliegens oder Notstandes als Voraussetzung.
Ein politischer Gefangener tritt in den Hungerstreik, weil ihm das
Recht verweigert wurde, als politischer Häftling behandelt zu werden.
Er will mit dem Hungerstreik seine persönliche Lage klären oder
verbessern. Wir haben vor kurzem noch in Frankreich erlebt, daß die
Algerier in den französischen Gefängnissen in großer Zahl in den
Hungerstreik traten, um ihre Anerkennung als politische Häftlinge zu
erzwingen. Ben Bella und seine vier Freunde erklärten sich mit diesem
Hungerstreik solidarisch und «fasteten», denn es ging ihnen keineswegs

um ihr persönliches Los, sondern sie wollten durch ihr Fasten
die Forderung ihrer algerischen Kameraden unterstützen.

Unter Fasten verstehen wir also eine Form des gewaltlosen
Widerstandes, die ausschließlich ein persönliches, oft schweres Opfer
bedeutet mit dem Ziel, Unrecht, Gewalt, Not und Haß zu bekämpfen.

Wir wissen wie oft Gandhi gefastet hat — einige Male bis hart an
den Tod. Die Arbeit Danilo Dolcis in Sizilien begann mit einem
längeren Fasten, aus Protest gegen den Tod eines Kindes, das am Hunger
gestorben war, und mit der Forderung: Ich faste, wenn es sein muß
bis zum Tod, wenn den Menschen in Trappeto — einem armen sizi-
lianischen Fischerdorf — nicht geholfen wird. (Und es wurde ihnen
geholfen, durch die Bereitstellung von öffentlichen Mitteln zur
Finanzierung gemeinnütziger Arbeiten.)

Es ist ihm sicher als Einzigem in Europa gelungen, ganze Dörfer
zum Fasten zu veranlassen, um die Abstellung eines Unrechts oder die
Lösung einer lebenswichtigen Frage innerhalb der Dörfer zu erreichen.

135



Wir Christen, die wir so oft versucht sind, die Lebensweise dieser
Welt anzunehmen, sollten wir uns nicht öfter fragen, ob wir nicht
aufgerufen sind — von der Wahrheit ausgehend, die wir zu verkündigen

und zu leben haben —, radikale Entscheidungen zu treffen?
Haben wir nicht den Sinn für das Opfer verloren? Denn Opfer ist nur
dort, wo von der Substanz gegeben wird — und zwar in materieller,
physischer und geistiger Hinsicht.

Als Danilo Dolci eines Morgens in Trappeto mit 30 Lire in der
Tasche ankam, fragte man ihn, was er tun wolle. Er antwortete: «Ich
will alles tun was ich kann, um mit Euch als Euer Bruder zu leben. Ich
bin nach Trappeto gekommen, um mit den armen Leuten zu leben.»

Der Gewaltlose versucht, sich von der Lebensweise dieser Welt
loszumachen. Um des Geistes willen nimmt er keinen Anteil am Kampf
um Ehren, Macht, Karriere, Besitz, Reichtum und materiellen Erfolg.
Um in der Wahrheit zu leben, mutig und aufrecht zu kämpfen, die
Menschen nicht zu fürchten und die Angst um den morgigen Tag zu
bannen, bedarf es dieser Loslösung. Die dadurch gewonnene innere
Freiheit macht den Gewaltlosen stark genug, sein Knie nicht vor den
Mächtigen dieser Welt zu beugen.

Wir sagten schon, daß der gewaltlose Kampf Erfolge von
durchschlagender Bedeutung erzielen kann, sofern es uns gelingt,
Menschen in ihrem Gewissen aufzurütteln. Das heißt also, daß der
gewaltlose Kampf im Kreise Gleichgesinnter geführt werden muß. Wir
alle müssen von Freunden und Kameraden gestützt und umgeben sein,
von Gleichgesinnten — von der Gemeinde.

Und hier sei die Frage erlaubt: Hat denn die Kirche ihre Aufgabe
nicht erfüllt?

Mit großem Bedauern müssen wir feststellen, daß man schlecht
auf sie hört.

Weisen nicht fast alle Strömungen abendländischen Denkens in
eine Richtung, die der Kirche, der Gewaltlosigkeit, der Gemeinde Jesu
gleichgültig oder sogar feindlich begegnen?

Der Sinn dieser Zeilen kann nur sein,, an die Reinheit der Quellen
zu erinnern.

Es steht geschrieben:
«Wenn Du den Frieden in Dir machst, wird er in Deinem Hause

sein. Wenn Du den Frieden in Deinem Hause machst, wird er in
Deinem Dorfe sein. Wenn Du den Frieden in Deinem Dorfe machst,
wird er in Deiner Provinz sein. Wenn Du den Frieden in Deiner
Provinz machst, wird er in Deinem Reiche sein. Und wenn der Friede in
Deinem Reiche ist, dann werden Himmel und Erde in Frieden sein.»

Otto Bahr

136


	Von der Übung der Gewaltlosigkeit

