
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 5

Artikel: Neuer Geist

Autor: Rodenberg, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuer Geist
Ich will euch ein neues Herz und einen neuen Geist in
euch geben. Hes. 36, 26

Der Herr ist Geist,- wo aber der Geist des Herrn ist,
da ist die Freiheit! 2. Kor. 3, 17

Die Christenheit wandelt in der Freudenzeit zwischen Ostern und
Pfingsten mit ihrem aus Tod und Hölle erstandenen Herrn und harrt
der Stunde entgegen, da er die Konsekration des Geistes geben wird,
ohne Welche die entsetzliche Armut, Not und Gefahr einer geistverlassenen

Welt nicht gebannt werden konnte vor 1930 Jahren und
auch heute nicht zu bannen ist! Das Brausen vom Himmel aber und
die Feuerflammen, die sichtbar wurden, wären nicht geschehen, wenn
nicht in Gebet und Flehen die Gemeinde die Erfüllung der gegebenen
Verheißung herbeigezogen hätte. So müssen denn auch heute die
Scharen aller derer, die Menschenantlitz tragen und die vor einer
zerrissenen und bis ins Letzte und Tiefste gefährdeten Welt stehen,
einmütig zusammenrücken aus allen Kontinenten in der anbetenden und
fürbittenden Gemeinschaft, der alle Verheißungen ihres Herrn gegeben

sind!
Die tiefbewegenden Tagungen und Kongresse weitester Teile der

Christenheit in Prag, Neu Delhi und anderwärts mögen Signale sein
für alle, die noch Ohren haben zu hören und Herzen, um aus dem
Herzen des Gekreuzigten und Auferstandenen ewiges Gesetz und
heilige Liebesglut zu lesen, ohne die keine in Torheit und Verbrechen
verfahrene Welt zu Einkehr und höchster Raison gerufen werden
kann. — War es nicht wie ein großes göttliches Signal in der Begegnung

so vieler westlicher wie östlicher Glaubensgemeinschaften in
einer Ökumene, die die Tore weit und die Türen in der Welt hoch
gemacht hat, als man spürte, daß man zuerst anbetende, aus der Tiefe
rufende Gemeinschaft sei, die von sich und aus sich nichts inne hat,
die alles, jeden Hauch des Geistes von Ihm erflehen und erwarten und
erhoffen muß? «Herr, nimm uns alles, mach uns ganz arm — nur
nimm Deinen heiligen Geist nicht von uns, tröste und wieder mit
Deiner Hilfe und mit einem freudigen Geist rüste uns aus !»

Soweit dieses Sichhingeben und Flehen Erhörung findet und die
Flamme des inneren Lichtes sich auf die Menschen aller Herkunft und
aller Rassen dieser Welt setzte, soweit wurden die großen Tagungen
zu wahren Erlebnissen, die nun zu fortschreitenden Taten im Geist
des ewigen Erbarmers drängen. —

Aber es wäre unrecht und hieße das Wirken Gottes und des Herrn
in menschliche Kanäle pressen, wollte man nicht sehen die Millionen,
die in allen Ländern in Einsamkeit und in der Stille ihrer Kämmerlein,
im Brausen der Städte wie in der Weite der Wüste, auf Bergen und in
den Wäldern, an Kranken- und Sterbebetten, aus oft so großen Qualen

129



des Leibes und der Seele um einen neuen Geist und um ein neues Herz
rufen und danach verlangen, die ins übermäßige gewachsenen
Probleme dieser turbulenten und atomgeschwängerten Welt zu seliger
Ruhe in den Schoß der ewigen Liebe betten zu können Solche
Möglichkeit aber ist in allen Kontinenten weithin verbaut, nicht zuletzt
dadurch, daß die, die über Macht und Reichtum dieser Welt verfügen,
diese unter Aufgabe aller Warnungen der Vernunft und unter
Mißachtung aller ewigen Gesetze zum Wahnsinn einer atomaren Rüstung
benutzen und sich nicht entschließen können, den Ruf der so edlen
Frau aufzunehmen und in die Tat umzusetzen : «Die Waffen nieder»
zur Rettung des menschlichen Geschlechts! Ohne einen neuen Geist
leidenschaftlicher Glut geht es nicht. Wo aber der Geist des Herrn
waltet, da ist Freiheit und neues Leben, da weichen die Gespenster
der Gewalt, der Angst vor Ausbeutung, des Schindludertreibens mit
den Geschöpfen Gottes, die zum Morden abgerichtet werden.

Im Kampf um eine befriedete Welt, um die Ächtung des Krieges,
der heute nicht mehr Krieg heißt, sondern atomarer Massenmord auf
ewige Zeiten, erfährt man herbe Enttäuschungen und Spott und Hohn,
leider auch von christlicher Seite! Es mag deshalb eine Ermunterung
im Geist und in der Wahrheit sein, nicht müde zu werden, wenn
Leonhard Ragaz im 2. Band seiner Lebensbeschreibung «Mein Weg»
dazu sagt:

«Der Kampf gegen den Krieg oder, positiv ausgedrückt, für den
Frieden, ist ein Hauptpunkt meines Lebenskampfes und meines
Lebensschicksals geworden. Er hat mich sehr viel Mühsal und Herzblut
gekostet, mir unermeßlich viel Verkennung, Anfechtung, Gegnerschaft

und Feindschaft eingetragen und mich für lange Zeit zum
gehaßtesten und berüchtigsten Manne der Schweiz gemacht.

Soll ich ihn bereuen? Ich habe mir wohl etwa die Frage vorgelegt,
ob ich nicht auf Rücksicht auf den letzten und umfassenden Sinn
meines Glaubens und Wollens mich davor hätte hüten sollen, mich so
einseitig auf diese Linie zu begeben. Und sicher hätte ich ohne diese
Seite meines Kampfes mehr äußeren Erfolg und ein unangefochteneres
Leben gehabt. Aber diesen Kampf selbst kann ich, auch in seiner
Einseitigkeit, nicht bedauern, bin im Gegenteil bereit, ihn am Schluß meines

Lebenswerkes mit neuer, letzter Entschiedenheit aufzunehmen.
Gott hat uns nun einmal einseitig vor diese Frage des Krieges und des
Friedens gestellt, um die herum sich alle anderen Fragen, die soziale
und religiöse, die Menschen- und die Gottesfrage konzentrieren. Was
hätte all unser Reden von Gott, Christus und dem Reiche Gottes
bedeutet und gefruchtet, wenn wir in diesem Punkte ausgewichen
wären? Wäre es nicht eitles Geschwätz, ja sogar, im Sinne Jesu,
Heuchelei gewesen? Hier an diesem Punkte mußte, ähnlich wie bei der
sozialen Frage, statt für Gott, für Christus, für das Reich, um Gott,
um Christus, um das Reich gekämpft werden.» Das sind die gleichen
Erfahrungen heute! —

130



«Der Herr ist der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist
die Freiheit !» Ludwig Rodenberg

Von der Übung der Gewaltlosigkeit
«Was bedeutet denn die Entdeckung der Gewaltlosigkeit? Und

was gibt es Neues in ihr?», fragte mich mit einer gewissen Gereiztheit
in der Stimme ein Mann, ernster und überzeugter Christ. «Was hat er
uns eigentlich zu lehren, dieser Hindu? Wir haben doch das Evangelium.»

Ich fragte : «Was liest man denn eigentlich im Evangelium über
die Gewaltlosigkeit?»

«Schlägt man Dich auf die rechte Wange, so halte auch die linke
hin. Fordert man von Dir den Mantel — so gib auch Dein Kleid.»

«Ja, Sie haben es gut gelesen und recht gesagt. Eine Frage bitte:
Haben Sie das jemals getan?» überrascht zögerte mein Gesprächspartner,

um dann zuzugeben: «Nein, niemals.»
«Sie sind aber Christ und sie haben wohl immer unter

Christenmenschen gelebt. Haben Sie jemals solches gesehen?»
«Nein — niemals.»
«Warum?»
Aber da er nicht antwortete, antwortete ich für ihn: «Nun, weil

das unmöglich ist, unsinnig, das ist doch — wie sagt man:
ehrenrührig, lächerlich.»

Er gab es zu
Und so ist es heute. Das ist unser Glaube, der Berge versetzen

könnte. So hat Christus also unmögliche, lächerliche und ehrenrührige
Dinge gelehrt.

Dieser Hindu aber, nachdem er die gleichen Worte gelesen hatte,
schloß daraus: Handeln wir danach. Und er befreite sein Volk — eine
leuchtende Tat vor den Augen der erstaunten Welt.

Wer aber waren eigentlich die Feinde und Verfolger, die Gandhi
vor sich fand? Die Christen. Er aber hatte gelernt und gelesen, daß
man seine Feinde lieben solle. Was also blieb ihm anderes übrig, als
seine Feinde zu bekehren! Zum Hinduismus? Nein, sondern sie zu
bekehren und hinzuführen zu ihrer eigenen, christlichen Religion.

Die Gewaltlosigkeit hat, wie wir schon erklärten, ihre geistige und
geistliche Grundlage im Evangelium. Sie ist aber keine geistige
Anschauung, sondern eine Methode, um die Probleme dieser Welt zu
lösen, und kann von außerordentlicher Durchschlagskraft sein, sofern
sich wesentliche Teile der öffentlichen Meinung ihr anschließen, wie
es das Werk Gandhis und seiner Nachfolger (Vinoba-Dolci) zeigt.

Die Gewaltlosigkeit ist weder eine Taktik noch eine Technik,

131


	Neuer Geist

