Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 2

Artikel: Religion und Politik. I., Ichgebundene Politik ; II., Politik als
Religionsersatz ; lll., Gottesreich und Weltreich (aus einem Gespréach)

Autor: Fitz, Erna / Snethlage, J.L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lich und innerlich, an materiellen und geistigen Gutern der Welt
Gottes. Und allen gleiches Recht, so wie Gleichheit unter den Men-
schen eben méglich ist und verstanden werden kann. In alledem wire
die vollige Losung der nationalen, sozialen und religidsen Probleme
enthalten. Dann wiirde der Glanz Gottes iiber der Welt aufleuchten,
daf$ jedermann ihn sehen kénnte und alle Finsternisse weichen miif3ten.
Natiirlich bedeutet das Wort «Die Erde ist des Herrn», daf} alles
Gott gehort, auch das, was in den Seelen vorgeht, was in den Rats-
hiusern geschieht, alle ‘Gedanken der Menschen, alle Bestrebungen
des Volkerlebens. Gott allein soll herrschen, und durch sein Gesetz
soll auch alles verwandelt werden. Leonbard Ragaz
(Nach Notizen. 1925) :

Religion und Politik

Der Aufsatz «Was ist Politik?» von Dr. J. L. Snethlage, der im September-
heft 1961 der «Neuwen Wege» erschienen ist, hat einigen Erwiderungen aus dem
Leserkneis gerufen. Eine davon, einen Brief an den Verfasser des Aufsatzes und
des von ihm angezeigten Buches, geben wir im Folgenden wieder; dann mdge
Dr. Snethlage nochmals das Wort haben — und das letzte Wort habe Leonhard
Ragaz. : Red.

L
Ichgebundene Politik

Sehr geehrter Herr Dr. Snethlage! |

In der Zeitschrit «Neue Wege» las ich tiber Ihr Buch «Die Politik»
einen sehr interessanten Aufsatz von Ihnen. Ich erlaube mir, den Satz
herauszugreifen : «Tatsichlich meine ich sagen zu kénnen, daf3 Politik
und Religion miteinander verwandt sind, insofern beiden die univer-
sale Harmonie als Endziel vorschwebt.» In Ihrem Artikel beziehen Sie
sich allerdings auf das Alte Testament, und wieweit Ihre Behauptung
auch firr das Neue Testament zutrifft, liefle sich untersuchen. Wenn
Jesus Christus zum Beispiel zu der weltlichen Macht sagt: «lhr hittet
keine Macht tiber mich, wenn dieselbe euch nicht von oben herab
‘gegeben wire», und dieses Wort sprach er unmittelbar vor seiner
Kreuzigung, so wird durch die Kreuzigung Jesu von seiten der welt-
lichen Obrigkeit doch klar bewiesen, daf} Politik und Religion nicht
zu einem harmonischen Ausklang gekommen sind! Wir stehen heute
in der Endauswirkung eines zweitausendjihrigen Christentums, in
welchem bis heute krampfhaft versucht wurde, Politik und Religion
zu vereinen. Und was ist die Folge von diesem vergeblichen Be-
mithen? Ein laues, verwissertes Christentum, von dem Jesus Christus
sagt: «Weil ihr lau seid, speie ich euch aus aus meinem Munde.»

36



Was doch so viel sagen will: Mit ihm hat diese halbe Wahrheit keine
Gemeinschaft mehr. Denken wir doch an die Kirchenversammlung
von Nicda!

Ist nicht jede Politik auf ihren eigenen Vorteil bedacht, also durch-
aus ichgebunden? Ja, ich wage einen sehr kithnen Satz auszusprechen:
Ist nicht jeder Patriotismus letzten Endes Egoismus? Und ist jede Poli-
tik nicht patriotisch gebunden? Ist die politische Endauswirkung nicht
die Atombombe unter Mitwirkung der Religion? Stehen beide Rich-
tungen nicht im Geiste der Vernichtung und ist ihre gemeinsame
Frucht nicht die Atombombe, mit welcher sie die Menschheit aus-
gasen mochten, wie man sonst nur Ungeziefer ausrottet? Beide Rich-
tungen haben Gott als die Ewige Liebe iibersehen und stehen deshalb
vor dem jimmerlichen Bankrott jhrer falschen Bestrebungen.

Sie schlieffen Thren Artikel mit den Worten: «SchliefSlich weise ich
darauf hin, daf} ich, anhand dieser methodischen Gedanken, zur Be-
endigung des Kalten Krieges, zur Abriistung und zum Fortschreiten
zu einer sozialistischen Gesellschaft aufrufe.» Fillt diese begriiflens-
werte Umwandlung nicht in das Gebiet der Religion? Kann dieses
Umdenken nicht nur in dem Geiste der absoluten Wahrheit, wie diese
uns in dem Wort und Vorbild Jesu Christi offenbar geworden ist,
geschehen? Aber wird die Politik, weil ichbegriindet, nicht immer
versuchen miissen, das Licht der Wahrheit auszuldschen, den Spre-
cher mundtot zu machen, weil ihre Existenz gefihrdet ist? Die Gleich-
schaltung von Politik und Religion bringt nur Unheil iiber die Mensch-
heit, in welchem wir heute in so erschreckendem Mafle stehen, und
nur die klare Trennung kann uns wieder zu klarer Entscheidung brin-
gen in der klaren Sicht, was «menschlich oder was géttlich ist«
(Markus 8, 33)!

Ich begriifle Sie herzlich Erna Fitz

I1.
Politik als Religionsersatz

Die Grofle des Christentums bestand vor allem darin, dafl diese
Lebens- und Weltanschauung den Genufd und das Leben nicht als
die hochsten Giiter betrachtete, sondern sich einem itber den Genuf}
und tber das irdische Leben hinausgehenden Wert zuwandte, daf} es
einen unverginglichen Schatz suchte, den kein Dieb stehlen kann.
Niemals hat das authentische Christentum das physische Leben an-
gebetet oder die Ehrfurcht vor dem Leben zur héchsten sittlichen
Norm ausgerufen, wie ein modernes Christentum das tut. Es hat das
physische Leben im Vergleich zu dem, was es als hochsten Lebens-
wert betrachtete, immer gering geschiitzt. Zwar blieb die Praxis oft
weit hinter der Theorie zuriick, aber das dndert nichts daran, daf§ die
Kirche «die Begierde des Fleisches, die Begierde der Augen und die
Grofle des Lebens», wie es in der Ubersetzung der niederlindischen

37



Staatenbibel heif3t, immer offiziell verurteilt hat. Dieses erhabene
Christentum ist jedoch ein Fremdkorper in unserer modernen Kultur
geworden.

Aber nicht nur das Christentum in seiner urspriinglichen edlen
Gestalt, die so sehr von dem gegenwirtigen, seines Glanzes beraubten
Christentum abweicht, auch eine andere Grofle, nimlich der Krieg
als Mittel, iiber die Verherrlichung des physischen Lebens hinaus zu
gelangen, ist dem modernen Menschen genommen.

Religion und Krieg sind in der Vergangenheit immer eng mitein-
ander verkniipft gewesen. Beide richteten sich ja auf Werte, welche
den Wert des irdischen Lebens iibersteigen. Wihrend aller Jahr-
hunderte erkannten daher Denker und Dichter, neben den Schrecken
des Krieges, auch seinen moralischen und religiosen Wert an. Im
Kriege tiberwand der Mensch die Angst ums Leben. Dann wufite er,
daf} es um hohere Werte als das irdische Leben ging. Er schritt dem
Tode unverzagt entgegen, als ob es den Tod nicht gibe. So sang
Friedrich Schiller:

Schon ist der Friede! Ein lieblicher Knabe
Liegt er gelagert am ruhigen Bach.

Aber der Krieg 1af3t die Kraft erscheinen.
Alles erhebt er zum Ungemeinen,

Selber dem Feigen erzeugt er den Mut.

Auch Immanuel Kant, dessen Abhandlung «Zum ewigen Frieden»
den Geist der allgemeinen Verbriiderung und die Hoffnung auf einen
endgiiltigen Weltfrieden atmet, tibersah in einer fritheren Abhandlung,
in seiner «Kritik der Urteilskraft», als er das Erhabene analysierte,
die moralische Bedeutung des Krieges nicht. Wenn der Krieg mit
Ordnung und Beachtung der biirgerlichen Rechte gefithrt wird, tragt
er nach Kant etwas Erhabenes in sich und 1if}t er in einem Volke,
das ihn auf diese Weise fithrt, um so erhabenere Gedanken entstehen,
je grofleren Gefahren es ausgesetzt ist und sich dabei mutig zu be-
tragen weifl. Ein langer Friede 1af3t dagegen nach Kant Selbstsucht,
Feigheit und Verweichlichung vorherrschen und erniedrigt die Ge-
danken eines Volkes.

So konnte ein Philosoph des 18. Jahrhunderts noch tber das
Kriegfithren denken. ,

Aber auch der Krieg, der mit Beachtung der biirgerlichen Rechte .
oder um die Ehre eines Volkes gefiihrt wird, ist als moralischer Faktor
und sinnvolles Geschehen dem Menschen in der Zeit des totalen Krie-
ges, und vor allem im Atomzeitalter, genommen. Jetzt bedeutet der
Kernwaffenkrieg nur noch sinnloses Morden und wahnsinnige Ver-
nichtung, an die nur noch Toren oder Verbrecher glauben kénnen.

Auch Kant wies in der bereits genannten Abhandlung «Zum ewi-
gen Frieden» auf die Moglichkeit einer solchen Entartung des Krieges,

38



daf} dieser ewige Friede nur auf dem Kirchhof des Menschengeschlech-
tes verwirklicht wiirde. Eine solche Entartung des Krieges, die aller
Romantik beraubt ist, hat sich jetzt, am Anfang des Atomzeitalters,
tatsichlich vollzogen. _

Auch der Begriff «Vergeltung» taugt nicht mehr als Mittel, um
dem Krieg einen moralischen Wert zu verleihen. Es gibt zwar ein
jus talionis, ein Vergeltungsrecht, aber dabei bleibt immerhin der
Grundsatz bestehen, dafl das Verbrechen nur am Titer gerdcht wird.

Auch im alten Israel hatte das Gesetz des «Auge um Auge, Zahn
um Zahn, Blut um Blut» einen humanen Sinn. Es bedeutete, daf3 die
Strafe im richtigen Verhiltnis zum Verbrechen stehen muflte.

Bei der Anwendung von Kernwaffen geht dieses Verhiltnis jedoch
ganz verloren. Wenn jetzt eine Regierung aus irgendeinem Grunde,
zum Beispiel in Panikstimmung, Kernwaffen abschief3t und die Gegen-
partei deswegen zur «Vergeltung» iibergeht, so wiirde dies nur be-
deuten, dafd Millionen Unschuldige dafiir biiffen miifdten, da kein ein-
ziges Volk noch einen Krieg wiinscht oder sich vorher mit Hilfe eines
Referendums iiber einen Kernwaffenangriff aussprechen konnte. Die
sogenannte Vergeltung wird daher in unserer Zeit nur bedeuten kon-
nen, daf3 die eine Schandtat mit einer anderen, genau so groflen
Schandtat beantwortet wird. Jeder Versuch, den Krieg jetzt noch sitt-
lich zu rechtfertigen, beruht daher auf Heuchelei oder Selbstbetrug.

Darum ist es notwendig, fiir den Krieg ein moralisches Aquivalent
zu entdecken, das auch der Religion zugute kommen wird.

Der amerikanische Philosoph William James meinte, dieses mora-
lische Aquivalent fiir den Krieg in der Beherrschung und Bezwingung
der Natur, also in der Technik gefunden zu haben.

Diese Meinung kénnen wir nicht teilen. Die moralische Bedeutung
der Technik leugnen wir zwar keineswegs, aber in einer kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung ist sie unseres Erachtens moralisch nicht
gerade hoch zu veranschlagen. In unserer westlichen Gesellschaft ver-
vielfiltigte gerade der hohe Flug der Technik die Genufimittel und
trieb damit die Genuf3sucht zu wahnsinnigen Ausmaflen, die unsere
ganze Kultur mit Niedergang bedrohen. Thr moralischer Wert ist auch
darum so gering, weil sie fast immer direkt oder indirekt im Dienste
des Wettriistens steht. '

Es gibt deshalb nach unserer Uberzeugung heutzutage ein viel
besseres Aquivalent fiir den Krieg als die industrielle Technik. Dieses
Aquivalent ist nicht die Beherrschung der Natur, sondern die Beherr-
schung der Gesellschaft. Es ist das Streben, die Gesellschaft auf ein
hoheres Niveau emporzuheben.

Dabei wird der Politik eine besondere Aufgabe zugewiesen. Fine
moralische Politik, die eine bessere und héhere Gesellschaftsordnung
im Geiste Platons, des Aristoteles und der Philosophen des 18. Jahr-
hunderts erstrebt, kann in der Gegenwart das moralische Aquivalent

39



des Krieges sein. Sie kann sogar mehr als ein Ersatz des Krieges, sie
kann wiederum selbst Krieg sein, Krieg gegen die Michte der Ver-
nichtung und des Verderbens, und also reiner und moralischer als der
Streit zwischen den Volkern jemals gewesen ist. '

Aber gleichzeitig kann eine solche Politik unseres Erachtens die
Religion neu beleben und sogar selbst einen religitsen Charakter er-
halten. Eine moralische Politik, welche mit Begeisterung und Hingabe
betriecben wird, bei der die Menschen bereit sind, ihre Ziele unter
Opfern zu verwirklichen und sogar das Leben zu geben, diese Politik,
welche eine harmonische Gesellschaft erstrebt und der schlieSlich
Leibniz als «Harmonia universalis, id est deus»* vorschwebt, nimmt
den Charakter einer Religion an. Einer Religion jedoch, welche nicht
so sehr in Worten oder einer Theologie, sondern in tapferen Taten
zum Ausdruck kommt. Von einer solchen Religion sagt der Dichter

Uhland:

Will einer merken lassen
Daf} er mit Gott es hilt,
So muf} er keck erfassen
Die arge, bose Welt.

Es erscheint uns daher nicht unzulissig, zu behaupten, daf} eine
politische Partei, welche iiberzeugt ist, im Dienste der Wahrheit und
der Menschheit zu stehen und sittliche Ziele zu erstreben, zugleich
die Funktion einer Kirche, einer Gemeinschaft der Glaubigen erfiillen
kann, wobei sich jedoch der Glaube nicht auf etwas Metaphysisches,
sondern auf eine neue Welt und eine neue Menschheit richtet.

Dies ist nicht nur ein Zukunftsbild. Auch in der fernen Vergan-
genheit waren Religion und Politik innig verkniipft. Bei den Propheten
des alten Israels zum Beispiel waren das religise und das politische
Zukunftsbild unzertrennlich verflochten. Die religiése Zukunft Israels
war fiir sie zugleich die politische Zukunft. Agypten, Syrien, Assyrien,
Babylon waren nach ihrer Weltanschauung die Instrumente, welche
Gott benutzte, damit Israel seine religiése Bestimmung erfiillen konnte.
Auch im ganzen Mittelalter bildeten Staat und Kirche das eine «Cor-
pus christianum», mit einer gemeinsamen Aufgabe und einem ge-
meinsamen Ziel.

Jede hohere Religion wird dadurch gekennzeichnet, daf sie iiber
das Bestehende hinauszukommen versucht und den Sinn des Lebens
in eine andere Welt verlegt, von der sie das Heil erwartet. Unsere De-
finition der Politik, nach der sie eine auf die Zukunft gerichtete
Dynamik ist, welche eine harmonische Gesellschaft, und in letzter
Instanz die universale Harmonie, mit Machtmitteln verwirklichen will,
beweist unseres Erachtens, welch eine enge Verwandtschaft zwischen
Politik und Religion bestehen kann.

* Weltharmonie, das ist Gott.

40



Auch die christliche Kirche in ihrer Bliitezeit, im Mittelalter, hat
sich niemals mit der bloff moralischen Leitung, welche sich ohne
Zwangsmittel vollzieht, begniigen konnen. Ohne den starken Arm
der Obrigkeit konnte sie ihre Aufgabe nicht hinreichend ausfithren.
Christentum bedeutete ja im Mittelalter viel mehr als in unserer Zeit.
Es bedeutete mehr als nur die Einheit eines gemeinschaftlichen Glau-
bens. Christentum bedeutete eine bestimmte organisierte Gesellschaft
mit einer eigenen Regierung und Verwaltung. Deshalb waren Politik
und Religion in der Bliitezeit des Christentums nicht zu trennen. Auch
wo wir die Trennung von Kirche und Staat in unserer Weltepoche als
eine historisch bedingte Notwendigkeit anerkennen, bedeutet dies
nach unserer Uberzeugung nicht, dafl nicht einmal wiederum eine
Zeit kommen wird, worin Politik und Religion ihr gemeinsames Ziel,
eine neue harmonische Welt, gemeinsam mit Macht und Weisheit er-
streben werden, worin die politische Partei zugleich eine Gemein-
schaft der Glaubigen sein wird und umgekehrt.

Eine solche neue Gemeinschaft der Gliubigen mit ihrer politisch-
religiosen Gesinnung wird sich dadurch kennzeichnen, daf sie das
Leben wiederum, wie im Mittelalter, als seine Mission sieht. Sie wird
deshalb an diejenigen, die ihr angehéren wollen, Anforderungen stel-
len, denn noblesse oblige. Sie wird von ihren Mitgliedern fordern,
daf} sie ihr personliches und gesellschaftliches Leben Normen unter-
werfen, dafl sie veraltete Traditionen und Aberglauben im Prinzip
tiberwunden haben, daf} sie eine neue Welt ins Auge fassen.

Von einer solchen Gemeinschaft der Gliubigen wird eine verjiin-
gende und liuternde Kraft auf die Gemeinschaft ausgehen. Sie wird
die heranwachsende Generation wiederum iiberzeugen konnen, dafl
es etwas gibt, wofiir es sich lohnt, zu leben und zu sterben.

1. L. Snethlage

I11.

Gottesreich und Weltreich
(Aus einem Gesprich)

Was ihr darstellt, ist das Verhiltnis von Religion und Politik in
einer besonderen Nuance; ganz anders ist das von Gottesreich und
Politik . . . Wollen wir nicht dorthin gehen, wo die Héhepunkte des
Gottesreiches sind, und zusehen, wie dort sich das Verhiltnis von
Politik und Gottesreich gestaltet?

Also zunichst zu den Reformatoren. Ist thnen nicht alle Poliitk
eine duflerst wichtige Sache? Ist sie nicht fiir alle, fiir Luther wie fiir
Zwingli und Calvin, ein religivses Hauptproblem? ... Ist nicht die
Aufmerksamkeit der grofien Propheten des alten Bundes mit duflerster
Spannung gerade auf die politischen Ereignisse gerichtet? Horen sie
nicht gerade darin die Stimme Gottes? Spricht er nicht darin sein

41



Wort? Sehen sie nicht im Auftauchen und Vergehen der Weltreiche
und in ihrem Zusammenprall mit dem Gottesreich das Kommen Got-
tes? Wird dann nicht die Politik geradezu Offenbarung? Sind sie
nicht gerade als Minner Gottes Politiker?

... Das Reich Gottes ist nicht in einem fernen Himmel, sondern
es will auf die Erde kommen. In ihm will Gott unter den Menschen
wohnen. Das heifdt aber: es besteht in einer aus Gott und in Gott
erneuerten Welt; in Ordnungen der Gerechtigkeit, Reinheit und
Giite; in einem vollkommenen menschlichen Wesen. Es ist mit einem
\Worte so sichtbar und greifbar, wie das Romlsche Reich. Es ist Poli-
tik, ganz und gar!

Aber es ist zugleich das Widerspiel der Politik. Es ist seinem We-
sen nach das Gegenteil des Romischen Reiches wie aller Weltreiche,
deren Urtypus ja das Romerreich ist. Wenn das Zeichen des Gottes-
reiches der Mensch ist, so das des Weltreiches das Tier... Wenn
dort die oberste Gemeinschaftsform die briiderliche: Familie Gottes
ist, so hier der auf die Gewalt gegriindete Staat. |

In diesem Sinn ist das Gottesreich zugleich Politik und das Gegen-
teil der Politik. Der Sinn der Geschichte aber ist nun der Kampf die-
ser beiden Reiche, in dem es keinen Frieden, sondern nur ein Unter-
liegen des einen oder andern gibt. Die Hoffnung derer, die zum Got-
tesreich halten, ist dessen endlicher Triumph und damit der Sturz
des Systems der Gewalt und der Knechtschaft, das Aufhéren des
Krieges, der Durchbruch des Menschen, aber auch die Aufhebung
des Staates und der Politik, damit Gott allein herrsche und mit ihm
der erloste Mensch.

Weil dem so ist, darum muf$ dieser Kampf fiir den Biirger des
Gottesreiches eine Sache von allerhéchstem Interesse sein. Mit schérf-
ster Aufmerksamkeit wird er seinen Wendungen und Verschlingungen
folgen und darin Gottes Gedanken und Wege erkennen. Er wird
immer Politiker sein, aus Gegensatz zu aller Politik!

. Jesus ist auch hierin, wie immer, nur die letzte Steigerung und
Zuspitzung der Wahrheit, die schon im alten Bund auftaucht. Er ist
am allermeisten Politiker und zugleich der schroffste Gegensatz aller
Politik. . . . Darum spielt Politik im Leben Christi erst recht eine ent-
scheidende Rolle. Seine Versuchung ist eine Versuchung der Politik.
Und daf} der Statthalter Roms, mit den Religions- und Kirchenmin-
nern verbiindet, ihn ans Kreuz schlagen 1af}t, ist eine Tatsache von
ungeheurer, immer noch nicht ganz verstandener symbolischer Be-
deutung. Christus ist wie das Ende der Kirche und Religion, so auch
das des Staates und der Politik.

Aus: «Weltreich, Religion und Gottesherrschaft», 2. Band, Seite 90 ff.

42



	Religion und Politik. I., Ichgebundene Politik ; II., Politik als Religionsersatz ; III., Gottesreich und Weltreich (aus einem Gespräch)

