
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 56 (1962)

Heft: 2

Artikel: Religion und Politik. I., Ichgebundene Politik ; II., Politik als
Religionsersatz ; III., Gottesreich und Weltreich (aus einem Gespräch)

Autor: Fitz, Erna / Snethlage, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lieh und innerlich, an materiellen und geistigen Gütern der Welt
Gottes. Und allen gleiches Recht, so wie Gleichheit unter den
Menschen eben möglich ist und verstanden werden kann. In alledem wäre
die völlige Lösung der nationalen, sozialen und religiösen Probleme
enthalten. Dann würde der Glanz Gottes über der Welt aufleuchten,
daß jedermann ihn sehen könnte und alle Finsternisse weichen müßten.

Natürlich bedeutet das Wort «Die Erde ist des Herrn», daß alles
Gott gehört, auch das, was in den Seelen vorgeht, was in den
Ratshäusern geschieht, alle Gedanken der Menschen, alle Bestrebungen
des Völkerlebens. Gott allein soll herrschen, und durch sein Gesetz
soll auch alles verwandelt werden. Leonhard Ragaz

(Nach Notizen. 1925)

Religion und Politik

Der Aufsatz «Was ist Politik?» von Dr. J. L. Snethlage, der im Septemberheft

1961 der «Neuen Wege» erschienen ist, hat einigen Erwiderungen aus dem
Leserkreis gerufen. Eine davon, einen Brief an den Verfasser des Aufsatzes und
des von ihm angezeigten Buches, geben wir im Folgenden wieder,- dann möge
Dr. Snethlage nochmals das Wort haben — und das letzte Wort habe Leonhard
Ragaz. Red.

I.

Ichgebundene Politik
Sehr geehrter Herr Dr. Snethlage!
In der Zeitschrit «Neue Wege» las ich über Ihr Buch «Die Politik»

einen sehr interessanten Aufsatz von Ihnen. Ich erlaube mir, den Satz
herauszugreifen : «Tatsächlich meine ich sagen zu können, daß Politik
und Religion miteinander verwandt sind, insofern beiden die universale

Harmonie als Endziel vorschwebt.» In Ihrem Artikel beziehen Sie
sich allerdings auf das Alte Testament, und wieweit Ihre Behauptung
auch für das Neue Testament zutrifft, ließe sich untersuchen. Wenn
Jesus Christus zum Beispiel zu der weltlichen Macht sagt: «Ihr hättet
keine Macht über mich, wenn dieselbe euch nicht von oben herab
gegeben wäre», und dieses Wort sprach er unmittelbar vor seiner
Kreuzigung, so wird durch die Kreuzigung Jesu von seiten der
weltlichen Obrigkeit doch klar bewiesen, daß Politik und Religion nicht
zu einem harmonischen Ausklang gekommen sind! Wir stehen heute
in der Endauswirkung eines zweitausendjährigen Christentums, in
welchem bis heute krampfhaft versucht wurde, Politik und Religion
zu vereinen. Und was ist die Folge von diesem vergeblichen
Bemühen? Ein laues, verwässertes Christentum, von dem Jesus Christus
sagt: «Weil ihr lau seid, speie ich euch aus aus meinem Munde.»

36



Was doch so viel sagen will : Mit ihm hat diese halbe Wahrheit keine
Gemeinschaft mehr. Denken wir doch an die Kirchenversammlung
von Nicäa!

Ist nicht jede Politik auf ihren eigenen Vorteil bedacht, also durchaus

ichgebunden? Ja, ich wage einen sehr kühnen Satz auszusprechen:
Ist nicht jeder Patriotismus letzten Endes Egoismus? Und ist jede Politik

nicht patriotisch gebunden? Ist die politische Endauswirkung nicht
die Atombombe unter Mitwirkung der Religion? Stehen beide
Richtungen nicht im Geiste der Vernichtung und ist ihre gemeinsame
Frucht nicht die Atombombe, mit welcher sie die Menschheit
ausgasen möchten, wie man sonst nur Ungeziefer ausrottet? Beide
Richtungen haben Gott als die Ewige Liebe übersehen und stehen deshalb
vor dem jämmerlichen Bankrott ihrer falschen Bestrebungen.

Sie schließen Ihren Artikel mit den Worten : «Schließlich weise ich
darauf hin, daß ich, anhand dieser methodischen Gedanken, zur
Beendigung des Kalten Krieges, zur Abrüstung und zum Fortschreiten
zu einer sozialistischen Gesellschaft aufrufe.» Fällt diese begrüßenswerte

Umwandlung nicht in das Gebiet der Religion? Kann dieses
Umdenken nicht nur in dem Geiste der absoluten Wahrheit, wie diese
uns in dem Wort und Vorbild Jesu Christi offenbar geworden ist,
geschehen? Aber wird die Politik, weil ichbegründet, nicht immer
versuchen müssen, das Licht der Wahrheit auszulöschen, den Sprecher

mundtot zu machen, weil ihre Existenz gefährdet ist? Die
Gleichschaltung von Politik und Religion bringt nur Unheil über die Menschheit,

in welchem wir heute in so erschreckendem Maße stehen, und
nur die klare Trennung kann uns wieder zu klarer Entscheidung bringen

in der klaren Sicht, was «menschlich oder was göttlich ist«
(Markus 8, 33)

Ich begrüße Sie herzlich Erna Titz

II.

Politik als Religionsersatz
Die Größe des Christentums bestand vor allem darin, daß diese

Lebens- und Weltanschauung den Genuß und das Leben nicht als
die höchsten Güter betrachtete, sondern sich einem über den Genuß
und über das irdische Leben hinausgehenden Wert zuwandte, daß es
einen unvergänglichen Schatz suchte, den kein Dieb stehlen kann.
Niemals hat das authentische Christentum das physische Leben
angebetet oder die Ehrfurcht vor dem Leben zur höchsten sittlichen
Norm ausgerufen, wie ein modernes Christentum das tut. Es hat das
physische Leben im Vergleich zu dem, was es als höchsten Lebenswert

betrachtete, immer gering geschätzt. Zwar blieb die Praxis oft
weit hinter der Theorie zurück, aber das ändert nichts daran, daß die
Kirche «die Begierde des Fleisches, die Begierde der Augen und die
Größe des Lebens», wie es in der Übersetzung der niederländischen

37



Staatenbibel heißt, immer offiziell verurteilt hat. Dieses erhabene
Christentum ist jedoch ein Fremdkörper in unserer modernen Kultur
geworden.

Aber nicht nur das Christentum in seiner ursprünglichen edlen
Gestalt, die so sehr von dem gegenwärtigen, seines Glanzes beraubten
Christentum abweicht, auch eine andere Größe, nämlich der Krieg
als Mittel, über die Verherrlichung des physischen Lebens hinaus zu
gelangen, ist dem modernen Menschen genommen.

Religion und Krieg sind in der Vergangenheit immer eng miteinander

verknüpft gewesen. Beide richteten sich ja auf Werte, welche
den Wert des irdischen Lebens übersteigen. Während aller
Jahrhunderte erkannten daher Denker und Dichter, neben den Schrecken
des Krieges, auch seinen moralischen und religiösen Wert an. Im
Kriege überwand der Mensch die Angst ums Leben. Dann wußte er,
daß es um höhere Werte als das irdische Leben ging. Er schritt dem
Tode unverzagt entgegen, als ob es den Tod nicht gäbe. So sang
Friedrich Schiller:

Schön ist der Friede! Ein lieblicher Knabe
Liegt er gelagert am ruhigen Bach.
Aber der Krieg läßt die Kraft erscheinen.
Alles erhebt er zum Ungemeinen,
Selber dem Feigen erzeugt er den Mut.

Auch Immanuel Kant, dessen Abhandlung «Zum ewigen Frieden»
den Geist der allgemeinen Verbrüderung und die Hoffnung auf einen
endgültigen Weltfrieden atmet, übersah in einer früheren Abhandlung,
in seiner «Kritik der Urteilskraft», als er das Erhabene analysierte,
die moralische Bedeutung des Krieges nicht. Wenn der Krieg mit
Ordnung und Beachtung der bürgerlichen Rechte geführt wird, trägt
er nach Kant etwas Erhabenes in sich und läßt er in einem Volke,
das ihn auf diese Weise führt, um so erhabenere Gedanken entstehen,
je größeren Gefahren es ausgesetzt ist und sich dabei mutig zu
betragen weiß. Ein langer Friede läßt dagegen nach Kant Selbstsucht,
Feigheit und Verweichlichung vorherrschen und erniedrigt die
Gedanken eines Volkes.

So konnte ein Philosoph des 18. Jahrhunderts noch über das
Kriegführen denken.

Aber auch der Krieg, der mit Beachtung der bürgerlichen Rechte
oder um die Ehre eines Volkes geführt wird, ist als moralischer Faktor
und sinnvolles Geschehen dem Menschen in der Zeit des totalen Krieges,

und vor allem im Atomzeitalter, genommen. Jetzt bedeutet der
Kernwaffenkrieg nur noch sinnloses Morden und wahnsinnige
Vernichtung, an die nur noch Toren oder Verbrecher glauben können.

Auch Kant wies in der bereits genannten Abhandlung «Zum ewigen

Frieden» auf die Möglichkeit einer solchen Entartung des Krieges,

38



daß dieser ewige Friede nur auf dem Kirchhof des Menschengeschlechtes
verwirklicht würde. Eine solche Entartung des Krieges, die aller

Romantik beraubt ist, hat sich jetzt, am Anfang des Atomzeitalters,
tatsächlich vollzogen.

Auch der Begriff «Vergeltung» taugt nicht mehr als Mittel, um
dem Krieg einen moralischen Wert zu verleihen. Es gibt zwar ein
jus talionis, ein Vergeltungsrecht, aber dabei bleibt immerhin der
Grundsatz bestehen, daß das Verbrechen nur am Täter gerächt wird.

Auch im alten Israel hatte das Gesetz des «Auge um Auge, Zahn
um Zahn, Blut um Blut» einen humanen Sinn. Es bedeutete, daß die
Strafe im richtigen Verhältnis zum Verbrechen stehen mußte.

Bei der Anwendung von Kernwaffen geht dieses Verhältnis jedoch
ganz verloren. Wenn jetzt eine Regierung aus irgendeinem Grunde,
zum Beispiel in Panikstimmung, Kernwaffen abschießt und die Gegenpartei

deswegen zur «Vergeltung» übergeht, so würde dies nur
bedeuten, daß Millionen Unschuldige dafür büßen müßten, da kein
einziges Volk noch einen Krieg wünscht oder sich vorher mit Hilfe eines
Referendums über einen Kernwaffenangriff aussprechen könnte. Die
sogenannte Vergeltung wird daher in unserer Zeit nur bedeuten können,

daß die eine Schandtat mit einer anderen, genau so großen
Schandtat beantwortet wird. Jeder Versuch, den Krieg jetzt noch sittlich

zu rechtfertigen, beruht daher auf Heuchelei oder Selbstbetrug.
Darum ist es notwendig, für den Krieg ein moralisches Äquivalent

zu entdecken, das auch der Religion zugute kommen wird.
Der amerikanische Philosoph William James meinte, dieses moralische

Äquivalent für den Krieg in der Beherrschung und Bezwingung
der Natur, also in der Technik gefunden zu haben.

Diese Meinung können wir nicht teilen. Die moralische Bedeutung
der Technik leugnen wir zwar keineswegs, aber in einer kapitalistischen

Gesellschaftsordnung ist sie unseres Erachtens moralisch nicht
gerade hoch zu veranschlagen. In unserer westlichen Gesellschaft
vervielfältigte gerade der hohe Flug der Technik die Genußmittel und
trieb damit die Genußsucht zu wahnsinnigen Ausmaßen, die unsere
ganze Kultur mit Niedergang bedrohen. Ihr moralischer Wert ist auch
darum so gering, weil sie fast immer direkt oder indirekt im Dienste
des Wettrüstens steht.

Es gibt deshalb nach unserer Überzeugung heutzutage ein viel
besseres Äquivalent für den Krieg als die industrielle Technik. Dieses
Äquivalent ist nicht die Beherrschung der Natur, sondern die Beherrschung

der Gesellschaft. Es ist das Streben, die Gesellschaft auf ein
höheres Niveau emporzuheben.

Dabei wird der Politik eine besondere Aufgabe zugewiesen. Eine
moralische Politik, die eine bessere und höhere Gesellschaftsordnung
im Geiste Piatons, des Aristoteles und der Philosophen des 18.
Jahrhunderts erstrebt, kann in der Gegenwart das moralische Äquivalent

39



des Krieges sein. Sie kann sogar mehr als ein Ersatz des Krieges, sie
kann wiederum selbst Krieg sein, Krieg gegen die Mächte der
Vernichtung und des Verderbens, und also reiner und moralischer als der
Streit zwischen den Völkern jemals gewesen ist.

Aber gleichzeitig kann eine solche Politik unseres Erachtens die
Religion neu beleben und sogar selbst einen religiösen Charakter
erhalten. Eine moralische Politik, welche mit Begeisterung und Hingabe
betrieben wird, bei der die Menschen bereit sind, ihre Ziele unter
Opfern zu verwirklichen und sogar das Leben zu geben, diese Politik,
welche eine harmonische Gesellschaft erstrebt und der schließlich
Leibniz als «Harmonia universalis, id est deus»* vorschwebt, nimmt
den Charakter einer Religion an. Einer Religion jedoch, welche nicht
so sehr in Worten oder einer Theologie, sondern in tapferen Taten
zum Ausdruck kommt. Von einer solchen Religion sagt der Dichter
Uhland:

Will einer merken lassen
Daß er mit Gott es hält,
So muß er keck erfassen
Die arge, böse Welt.

Es erscheint uns daher nicht unzulässig, zu behaupten, daß eine
politische Partei, welche überzeugt ist, im Dienste der Wahrheit und
der Menschheit zu stehen und sittliche Ziele zu erstreben, zugleich
die Funktion einer Kirche, einer Gemeinschaft der Gläubigen erfüllen
kann, wobei sich jedoch der Glaube nicht auf etwas Metaphysisches,
sondern auf eine neue Welt und eine neue Menschheit richtet.

Dies ist nicht nur ein Zukunftsbild. Auch in der fernen Vergangenheit

waren Religion und Politik innig verknüpft. Bei den Propheten
'

des alten Israels zum Beispiel waren das religiöse und das politische
Zukunftsbild unzertrennlich verflochten. Die religiöse Zukunft Israels
war für sie zugleich die politische Zukunft. Ägypten, Syrien, Assyrien,
Babylon waren nach ihrer Weltanschauung die Instrumente, welche
Gott benutzte, damit Israel seine religiöse Bestimmung erfüllen konnte.
Auch im ganzen Mittelalter bildeten Staat und Kirche das eine «Corpus

christianum», mit einer gemeinsamen Aufgabe und einem
gemeinsamen Ziel.

Jede höhere Religion wird dadurch gekennzeichnet, daß sie über
das Bestehende hinauszukommen versucht und den Sinn des Lebens
in eine andere Welt verlegt, von der sie das Heil erwartet. Unsere
Definition der Politik, nach der sie eine auf die Zukunft gerichtete
Dynamik ist, welche eine harmonische Gesellschaft, und in letzter
Instanz die universale Harmonie, mit Machtmitteln verwirklichen will,
beweist unseres Erachtens, welch eine enge Verwandtschaft zwischen
Politik und Religion bestehen kann.

* Weltharmonie, das ist Gott.

40



Auch die christliche Kirche in ihrer Blütezeit, im Mittelalter, hat
sich niemals mit der bloß moralischen Leitung, welche sich ohne
Zwangsmittel vollzieht, begnügen können. Ohne den starken Arm
der Obrigkeit konnte sie ihre Aufgabe nicht hinreichend ausführen.
Christentum bedeutete ja im Mittelalter viel mehr als in unserer Zeit.
Es bedeutete mehr als nur die Einheit eines gemeinschaftlichen Glaubens.

Christentum bedeutete eine bestimmte organisierte Gesellschaft
mit einer eigenen Regierung und Verwaltung. Deshalb waren Politik
und Religion in der Blütezeit des Christentums nicht zu trennen. Auch
wo wir die Trennung von Kirche und Staat in unserer Weltepoche als
eine historisch bedingte Notwendigkeit anerkennen, bedeutet dies
nach unserer Überzeugung nicht, daß nicht einmal wiederum eine
Zeit kommen wird, worin Politik und Religion ihr gemeinsames Ziel,
eine neue harmonische Welt, gemeinsam mit Macht und Weisheit
erstreben werden, worin die politische Partei zugleich eine Gemeinschaft

der Gläubigen sein wird und umgekehrt.
Eine solche neue Gemeinschaft der Gläubigen mit ihrer

politischreligiösen Gesinnung wird sich dadurch kennzeichnen, daß sie das
Leben wiederum, wie im Mittelalter, als seine Mission sieht. Sie wird
deshalb an diejenigen, die ihr angehören wollen, Anforderungen stellen,

denn noblesse oblige. Sie wird von ihren Mitgliedern fordern,
daß sie ihr persönliches und gesellschaftliches Leben Normen
unterwerfen, daß sie veraltete Traditionen und Aberglauben im Prinzip
überwunden haben, daß sie eine neue Welt ins Auge fassen.

Von einer solchen Gemeinschaft der Gläubigen wird eine verjüngende

und läuternde Kraft auf die Gemeinschaft ausgehen. Sie wird
die heranwachsende Generation wiederum überzeugen können, daß
es etwas gibt, wofür es sich lohnt, zu leben und zu sterben.

J. L. Snethlage

III.
Qottesreich und Weltreich

(Aus einem Gespräch)

Was ihr darstellt, ist das Verhältnis von Religion und Politik in
einer besonderen Nuance; ganz anders ist das von Qottesreich und
Politik. Wollen wir nicht dorthin gehen, wo die Höhepunkte des
Gottesreiches sind, und zusehen, wie dort sich das Verhältnis von
Politik und Gottesreich gestaltet?

Also zunächst zu den Reformatoren. Ist ihnen nicht alle Poliitk
eine äußerst wichtige Sache? Ist sie nicht für alle, für Luther wie für
Zwingli und Calvin, ein religiöses Hauptproblem? Ist nicht die
Aufmerksamkeit der großen Propheten des alten Bundes mit äußerster
Spannung gerade auf die politischen Ereignisse gerichtet? Hören sie
nicht gerade darin die Stimme Gottes? Spricht er nicht darin sein

41



Wort? Sehen sie nicht im Auftauchen und Vergehen der Weltreiche
und in ihrem Zusammenprall mit dem Gottesreich das Kommen Gottes?

Wird dann nicht die Politik geradezu Offenbarung? Sind sie
nicht gerade als Männer Gottes Politiker?

Das Reich Gottes ist nicht in einem fernen Himmel, sondern
es will auf die Erde kommen. In ihm will Gott unter den Menschen
wohnen. Das heißt aber: es besteht in einer aus Gott und in Gott
erneuerten Welt; in Ordnungen der Gerechtigkeit, Reinheit und
Güte; in einem vollkommenen menschlichen Wesen. Es ist mit einem
Worte so sichtbar und greifbar, wie das Römische Reich. Es ist Politik,

ganz und gar!
Aber es ist zugleich das Widerspiel der Politik. Es ist seinem Wesen

nach das Gegenteil des Römischen Reiches wie aller Weltreiche,
deren Urtypus ja das Römerreich ist. Wenn das Zeichen des Gottesreiches

der Mensch ist, so das des Weltreiches das Tier. Wenn
dort die oberste Gemeinschaftsform die brüderliche Familie Gottes
ist, so hier der auf die Gewalt gegründete Staat.

In diesem Sinn ist das Gottesreich zugleich Politik und das Gegenteil
der Politik. Der Sinn der Geschichte aber ist nun der Kampf dieser

beiden Reiche, in dem es keinen Frieden, sondern nur ein Unterliegen

des einen oder andern gibt. Die Hoffnung derer, die zum
Gottesreich halten, ist dessen endlicher Triumph und damit der Sturz
des Systems der Gewalt und der Knechtschaft, das Aufhören des
Krieges, der Durchbruch des Menschen, aber auch die Aufhebung
des Staates und der Politik, damit Gott allein herrsche und mit ihm
der erlöste Mensch.

Weil dem so ist, darum muß dieser Kampf für den Bürger des
Gottesreiches eine Sache von allerhöchstem Interesse sein. Mit schärfster

Aufmerksamkeit wird er seinen Wendungen und Verschlingungen
folgen und darin Gottes Gedanken und Wege erkennen. Er wird
immer Politiker sein, aus Gegensatz zu aller Politik!

Jesus ist auch hierin, wie immer, nur die letzte Steigerung und
Zuspitzung der Wahrheit, die schon im alten Bund auftaucht. Er ist
am allermeisten Politiker und zugleich der schroffste Gegensatz aller
Politik. Darum spielt Politik im Leben Christi erst recht eine
entscheidende Rolle. Seine Versuchung ist eine Versuchung der Politik.
Und daß der Statthalter Roms, mit den Religions- und Kirchenmännern

verbündet, ihn ans Kreuz schlagen läßt, ist eine Tatsache von
ungeheurer, immer noch nicht ganz verstandener symbolischer
Bedeutung. Christus ist wie das Ende der Kirche und Religion, so auch
das des Staates und der Politik.

Aus: «Weltreich, Religion und Gottesherrschaft», 2. Band, Seite 90 ff.

42


	Religion und Politik. I., Ichgebundene Politik ; II., Politik als Religionsersatz ; III., Gottesreich und Weltreich (aus einem Gespräch)

