Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 11

Artikel: Der Nebel und die Gipfel

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Nebel und die Gipfel

Wenigstens ginen Gewinn hat uns der Krieg sicherlich gebracht:
er hat Wahrheit geschafft. Das ist aber nicht wenig. Wahrheit ge-
schafft? Wirklich? Hat er nicht vielmehr, als Kind der Liige, lauter
Liige erzeugt, die Welt mit Liige erfiillt? Liegt heute* nicht auf der
Erde geradezu ein dichter Nebel der Liige, worin man die wahre Ge-
stalt der Dinge nicht mehr sehen kann? Er dampft empor aus dem
Sumpfe, den wir Presse nennen; er raucht aus dem tritben Strom der
Kriegsliteratur; er quillt aus der heiflen Erregtheit der Gemiiter; er
itberzieht das ganze wogende Chaos der heutigen Welt. Wir alle sind
genotigt, in solchem Nebel unsern Weg zu gehen und man muf$ diesen
schon sehr genau kennen, um nicht in die Irre zu laufen. Es ist eine
giftige Atmosphire, die uns das Atmen fast unmoglich macht und alles
frohe Leben und Blithen versengt. Dieser Nebel der Liige bedeckt die
Entstehung des Krieges. Da geben sich Vélker und Volkergruppen als
Uberfallene und Angegriffene aus und klagen andere als Friedestorer
und Gewalttiter an, wihrend doch einem Blinden klar zu sein scheint,
daf} sie selbst die Angreifenden und Uberfallenden waren. Aber sie
finden weithin Glauben und dieser Glaube erzeugt heilige Begeiste-
rung. Mischt sich jedoch der heiligen Begeisterung ihrer Gegner, die
ein grofleres Recht auf ihrer Seite zu haben scheinen, nicht wieder die
Liige bei? — Nebel der Liige bedeckt einzelne Menschen. Da ist viel-
leicht ein Staatsmann der humanste und friedliebendste von allen, die
Europa seit langem besessen, und ausgerechnet er wird der Mensch-
heit als Urheber des Weltbrandes hingestellt und wird fiir Millionen
eine Art Gottseibeiuns und Schreckgespenst der Kinder. — Nebel der
Liige liegt auch auf Vélkern, die nicht Krieg fithren. Sie sind wie mit
Verblendung geschlagen, daf} sie genau das Gegenteil dessen denken
und tun, was sie nach ihrer ganzen Eigenart, Geschichte und gegen-
wirtigen Stellung denken und tun miifiten; daf} sie Gefahren sehen,
wo keine vorhanden und keine, wo sie fiir Sehende zum Greifen deut-
lich sind; daf} sie ihre Freunde fiir Feinde und ihre Feinde fiir Freunde
halten; daf} sie wie Betrunkene Unsinn lallen, Unsinn schreien, den
Unsinn, den eine unwissende oder abhingige Presse oder irgendeine
Propaganda ihnen vorgeredet hat. — Nebel der Liige bedeckt den
Krieg selbst. Was wir von dessen Wirklichkeit erfahren, das sehen
wir nur gleichsam durch den Riff der Wolken. — Nebel der Liige will
nun auch den Frieden bedecken. Wir sehen, wie der Friedensgedanke

* Das heifit 1917. Was Leonhard Ragaz im 4. Jahr des Ersten Weltkrieges tiber die
babylonische Verwirrung der damaligen Epoche schrieb, 1af3t sich, mit vielleicht nicht
geringerer Berechtigung von der Ara des «Kalten Krieges» sagen, in deren vergif-
tenden Nebelschwaden wir seit Jahren zu leben gezwungen sind. Der nachstehende
Abschnitt gibt unsern Lesern einige Anhaltspunkte dariiber, wie Leonhard Ragaz
die Anmaflung gewisser Kreise, die das Christentum mit der Atombombe verteidigen
wollen, beurteilen wiirde.

325



zum Kampfgegenstand der Parteien wird, wie man ihn zum Dienst
des Krieges zwingt, wie der Macht- und Herrschaftswille sich sein
Kleid borgt, so daf3 wir oft nicht mehr wissen, ob wir den Frieden
vor uns haben oder sein genaues Gegenteil. — Nebel der Liige bedeckt
die menschlichen Ideale. Da wird uns zu unserm nicht geringen Stau-
nen gezeigt, dal§ das, was wir sonst ohne weiteres fiir Knechtschaft
hielten, im Grunde Freiheit sei, die wahre Freiheit; was wir Haf} und
Mord nannten, Liebe und was uns als Gottlosigkeit erschien, wahre
Frommigkeit. Aber auch vor Idealen, die Wahrheit sind, wenn man
sie recht versteht, wie Vaterland, Staat, Volkstum, Sprache, Wissen-
schaft, Kultur, Religion, werden Altire errichtet und darauf ein Rauch-
werk entziindet, das Trug erzeugt und den Menschen das Auge blen-
det, daf} dann in diesem Rauch die Regierungen, die machthabenden
Klassen, dazu die gemeine Geldgier ungestort ihre Geschifte besorgen
kénnen und reaktionire Politiker und Theologen sich darin mit
Wucherern und Ausbeutern wohlig zusammenfinden. Ja bis zu héch-
sten Gipfeln steigt dieser Nebel: Jesus, das Christentum, Gott selbst
werden von weltlicher Berechnung und Leidenschaft so ungescheut in
- Anspruch genommen, daf} wir oft nicht mehr wissen, ob wir Gott vor
uns haben oder Moloch, ob den Christ oder den Antichrist, ob das
Christentum oder einen Hohn des Teufels.

Ist uns schon die Gréfle der Liige ein bises Wunder, so wird uns
die Kraft, die sie entfaltet, véllig zur Anfechtung. Wir wissen manch-
mal nicht mehr, ob die Urgesetze der Welt aufgehoben oder gar ins
Gegenteil verkehrt seien. Wir sehen wie ganze Viélker von Losungen
geleitet, die wir fiir Liigen halten, in den Krieg ziehen. Wir wissen:
was ihnen ihre Regierungen vorgeben, ist das genaue Gegenteil der
Wahrheit. Wir sind {iberzeugt: wenn diese Volker wii3ten, wie der
Krieg gemacht worden ist, dann briche dieser sofort in sich zusam-
men, dann wiirden sich vielleicht die Gewehre gegen die eigenen Fithrer
richten. Und nun diese Stiirme der Begeisterung, diese Verteidigung
der heiligsten Giiter, diese «religitse Erhebung», dieses Bewufitsein
der eigenen Unschuld und der Schlechtigkeit der Gegner und als Folge
von alldem diese unerhorten Opfer, die, fiir die Sache des Guten
gebracht, die Welt in drei Jahren rascher vorwirts gebracht hitten,
als sie sonst in drei Jahrtausenden vorwirts gekommen ist. Ist das
nicht unheimlich? Die Liige gibt doch sonst nicht Kraft. Liige lihmt,
Liige zersetzt, Liige ruft allen bosen Geistern. Sollte es also gar nicht
Liige sein, was die Vélker treibt, sondern Wahrheit? Das ist doch
auch nicht méglich. Denn die Auffassungen von Sinn und Entstehung
des Krieges sind in den feindlichen Vélkern so entgegengesetzt, daf3,
wenn die eine wahr ist, die andere eine Liige sein muf3. Und doch sind
in all diesen Vélkern, zum mindesten in den fithrenden unter ihnen,
Tapferkeit, Begeisterung, Opferwilligkeit fast gleich grof3. So miissen
wir uns denn wohl darin finden, daf§ von Zeit zu Zeit auch der Liige
ihre Stunde gegeben wird. Sie darf Macht iiber die Menschen bekom-

326



men; sie darf ihnen den Taumelbecher reichen; sie darf ihnen Krifte
verleihen, die den hochsten aufs Haar gleichen. Es ist eine alte Wahr-
heit, daf$ es auch didmonische Wunder gibt, die den géttlichen zum
Verwechseln ihnlich sind. Die Geschichte hat uns solche schon oft
gezeigt, besonders die der Religionen, aber auch die tibrige. Heute
aber leben wir in Tagen der Offenbarung. Die menschlichen, gott-
lichen und damonischen Dinge treten so klar in ihrer Wirklichkeit
hervor, wie vielleicht noch nie; die Grundmichte, die stets die Welt
beherrscht haben, aber oft halb im Verborgenen, ballen sich zu riesi-
gen Gebilden zusammen. Auch das Bése darf sich zeigen wie es ist,
in seiner ganzen Macht, in seiner ganzen Gemeinheit, aber auch in
seiner ganzen Verfithrungskraft. Die Verfithrungskraft des Bosen liegt
ja nicht in seiner Gemeinheit, sondern in seinem ddmonischen Adel,
der ein letzter Abglanz der verlorenen Herrlichkeit Gottes ist.

Aber indem wir dies sagen, sind wir auch schon einen Schritt
weitergekommen. Denn es dringt sich uns der Gedanke auf, daf} eine
solche Offenbarung der Liige zugleich eine Offenbarung der Wabr-
beit sei. Denn dies gehort ja doch auch zum Reich und Sieg der Wahr-
heit, daf3 die Liige sich in ihrer ganzen Nacktheit und zugleich in ihrer
- ganzen Verstellungskunst zeige, daf das, was an Liige immer im
Menschenwesen vorhanden war, aber als solche nicht geniigend er-
kannt wurde, in krassen und riesigen Formen hervortrete. Dann miis-
sen die Menschen davor stille halten. Dann mégen vielen unter thnen
die Augen aufgehen, vielleicht doch so vielen, daf3 es zu einer Umkehr
kommt. Dann werden die Menschen Entscheidungen treffen missen.
Daf} die Grundmichte, Grundgegensitze, Grundprobleme des Welt-
wesens in diesen Zeiten so plastisch hervortreten, wie wohl noch nie-
mals, seit die Erde steht, das macht diese Zeiten zu apokalyptischen.
Nun mag auch ein stumpfes Auge erkennen, wie oberflichlich es ist,
wenn wir den Fortschritt des Guten von einer langsamen Besserung
erwarten; worin das Bose allmihlich schwicher und harmloser werde.
Gutes und Boses verschlingen sich vielmehr so, daf} das vollige Her-
austreten des Einen die Bedingung ist fiir das entsprechend véllige
Heraustreten des Andern und die hochste Steigerung des Bésen die
Vorbedingung fiir den hochsten Sieg des Guten. Die schlimmsten
Zeiten fiir die Wahrheit und das Gute sind die einer charakterlosen
Mischung von Gut und Bése. Da kommen die Seelen nie zu einem
volligen Erwachen, sondern verharren in bezug auf die héchsten
Wahrheiten in einer Art Halbschlummer. Da kommt es darum auch
zu keinem wahrhaft groflen seelischen Leben, keinem Auftauchen des
Heroischen im Menschenwesen. Darob werden die Seelen unzufrie-
den. Es ist ihnen im Wohlbefinden nicht wohl und sie suchen ihre
Lust auf allerlei verkehrten Wegen. Das ist im Grunde ein viel driik-
kenderer Zustand als selbst die Atmosphire des giftigen Nebels, worin
wir jetzt leben. Gewify will sie uns manchmal ersticken, aber dann
kommt wieder ein Windstof}, der die Nebelhiille zerreif’t, so daf} wir

327



in einer Grofle und Klarheit wie nie zuvor die Hohen sehen — die
Hohen der Wahrheit!

So bleibt doch dies das letzte Wort: der Krieg hat Wahrheit ge-
schafft. Es ist eine Wahrheitszeit ohnegleichen. Enthiillt wird das
Wesen des Krieges — nicht etwa nur seine einzelnen politischen Ur-
sachen, sondern alle seine Wurzeln, ja seine einzige Wurzel — und
enthiillt wird auch der Friede. Enthiillt werden Volker und Einzelne.
Sie zeigen nun ihre wahre Art. Die Masken fallen, auch die idealen.
Es zeigt sich, wie wenig es auf Gedanken, Worte, Theorien ankommt.
Volker und Einzelmenschen, denen wir das Beste zugetraut, stiirzen
sittlich zu Boden, andere, von denen wir weniger erwartet, erweisen
sich fest, ja grofl. Propheten fallen und Propheten erheben sich. Der
Krieg ist ein Menschenkiinder, gerade dieser Krieg. Er bringt des
Menschen innersten Kern zum Vorschein, der von seinen Ansichten
oft so verschieden ist. Wie Einer sich zu diesem Krieg stellt, das zeigt,
was er fiir ein Mensch ist, und auch was er fiir einen Gott hat. Wer
zu gewissen Michten, die in diesem Krieg hervorgetreten sind, freund-
lich steht, ja sich dafiir begeistert, der mag noch so eifrig von Gott
reden und noch so schone Worte iiber Jesus finden, er ist vom Vater
Jesu Christi abgefallen zu Wuotan oder Jupiter Kapitolinus oder Baal.
Es ist eine grofle Sache, daf$ so viel halbe oder ganze «Propheten» und
«Gottesmdnner» nun schmihlich vor den Gétzen riuchern, wihrend
«Gottlose» den wahren Gott bekennen und ihm in duflerster Treue
und Herzensreinheit dienen.

Unsere ganze «Kultur» enthiillt uns der Krieg. Wir erkennen
nun, was sie ist. Entsetzt blicken wir auf all den Wahn und
Wust, worin wir uns verstricken lieflen, meinend, es miisse so
sein. Auch denen unter uns, die schon vorher im schirfsten Gegen-
satz zu dieser Kultur standen, sind nun die Augen noch weiter
aufgegangen, dafl wir Vieles sehen, was wir vorher nicht sahen und
dafl wir schirfer sehen, was wir schon vorher sahen, daf} wir tiefer,
entschiedener geworden sind. Der Krieg enthiillt die Gétzen, die
Gotter schienen. Durch die zerreiflenden Nebel hindurch, auch die, die
von den Altiren ausgehen, schauen wir ihre wahre Gestalt. Noch er-
schrecken Viele davor, aber das Sehendwerden hat begonnen und
wird weitergehen. Gétzendimmerung! Aber wenn die Gotzen stiirzen,
dann kann Gott hervortreten. So tritt er denn hervor aus den Nebeln
und Finsternissen, oft nur in flitchtigen Augenblicken, oft nur in An-
deutungen, die selbst noch nebelzart sind — der wahre Gott. Wie in
der Morgenddmmerung die héchsten Spitzen und Grite des Gebirges
nur in leichten Umrissen, kaum sichtbar und doch gerade damit erst
recht michtig und herrlich iber den noch von Diinsten und Dunkel-
heiten erfiillten Tilern aufsteigen, so erhebt sich iiber all der Verblen-
dung und Finsternis dieser Zeiten die Wahrheit Gottes und des Men-
schen — Christus. Sein Reich kommt; der neue Tag bricht hervor.

328



Das ist’s, was in all dem ungeheuren Jammer dieser Zeiten, auch
mitten in den Finsternissen der uns umwallenden Liige, unsere Seele
immer wieder froh macht. Wir blicken auf eine unendliche neue Welt,
aus der groflen Flut auftauchend, von Morgennebeln bedeckt. Es gibt
endlos zu tun. Mitten in Triimmern ist der Weg zu Gott frei gewor-
den — neue Bahn fiir Alle!

Aus Leonhard Ragaz: «Weltreich, Religion und Gottesherrschaft»

Rotapfel-Verlag, Erlenbach

Vom Sinn unseres Kampfes

Margarete Susman hat uns freundlicherweise erlaubt, die gehaltvollen Worte,
mit denen sie unsere Tagung vom 8. Oktober eréffnete, in den «Neuen Wegen»
wiederzugeben. Wir danken ihr dafiir.

Mir hat sich gerade in diesen Tagen in einer von vielen Seiten be-
drohten Welt immer wieder das Wort eines der frithesten und grofiten
griechischen Philosophen, Heraklit, aufgedringt: «Der Vater aller
Dinge ist der Streit». Und so erschreckend dies Wort ist, ich habe
mich immer wieder von seiner Wahrheit itberzeugen miissen und sie
hat sich mir sogar an einer der bescheidensten Naturerscheinungen
bestitigt; als ich einmal in einem Film, durch eine Zeitlupe zusammen-
gerafft, das Wachstum einer kleinen Blume sah. Die zarten Zweiglein
griffen nach allen Seiten aus, um sich Lebensraum zu erobern. Sie
dringten dabei andere Pflanzen, die sich am gleichen Ort entfalten
wollten, mit schonungsloser Macht beiseite. Man hitte dabei auch an
das Wort von Nietzsche denken kénnen: «Leben ist Wille zur Macht.»
Und es ist das wirklich schon im bescheidensten Bezirk: Streit, Krieg,
Wille zur Macht scheint iiberall das letzte Lebensgesetz zu sein.

Ist aber dann der Krieg, den wir mit Leidenschaft bekimpfen,
nicht das notwendige Schicksal auch der Menschheit? Aber was in
der Natur letztes Gesetz ist, ist es ja nicht auch im Menschendasein.
Wir Menschen entstammen zwar der Natur, dem tiefen Dunkel des
Universums, aber wir bleiben in ihm nicht gefangen. Gerade was uns
zu Menschen macht, ist dies: nicht im Dunkel des Kosmos gefangen
zu bleiben. Denn wir vermégen dies letzte Dunkel mit unsern Gedan-
ken, unserem Willen und mit unsern Taten zu tibersteigen. Und zwar
kommt uns die Gewifsheit dieses Ubersteigenkdnnens nicht aus einer,
auch nicht der groéfiten Philosophie, die Heraklit widerlegen kinnte,
sondern unmittelbar aus der uralten Friedensbotschaft der Propheten.
Denn sie haben eine ganz neue, eine rein menschliche Einteilung der
im Grunde unmenschlichen Zeit verkiindet — eine Einteilung in Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft, und damit fiir den Menschen in
Erinnerung, Verwirklichung und VerheifSung. Eine Einteilung, durch

329



	Der Nebel und die Gipfel

