Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 10

Artikel: Zum Frieden bereit (Matth. 5, 21-26)
Autor: Niemoller, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Frieden bereit
Matth. 5, 21—26

Von einem Jahr zum andern warten wir auf eine Entscheidung
iiber den kiinftigen Weg unseres Volkes, auf eine Entscheidung, die
zugleich jeden einzelnen unter uns angeht: wird Krieg oder wird
Friede sein? Denn zur Zeit haben wir beides oder keins von beiden,
sondern lediglich das quilende und beunruhigende Gefiihl, daf$ unser
Schicksal wie das der gesamten Menschheit auf des Messers Schneide
steht. Geht es — um mit den Bildern unseres Textwortes zu sprechen
— in den Kerker, aus dem es kein Entrinnen mehr gibt, weil die
Schuld niemals bezahlt werden kann? Oder geht es zum Altar Gottes,
zu dem Gott, der unsere Freude und Wonne ist? — Ohne Bild ge-
sprochen: Wird es weitergehen auf dem Weg des Kalten Krieges, der
einmal in den Untergang einmiinden muf3, oder werden wir endlich
wieder anfangen diirfen zu hoffen, weil wir sehen, wie ein erster
Schritt in der entgegengesetzten Richtung, zum Frieden hin gemacht
wird und damit zum Leben?!

Und dabei sollte alles so klar und selbstverstindlich sein: Wer
will denn eigentlich den Krieg und den Untergang? Keiner in der gan-
zen, weiten Welt; denn niemand kann ihn wollen, er sei denn wahn-
sinnig und gehore zum Schutz der Allgemeinheit ins Irrenhaus! —
Und es ist ebenso gewifl und iiberzeugend, dafl sich jedermann nach
Frieden und nach Leben sehnt und von Herzen bereit ist, dazu mit-
zuhelfen. — Warum fiirchten wir denn, der Wahnsinn konne am
Ende doch die Oberhand behalten? — Es kann doch gar nicht dahin
kommen, weil es dahin nicht kommen darf!?

«Ihr habt gehort, daf zu den Alten gesagt ist: Du sollst nicht toten;
wer aber totet, der soll des Gerichts schuldig sein!» — Bedarf es
eigentlich dieser Erinnerung in unseren Tagen, nachdem unser Ge-
schlecht den organisierten Massenmord erlebt hat und weif3, dafl
nichts, aber auch gar nichts dadurch besser oder auch nur anders ge-
worden ist? Es liegt doch auf der Hand und braucht nicht durch
einen Rickgriff auf die Autoritit Gottes unterstrichen zu werden, daf}
«wer Menschenblut vergiefit, des Blut soll wieder durch Menschen
vergossen werden». — Fiir unser Verstindnis ist das geradezu ein
Naturgesetz: Toten, das ist die Ursache — Getotetwerden, das ist
die Wirkung, die unausbleibliche, die folgerichtige Wirkung. — Boses
kann nicht anders: es muf3 Béses erzeugen! — Und deshalb sagt uns
unsere Vernunft, dafy wir gut daran tun, diese Kettenreaktion nicht
auszul6sen und dies Rad des Verhiéngnisses nicht in Bewegung zu set-
zen. Trotzdem aber geschieht es wieder und wieder; denn wir sind ja
Menschen; und wir Menschen kapitulieren nun einmal nicht einfach
vor den Naturgesetzen, sondern haben einen unausloschlichen Drang,
sie zu bandigen und in unsern Dienst zu zwingen. Auch das Téten,

289



auch das Kriegfithren bis hin zum organisierten Massenmord, bietet
sich uns an als ein vielleicht mogliches Mittel, um andere Ziele zu er-
reichen. — Jahrhunderte haben an dieses Mittel geglaubt, und zahl-
lose Generationen haben es angewandt. Sind wir davor sicher, dafl
es nicht noch einmal — und dann vielleicht zum allerletzten Mal —
geschieht? —

Aber wir werden dies Gesetz nicht in unsern Dienst zwingen, wir
werden es niemals dahin bringen, daf} wir durch Téten Leben schaffen;
wir werden immer aus der Saat des Té6tens nur Tod ernten! — Warum
das so ist? warum das so sein und bleiben muf3? — Weil Gott der
Herr des Lebens ist und weil er uns seine Herrschaft iiber das Leben
nicht abtritt. Wo wir tdten, da greifen wir in seinen Herrschaftsbereich
ein, da kimpfen wir gegen ihn selbst, da sprechen wir uns selber unser
Todesurteil. Darum macht Gott noch dem Brudermérder Kain ein
Zeichen, «daf} ihn niemand erschliige, wer ihn finde». Darum warnt
er uns Menschen durch sein gnidiges Gebot: «Du sollst nicht toten!»
Darum gemahnt er uns an sein strenges und unausbleibliches Gericht:
«Wer aber totet, der soll des Gerichts schuldig sein!» — Das Té6ten
steht unter seinem Fluch, und «auf der Gewalt ruht kein Segen»! —

Wir konnen das, was «zu den Alten gesagt ist», gar nicht ernst
genug horen, und wir konnen es gar nicht laut und eindringlich genug
weitersagen und proklamieren. — Es geniigt eben nicht, dal wir kei-
nen Krieg und kein To6ten wollen: Gott will es nicht. Er will es wirk-
lich und wahrhaftig nicht, um keines angeblich guten Zweckes willen
nicht; denn die Verfiigung iiber das Leben seiner Menschenkinder hat
er sich und sich allein vorbehalten. — Noch ist der schreckliche Irr-
tum nicht ausgestorben, als wire es zwar dem einzelnen Menschen
von Gott verboten, einem anderen Menschen das Leben zu nehmen,
als wire es aber den Staaten und Vélkern erlaubt, um eines fiir gut
gehaltenen Zweckes willen sogar den Massenmord von Menschen zu
organisieren. Das ist aber nicht nur ein Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit und gegen die Menschheit; das ist ein Verbrechen gegen Got-
tes Majestit, das ist Rebellion, das ist — Siinde! Wir mégen sagen:
das trifft uns nicht; denn wir sind es ja nicht, wir kleinen Leute, die
Kriege wollen und Kriege machen, und wir haben ja nach keinem
fremden Leben gegriffen und keinen Mord oder Totschlag auf unser
Gewissen geladen. So billig kommen wir aber nicht davon; denn wir
kennen den, der hier spricht: «Ich aber sage euch!» und wissen, daf}
er uns meint, dich und mich: Sein Wort an uns wiegt schwer, und sein
Wort trifft, weil er — Jesus — derjenige ist, der uns des Mordes an-
klagt und uns vor sein Gericht zitiert. Die Anklage lautet auf Mord!
auf Brudermord! — Er hat uns nimlich zu Briidern gemacht, indem
er fiir uns starb, und nun ist keiner von dieser Bruderschaft ausge-
schlossen, und wir diirfen niemand von dieser seiner Bruderschaft aus-
schlieflen, ohne uns selber auszuschlieffen und dadurch dem Gericht
anheimzufallen. Das ist aber eine iiberaus ernste Situation; denn wir

290



machen ja den Unterschied fortgesetzt zwischen Freund und Feind
und lehnen die Mitverantwortung fiir die, die nicht unsere Freunde
sind, ab, ohne uns dariiber grofie Gedanken zu machen. Statt dessen
halten wir uns fiir berechtigt, uns von unseren Feinden zum mindesten,
wie wir sagen, zu distanzieren.

Wir sind also gemeint, wir, denen er — Jesus — Bruder geworden
ist; wir sind gemeint, wenn er sagt: «Wer mit seinem Bruder ziirnt,
der ist des Gerichts schuldig!» — Gemeint ist hier der Haf3, der dem
andern den Platz an der Sonne nicht gonnt, der Zorn, der den andern
beiseite schiebt und der keine briiderliche Verantwortung fiir ihn mehr
anerkennen will, der die Moglichkeit und die Pflicht zum Mit-ihm-
und Fiir-ihn-Leben leugnet und ihn selber damit verleugnet. Wo wir
das tun, da sind wir schon Mérder, da siindigen wir gegen das Leben,
das Gott allein gehért, und da bringen wir das Gericht iiber uns, dem
wir nicht entrinnen werden: «Was ihr getan habt einem unter diesen
Geringsten, das habt ihr mir getan!» — Das ist die Frage, Freunde,
der wir weder ausweichen kénnen noch diirfen: Sind wir — wir, die
Jesus sich nicht schimt, seine Briider zu heiflen — sind wir Triger
und Boten seines Friedens und seines Lebens, oder machen wir mit
Zorn und Haf3 dem Verderben Bahn? — Wir kommen von dem an-
dern, dem Mitmenschen, um gar keinen Preis los, nur um den einen
Preis, daf} er, der eine, wahre Bruder uns fallen lifit, so dafl wir im
Gericht allein dastehen!

Schlimmer und gefihrlicher noch als Zorn und Haf3 ist die Ver-
achtung, mit der wir uns des andern entledigen: «Wer aber zu seinem
Bruder sagt: Racha — Dummkopf —, der ist des Rats — des Ober-
gerichts — schuldig!» — Da nehmen wir den andern nicht mehr fiir
voll, sehen ihn irgendwo weit unter uns und halten es fiir unter unserer
Wiirde, uns noch mit ihm abzugeben. Wir sollen uns nicht tiuschen:
Jesus steht in diesem Falle bei ihm und nicht bei uns, und Gott nimmt
seine Partei gegen uns, die wir solcherweise dem Bruder seinen Men-
schenwert aberkennen und seine Menschenwiirde rauben. In Wahr-
heit aber verraten wir unsere eigene Menschenwiirde; in Wirklichkeit
werfen wir uns selber und unsern Menschenwert weg, indem wir den
Bruder verachten, fiir den Christus starb gleichwie fiir uns, indem wir
ihn fiir tot erkliren und fiir uns begraben sein lassen. — Er ist aber
nicht tot, weil Christus bei ihm steht; wir selber sind dann tot, weil
Christus nicht bei uns und nicht auf unserer Seite ist!

Zorn und Haf} sind schlimm; denn «wer seinen Bruder hafit, der
ist ein Totschliger!» — Verachtung ist schlimmer; denn wer seinen
Bruder verachtet, der tétet ihn nicht nur, der begribt ihn und schafft
sich seine Leiche vom Halse. — Jesus weif von noch schlimmerem
Mord: «Wer aber sagt: Du Narr!, der ist des héllischen Feuers schul-
dig!» — «Du Narr», das heifft «Du Gottloser!» — Wenn wir den
andern von uns stofen als einen, dem selbst Gott nicht mehr helfen
kann und will, als einen selbst fiir Gott hoffnungslosen Fall, als einen,

291



der nach unserm Urteil unwiderruflich dem Teufel gehort, dann ist
uns selber nicht mehr zu helfen, dann gibt es fiir uns selber keine Hoff-
nung mehr, dann sind wir selber in der Gewalt der Holle: das ist
Mord und Selbstmord in einem! Denn wie soll uns noch geholfen
werden, wie soll es fiir uns noch eine Hoffnung geben, wie sollen wir
noch der Verdammnis entrinnen, wenn wir nicht mehr an die All-
macht der Gnade Gottes glauben, wenn wir es nicht mehr wahrhaben
wollen, daf Christus fiir uns Gottlose gestorben ist, damit der Gott-
lose leben soll?! — Das heiflt nicht nur, den Bruder téten; und das
heif$t nicht nur, sich seinen Leichnam aus den Augen schaffen; das
heifit, den Herrn Christus selber téten und Gott selber begraben! Und
was dann {ibrigbleibt, das ist die Holle, das ist der Tod, aus dem es
keine Rettung, kein Auferstehen mehr gibt!

Hier sollte uns deutlich werden, wie wenig Verlaf§ doch auf unser
Gewissen ist: es quilt uns nicht, wenn wir einen Menschen gottlos
nennen, und wir bilden uns ein, das sei unser gutes Recht. Und unser
Gewissen schligt nur leise an, wenn wir einen Dummkopf verachten;
dabei sind wir am Ende sogar noch stolz. Nur wenn wir zornig wer-
den und hassen, dann 143t sich unser Gewissen deutlicher vernehmen,
so dafl wir wenigstens anfangen, uns zu schimen. Die schlimmste Ge-
fahr wird uns also durch unser Gewissen kaum signalisiert. — Darum
brauchen wir das Wort, das Gott zu uns spricht; darum brauchen wir
ihn, der uns ruft: «Ich aber sage euch!» — Und wenn wir jetzt sein
Wort héren, dann lafit es uns jetzt und hier als an uns gerichtet
horen. —

Jesu Worte sind sehr allgemein gesprochen, sie richten sich
an alle, die ihm zuhéren. Aber er meint dabei nicht nur alle, sondern
jeden einzelnen unter seinen Horern, er meint dich und mich. Wir
sollen Frieden machen, wenn wir seines Friedens froh werden wollen;
wir miissen uns aussdhnen mit unsern feindlichen Briidern, wenn wir
uns der Versohnung mit Gott wirklich trésten wollen. Sonst bleibt
unser Gottesdienst eitel und leer! «Laf} allda vor dem Altar deine Gabe
und gehe zuvor hin und versohne dich mit deinem Bruder!» — Der
«Widersacher», mit dem wir — noch — «auf dem Wege» sind, das
ist ja der Bruder, dem wir die Versohnung schuldig sind, dem wir sie
aber nicht schuldig bleiben diirfen. — Der Friede, nach dem uns ver-
langt und auf den wir hoffen, bleibt eine Gabe Gottes, um die wir
beten, und wir beten fiir die, in deren Hianden die groflen Entscheidun-
gen ruhen; hoffentlich tun wir es! Aber mit Zuversicht und Freudig-
keit beten kénnen wir nur dann, wenn wir selber zum Frieden, zur
Versshnung bereit und willig sind im wachen Wissen darum, daf}
Gott selber uns in Jesus Christus seine Versdhnung, seinen Frieden
schenkt. So lafit uns an unserm Teil dazu helfen, daf} Friede werde!
Amen.

Martin Niemdller, aus «Stimme der Gemeinde», 1. September 1961

2092



	Zum Frieden bereit (Matth. 5, 21-26)

