
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 10

Artikel: Zum Frieden bereit (Matth. 5, 21-26)

Autor: Niemöller, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Frieden bereit
Matth. 5, 21—26

Von einem Jahr zum andern warten wir auf eine Entscheidung
über den künftigen Weg unseres Volkes, auf eine Entscheidung, die
zugleich jeden einzelnen unter uns angeht: wird Krieg oder wird
Friede sein? Denn zur Zeit haben wir beides oder keins von beiden,
sondern lediglich das quälende und beunruhigende Gefühl, daß unser
Schicksal wie das der gesamten Menschheit auf des Messers Schneide
steht. Geht es — um mit den Bildern unseres Textwortes zu sprechen
— in den Kerker, aus dem es kein Entrinnen mehr gibt, weil die
Schuld niemals bezahlt werden kann? Oder geht es zum Altar Gottes,
zu dem Gott, der unsere Freude und Wonne ist? — Ohne Bild
gesprochen : Wird es weitergehen auf dem Weg des Kalten Krieges, der
einmal in den Untergang einmünden muß, oder werden wir endlich
wieder anfangen dürfen zu hoffen, weil wir sehen, wie ein erster
Schritt in der entgegengesetzten Richtung, zum Frieden hin gemacht
wird und damit zum Leben?!

Und dabei sollte alles so klar und selbstverständlich sein: Wer
will denn eigentlich den Krieg und den Untergang? Keiner in der ganzen,

weiten Welt; denn niemand kann ihn wollen, er sei denn wahnsinnig

und gehöre zum Schutz der Allgemeinheit ins Irrenhaus! —
Und es ist ebenso gewiß und überzeugend, daß sich jedermann nach
Frieden und nach Leben sehnt und von Herzen bereit ist, dazu
mitzuhelfen. — Warum fürchten wir denn, der Wahnsinn könne am
Ende doch die Oberhand behalten? — Es kann doch gar nicht dahin
kommen, weil es dahin nicht kommen darf!?

«Ihr habt gehört, daß zu den Alten gesagt ist: Du sollst nicht töten;
wer aber tötet, der soll des Gerichts schuldig sein!» — Bedarf es
eigentlich dieser Erinnerung in unseren Tagen, nachdem unser
Geschlecht den organisierten Massenmord erlebt hat und weiß, daß
nichts, aber auch gar nichts dadurch besser oder auch nur anders
geworden ist? Es liegt doch auf der Hand und braucht nicht durch
einen Rückgriff auf die Autorität Gottes unterstrichen zu werden, daß
«wer Menschenblut vergießt, des Blut soll wieder durch Menschen
vergossen werden». — Für unser Verständnis ist das geradezu ein
Naturgesetz: Töten, das ist die Ursache — Getötetwerden, das ist
die Wirkung, die unausbleibliche, die folgerichtige Wirkung. — Böses
kann nicht anders : es muß Böses erzeugen — Und deshalb sagt uns
unsere Vernunft, daß wir gut daran tun, diese Kettenreaktion nicht
auszulösen und dies Rad des Verhängnisses nicht in Bewegung zu
setzen. Trotzdem aber geschieht es wieder und wieder; denn wir sind ja
Menschen; und wir Menschen kapitulieren nun einmal nicht einfach
vor den Naturgesetzen, sondern haben einen unauslöschlichen Drang,
sie zu bändigen und in unsern Dienst zu zwingen. Auch das Töten,

289



auch das Kriegführen bis hin zum organisierten Massenmord, bietet
sich uns an als ein vielleicht mögliches Mittel, um andere Ziele zu
erreichen. — Jahrhunderte haben an dieses Mittel geglaubt, und zahllose

Generationen haben es angewandt. Sind wir davor sicher, daß
es nicht noch einmal — und dann vielleicht zum allerletzten Mal —
geschieht? —

Aber wir werden dies Gesetz nicht in unsern Dienst zwingen, wir
werden es niemals dahin bringen, daß wir durch Töten Leben schaffen;
wir werden immer aus der Saat des Tötens nur Tod ernten — Warum
das so ist? warum das so sein und bleiben muß? — Weil Gott der
Herr des Lebens ist und weil er uns seine Herrschaft über das Leben
nicht abtritt. Wo wir töten, da greifen wir in seinen Herrschaftsbereich
ein, da kämpfen wir gegen ihn selbst, da sprechen wir uns selber unser
Todesurteil. Darum macht Gott noch dem Brudermörder Kain ein
Zeichen, «daß ihn niemand erschlüge, wer ihn fände». Darum warnt
er uns Menschen durch sein gnädiges Gebot : «Du sollst nicht töten !»
Darum gemahnt er uns an sein strenges und unausbleibliches Gericht :

«Wer aber tötet, der soll des Gerichts schuldig sein!» — Das Töten
steht unter seinem Fluch, und «auf der Gewalt ruht kein Segen» —

Wir können das, was «zu den Alten gesagt ist», gar nicht ernst
genug hören, und wir können es gar nicht laut und eindringlich genug
weitersagen und proklamieren. — Es genügt eben nicht, daß wir keinen

Krieg und kein Töten wollen : Gott will es nicht. Er will es wirklich

und wahrhaftig nicht, um keines angeblich guten Zweckes willen
nicht; denn die Verfügung über das Leben seiner Menschenkinder hat
er sich und sich allein vorbehalten. — Noch ist der schreckliche
Irrtum nicht ausgestorben, als wäre es zwar dem einzelnen Menschen
von Gott verboten, einem anderen Menschen das Leben zu nehmen,
als wäre es aber den Staaten und Völkern erlaubt, um eines für gut
gehaltenen Zweckes willen sogar den Massenmord von Menschen zu
organisieren. Das ist aber nicht nur ein Verbrechen gegen die Menschlichkeit

und gegen die Menschheit; das ist ein Verbrechen gegen Gottes

Majestät, das ist Rebellion, das ist — Sünde Wir mögen sagen :

das trifft uns nicht; denn wir sind es ja nicht, wir kleinen Leute, die
Kriege wollen und Kriege machen, und wir haben ja nach keinem
fremden Leben gegriffen und keinen Mord oder Totschlag auf unser
Gewissen geladen. So billig kommen wir aber nicht davon; denn wir
kennen den, der hier spricht: «Ich aber sage euch!» und wissen, daß
er uns meint, dich und mich. Sein Wort an uns wiegt schwer, und sein
Wort trifft, weil er — Jesus —derjenige ist, der uns des Mordes
anklagt und uns vor sein Gericht zitiert. Die Anklage lautet auf Mord
auf Brudermord! — Er hat uns nämlich zu Brüdern gemacht, indem
er für uns starb, und nun ist keiner von dieser Bruderschaft
ausgeschlossen, und wir dürfen niemand von dieser seiner Bruderschaft
ausschließen, ohne uns selber auszuschließen und dadurch dem Gericht
anheimzufallen. Das ist aber eine überaus ernste Situation; denn wir
290



machen ja den Unterschied fortgesetzt zwischen Freund und Feind
und lehnen die Mitverantwortung für die, die nicht unsere Freunde
sind, ab, ohne uns darüber große Gedanken zu machen. Statt dessen
halten wir uns für berechtigt, uns von unseren Feinden zum mindesten,
wie wir sagen, zu distanzieren.

Wir sind also gemeint, wir, denen er — Jesus — Bruder geworden
ist; wir sind gemeint, wenn er sagt: «Wer mit seinem Bruder zürnt,
der ist des Gerichts schuldig!» — Gemeint ist hier der Haß, der dem
andern den Platz an der Sonne nicht gönnt, der Zorn, der den andern
beiseite schiebt und der keine brüderliche Verantwortung für ihn mehr
anerkennen will, der die Möglichkeit und die Pflicht zum Mit-ihm-
und Für-ihn-Leben leugnet und ihn selber damit verleugnet. Wo wir
das tun, da sind wir schon Mörder, da sündigen wir gegen das Leben,
das Gott allein gehört, und da bringen wir das Gericht über uns, dem
wir nicht entrinnen werden: «Was ihr getan habt einem unter diesen

Geringsten, das habt ihr mir getan!» — Das ist die Frage, Freunde,
der wir weder ausweichen können noch dürfen : Sind wir — wir, die
Jesus sich nicht schämt, seine Brüder zu heißen — sind wir Träger
und Boten seines Friedens und seines Lebens, oder machen wir mit
Zorn und Haß dem Verderben Bahn? — Wir kommen von dem
andern, dem Mitmenschen, um gar keinen Preis los, nur um den einen
Preis, daß er, der eine, wahre Bruder uns fallen läßt, so daß wir im
Gericht allein dastehen

Schlimmer und gefährlicher noch als Zorn und Haß ist die
Verachtung, mit der wir uns des andern entledigen : «Wer aber zu seinem
Bruder sagt: Racha — Dummkopf —, der ist des Rats — des
Obergerichts — schuldig !» — Da nehmen wir den andern nicht mehr für
voll, sehen ihn irgendwo weit unter uns und halten es für unter unserer
Würde, uns noch mit ihm abzugeben. Wir sollen uns nicht täuschen :

Jesus steht in diesem Falle bei ihm und nicht bei uns, und Gott nimmt
seine Partei gegen uns, die wir solcherweise dem Bruder seinen
Menschenwert aberkennen und seine Menschenwürde rauben. In Wahrheit

aber verraten wir unsere eigene Menschenwürde; in Wirklichkeit
werfen wir uns selber und unsern Menschenwert weg, indem wir den
Bruder verachten, für den Christus starb gleichwie für uns, indem wir
ihn für tot erklären und für uns begraben sein lassen. — Er ist aber
nicht tot, weil Christus bei ihm steht; wir selber sind dann tot, weil
Christus nicht bei uns und nicht auf unserer Seite ist

Zorn und Haß sind schlimm; denn «wer seinen Bruder haßt, der
ist ein Totschläger!» — Verachtung ist schlimmer; denn wer seinen
Bruder verachtet, der tötet ihn nicht nur, der begräbt ihn und schafft
sich seine Leiche vom Halse. — Jesus weiß von noch schlimmerem
Mord: «Wer aber sagt: Du Narr!, der ist des höllischen Feuers schuldig!»

— «Du Narr», das heißt «Du Gottloser!» — Wenn wir den
andern von uns stoßen als einen, dem selbst Gott nicht mehr helfen
kann und will, als einen selbst für Gott hoffnungslosen Fall, als einen,

291



der nach unserm Urteil unwiderruflich dem Teufel gehört, dann ist
uns selber nicht mehr zu helfen, dann gibt es für uns selber keine Hoffnung

mehr, dann sind wir selber in der Gewalt der Hölle: das ist
Mord und Selbstmord in einem! Denn wie soll uns noch geholfen
werden, wie soll es für uns noch eine Hoffnung geben, wie sollen wir
noch der Verdammnis entrinnen, wenn wir nicht mehr an die
Allmacht der Gnade Gottes glauben, wenn wir es nicht mehr wahrhaben
wollen, daß Christus für uns Gottlose gestorben ist, damit der Gottlose

leben soll?! — Das heißt nicht nur, den Bruder töten; und das
heißt nicht nur, sich seinen Leichnam aus den Augen schaffen; das
heißt, den Herrn Christus selber töten und Gott selber begraben Und
was dann übrigbleibt, das ist die Hölle, das ist der Tod, aus dem es
keine Rettung, kein Auferstehen mehr gibt!

Hier sollte uns deutlich werden, wie wenig Verlaß doch auf unser
Gewissen ist: es quält uns nicht, wenn wir einen Menschen gottlos
nennen, und wir bilden uns ein, das sei unser gutes Recht. Und unser
Gewissen schlägt nur leise an, wenn wir einen Dummkopf verachten;
dabei sind wir am Ende sogar noch stolz. Nur wenn wir zornig werden

und hassen, dann läßt sich unser Gewissen deutlicher vernehmen,
so daß wir wenigstens anfangen, uns zu schämen. Die schlimmste
Gefahr wird uns also durch unser Gewissen kaum signalisiert. — Darum
brauchen wir das Wort, das Gott zu uns spricht; darum brauchen wir
ihn, der uns ruft: «Ich aber sage euch!» — Und wenn wir jetzt sein
Wort hören, dann laßt es uns jetzt und hier als an uns gerichtet
hören. —

Jesu Worte sind sehr allgemein gesprochen, sie richten sich
an alle, die ihm zuhören. Aber er meint dabei nicht nur alle, sondern
jeden einzelnen unter seinen Hörern, er meint dich und mich. Wir
sollen Frieden machen, wenn wir seines Friedens froh werden wollen;
wir müssen uns aussöhnen mit unsern feindlichen Brüdern, wenn wir
uns der Versöhnung mit Gott wirklich trösten wollen. Sonst bleibt
unser Gottesdienst eitel und leer «Laß allda vor dem Altar deine Gabe
und gehe zuvor hin und versöhne dich mit deinem Bruder!» — Der
«Widersacher», mit dem wir — noch — «auf dem Wege» sind, das
ist ja der Bruder, dem wir die Versöhnung schuldig sind, dem wir sie
aber nicht schuldig bleiben dürfen. — Der Friede, nach dem uns
verlangt und auf den wir hoffen, bleibt eine Gabe Gottes, um die wir
beten, und wir beten für die, in deren Händen die großen Entscheidungen

ruhen; hoffentlich tun wir es! Aber mit Zuversicht und Freudigkeit
beten können wir nur dann, wenn wir selber zum Frieden, zur

Versöhnung bereit und willig sind im wachen Wissen darum, daß
Gott selber uns in Jesus Christus seine Versöhnung, seinen Frieden
schenkt. So laßt uns an unserm Teil dazu helfen, daß Friede werde!
Amen.

Martin Niemöller, aus «Stimme der Gemeinde», 1. September 1961

292


	Zum Frieden bereit (Matth. 5, 21-26)

