
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 9

Artikel: "Friede auf Erden" : Teil V und VI

Autor: Hromádka, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Friede auf Erden»

v.
Alles das, was wir erwähnt haben, muß Gegenstand unserer

Gespräche (oder wie wir manchmal sagen: unseres Dialoges) sein, weit
mehr, als es bisher der Fall war. Wir haben eigene Ansichten in bezug
auf die heutige internationale Situation, auf die Frage der Volksrepublik

China, auf die Vereinigung Deutschlands, auf den Kalten Krieg
und die Abrüstung. Wir sind überzeugt, daß diese unsere Ansichten
aus unserer Erkenntnis des Evangeliums und aus unserer Auffassung
über die Sendung der Kirche wachsen. Dabei geben wir zu, daß wir
von der Atmosphäre, in der wir leben, von den Ansichten der
Staatsmänner unserer Länder, unserer geschichtlichen Situation usw. beeinflußt

sind. Es ist anders gar nicht möglich. Unsere Beziehung zu den
sozialen und politischen Fragen wird nie mit hundertprozentiger Reinheit

nur vom Evangelium geformt. Das ist gar nicht möglich. Die
Tatsache, daß wir inmitten einer bestimmten Welt und einer bestimmten
Gesellschaft leben, spiegelt sich unausweichlich in unserem Blick auf
öffentliche Fragen und in unseren kulturellen oder politischen Zielen
wider. Es geht aber darum, daß diese Ansichten, von denen ich
gesprochen habe, mit Offenheit von denen aufgenommen werden, die
in einer anderen sozialen und politischen Ordnung aufgewachsen sind
und arbeiten. Daß unsere Brüder und Schwestern unsere Anregungen
und Vorschläge ernst nehmen und sie nicht gleich als politisch
einseitig und von der Propaganda unserer politischen und staatlichen
Organe gekennzeichnet ablehnen. Wer hat das Recht, Meinungen mit
dem Anspruch auf Objektivität und Unparteilichkeit auszudrücken?
Hat der Weltkirchenrat in entscheidenden Augenblicken im vergangenen

Jahrzehnt nicht mit einseitig «westlicher» Orientierung gehandelt?

Oder ist der durchschnittliche normale Standpunkt der
«westlichen» öffentlichen Meinung schon als solcher unparteiisch und
objektiv? Ist nicht die Ansicht der «westlichen» Christen über den
sozialistischen oder kommunistischen Aufbau höchst einseitig? Wer ist der
letzte Schiedsrichter in dem großen geistlichen, kulturellen und
sozialpolitischen Kampf unserer Zeit? Ist der Standpunkt der «westlichen»
Christen Maßstab und Schiedsrichter in diesem Kampf? Ich bitte, mich
zu verstehen Ich will nicht im geringsten Richter über unsere Brüder
in den «westlichen» Kirchen sein. Im Gegenteil. Ich will sie verstehen,
ihren Standpunkt begreifen, schon deshalb, weil wir alle durch eine
Tradition und eine Atmosphäre hindurchgegangen sind, die von ihrem
Standpunkt und ihrer Perspektive nicht so weit entfernt sind. Wir
verbergen nicht, daß unser Blick auf soziale und politische,
verwaltungsmäßige und kulturelle Fragen von dem Blick des Großteils der
heutigen Christenheit abweicht. Wir bestreiten auch nicht, daß wir
mit großem Verständnis sowohl den Umbau unserer Gesellschaft, als

259



auch dem Programm und dem Ziel derer, die unsere Gesellschaft
aufbauen, begegnet sind und begegnen. Wir sind uns dessen bewußt, wie
weit der Ort und die Zeit, in denen wir stehen, unsere Denkweise und
unsere Entscheidung bestimmen. Wir bestreiten jedoch, daß der letzte
Schiedsrichter unserer Einseitigkeit und Objektivität die Struktur der
mit der sogenannten «westlichen» Welt verbundenen Christenheit sein
könnte. Dabei ist «westlich» kein geographischer, sondern ein
gesellschaftspolitischer, vielleicht auch ein geschichtsphilosophischer Begriff.
Das ist der Sinn der Bewegung und unserer AFV, daß sich in ihnen
solche Anliegen und solche Perspektiven mächtiger behaupten, als es
in der heutigen traditionellen Christenheit gewohnheitsmäßig möglich
ist. Aber auch das geschieht mit der Sehnsucht nach gegenseitiger
Verständigung, nach dem Auffinden eines gemeinsamen Weges. Wir
sind bereit, Einwände zu hören, kommen wir doch in der Souveränität
des Glaubens und mit dem demütigen Anspruch gehört zu werden.

In diesem Sinne sind wir überzeugt, daß unsere Bewegung und
unsere Arbeit ein wichtiger und in bestimmter Weise unersetzbarer
Beitrag zum heutigen Streben nach Einheit und nach wirklicher
ökumenischer Verständigung sind.

Die CFK hat sich von Anfang an auf den systematischen Kampf
gegen Atom- und Wasserstoffbomben, gegen fieberhafte Aufrüstung,
gegen Kriegshysterie, die manchmal zur Panik führt, gegen die
Gefahr des atomaren Krieges, gegen alle Mittel und Methoden des Kalten
Krieges eingestellt. Der Kampf gegen die Massenvernichtungsmittel,
ja gegen die Gefahr des entsetzlichen Massenselbstmordes der Menschheit

bleibt das Hauptanliegen unserer Arbeit und auch dieser
Versammlung, um das sich alles andere, das uns bewegt, konzentriert. In
positiver Hinsicht kämpfte sie für die Abschaffung der
Massenvernichtungswaffen und in deren Folge für die Abschaffung aller Waffen.
Wir erheben keinen Anspruch auf das Monopol in der Friedensarbeit.

Der ganze Bau der sogenannten christlichen Zivilisation ist
erschüttert und das Ziel von Angriffen nicht nur von innen, das heißt
der Zweifel des Unglaubens, eines anstrengenden Gedankenganges
des modernen Menschen, sondern auch der neu erwachenden religiösen

Gruppen besonders in Asien, aber auch in Afrika und der neuen
sozialistischen Gesellschaft, die bewußt auf nichtreligiösen Grundlagen

aufbaut. Das, was wir manchmal nur als Phrase «Kulturrevolution»

nennen, ist in der ganzen Welt eine erschütternde Tatsache. Die
wissenschaftliche und technische Entwicklung hat heute ein so großes
Tempo erreicht, daß wir immer neue Anstürme auf das traditionelle
geistliche Leben der modernen Menschen nicht nur in der Stadt,
sondern auch in den verborgensten Winkeln unserer Gesellschaft erwarten

müssen. Diese politische, internationale, soziale, wirtschaftliche,
kulturelle und sittliche Umwandlung umfaßt heute auch Völker, die
noch gestern nicht nur unter kolonialer Herrschaft, sondern auch unter

geistlich und physisch primitiven Umständen lebten. Das sehen

260



wir sehr klar. Und wir hegen keine Zweifel, daß dieses Wachstum
und diese Umwandlung mit schweren Fragen, ja Kämpfen, mit
Schmerzen, geistlichen Schwierigkeiten im persönlichen und öffentlichen

Leben verbunden sein wird. In Ost und West ist die revolutionäre

Entwicklung noch nicht am Ende. Daß aber diese Fragen, menschlich

gesprochen, erträglich gelöst werden können, dazu brauchen wir
ein friedliches Zusammenleben, wenigstens minimales Vertrauen eines
Menschen zum anderen, Bereitschaft dazu, daß einer vom anderen
lernt und durch Wettbewerb die Vorzüge oder Mängel dieser oder
jener Gesellschaftsordnung beweist oder erweist. Friedliches
Zusammenleben ist schwer. Es erfordert weit größere schöpferische Spannkraft

und verantwortliches Suchen immer besserer Wege und
Lebensbedingungen. Ja, in bestimmtem Sinne ist Frieden schwerer als Krieg.
Unsere Versammlung will eine «mannigfaltige Einheit» sein. Die
zwischen uns bestehenden Unterschiede der Mentalität, der Auffassung
der Ereignisse und teilweise auch Unterschiede im Programm zur
Lösung der Weltprobleme, wollen wir nicht zudecken. Ich wiederhole:
meine Darlegungen tragen einen gewissen Stempel meines Landes,
meines Staates, wohl der ganzen osteuropäischen Zone, aber auch den
Stempel meiner Kirche und unserer geistigen Tradition samt all ihren
Vorteilen und Mängeln. Diese meine Ansichten sage ich ganz offen
und ohne zu versuchen, ihre Richtung und ihren Inhalt irgendwie zu
verschleiern. Ich glaube, daß dies das einzig mögliche Mittel zur
Verständigung ist. Dieselbe Offenheit, mit der ich meine Ansichten
ausdrücke, erwarte ich von meinen Brüdern und Schwestern aus anderen
Ländern. In diesem Bewußtsein wollen wir einander zuhören und
erforschen, worin die Widersprüche und Unterschiede zwischen unseren
Ansichten bestehen.

VI.
Unsere Versammlung ist ein Forum, auf dem wir über unseren

Auftrag und unsere Pflichten im Kampf um eine wirkliche, nicht nur
formale Koexistenz der Völker zusammenkommen wollen. Wir sind
zusammengekommen, um aus unserem Erbe in die gemeinsamen
Bestrebungen das Beste und Schöpferischste hineinzutragen, das für die
Schaffung einer neuen Atmosphäre und einer neuen Ordnung unter
den Völkern notwendig ist. Unter dem Auftrag des Evangeliums werden

wir einerseits von dem Verantwortungsbewußtsein, anderseits von
der innigen Sehnsucht nach brüderlichem Zusammenleben unter den
Menschen geführt. Unser Bestreben ist ohne eine glühende Überzeugung,

ohne lodernden Glauben und ohne existenzielle Eingenommenheit
für eine Verbesserung des menschlichen Zusammenlebens nicht

denkbar. Wir werden uns nicht scheuen, uns zu bestimmten Ansichten
und Vorstellungen zu bekennen, wie der zukünftige Friede aussehen
soll und welche Wege wir zu seiner Verwirklichung wählen sollen.

Unsere Versammlung mag einen bekennenden Charakter haben,

261



doch sie will auch eine Arbeitsversammlung sein. Unsere Deklaration,
Resolution und Botschaft sollen auf konkreter Arbeit gegründet sein.
Der wesentliche Teil unserer Tagung soll in den einzelnen Arbeitsgruppen

stattfinden, in denen alle konkreten Fragen eingehend und
verantwortlich besprochen werden.

Es liegt uns daran, daß wir verstehen, was der Mensch ist, worin
sein Menschsein besteht und was die Sendung der Kirche Christi in
dieser Welt ist. Es liegt uns daran, daß wir im Lichte dieser Erkenntnis

auf die großen und kleinen Erscheinungen der heutigen Welt blik-
ken können. Daß wir wissen, wie wir uns auf den Kreuzungen des
Lebens entscheiden sollen, und was der Herr in bestimmten Augenblicken

des Lebens von uns fordert. Dieser Blick des Glaubens und der
wirklichen Überzeugung schüfet uns sowohl vor Dilettantismus, als auch
vor Phrasenhaftigkeit und frommer Schablone. Die Staatsmänner und
Politiker, Wissenschaftler und Schriftsteller, Erzieher und Techniker,
brauchen Licht und besonders die innige Glut derjenigen Menschen,
die vom Evangelium erfaßt sind, das in die Tiefen der menschlichen
Not, der menschlichen Angst, Sünde und des menschlichen Leides
hinabsteigt.

In bestimmter Hinsicht werden wir so andere Staatsmänner und
Politiker, Wissenschaftler und Erzieher — selbstverständlich auch
Kirchenmänner und Theologen — nötigen, daß sie ihre Vorschläge
für ein friedliches Zusammenleben klar formulieren. Wir sind
überzeugt, daß wir unseren Teil mit dazu beitragen, daß verantwortliche
Vertreter aller Staaten und Völker, nicht nur der vier bisherigen
Großmächte, zu fruchtbaren Gesprächen zusammenkommen, daß sie ihre
Vorschläge konfrontieren und ein gemeinsames Programm für die
Zukunft suchen.

Wir sind überzeugt, daß gerade solche Unterredung zum
Anfang großer und wichtiger Schritte der nächsten Zukunft werden
kann. Es liegt nun an uns, durch unsere weitere Tätigkeit die
Atmosphäre des guten Willens, Vertrauens und hoffnungsvoller Erwartungen

zu verbreiten und zu festigen. Unser Weg darf nicht der Weg des
Pessimismus und des Mißtrauens sein. Die Wiener Besprechungen
überzeugten uns, welche große Bedeutung eine ruhige, geduldige
Friedensarbeit ohne Hysterie und Ungeduld hat. Sie sind für uns aber
auch eine Aufforderung, unsere Bemühungen immer mehr zu stärken
und zu vertiefen. Das alles wird aber noch großer theologischer,
geistlicher und organisatorischer Arbeit bedürfen. Wir werden weiter rufen
müssen, damit die Glieder der Kirchen aufwachen und das tun, was
der Herr über Leben und Tod, der Gekreuzigte und Auferstandene,
von ihnen fordert. Ich wiederhole: wir wollen nicht nur keine neue
Ökumene sein, sondern sind im Gegenteil davon überzeugt, daß
unsere Tätigkeit eine große Bereicherung der großen ökumenischen
Familie darstellt. Die ungeheuren Aufgaben und Perspektiven der heutigen

Situation verpflichten uns —¦ ich wiederhole — unsere gegen-

262



wärtige Versammlung für den Anfang einer gemeinsamen Arbeit für
den Frieden auf Erden, für die Versöhnung der Völker, für die Wahrheit,

Freiheit und Gerechtigkeit zu halten.

et in terra pax

Die vorstehenden Worte aus dem Weihnachtsevangelium waren
unter den Landkartenbildern der beiden Erdhälften angebracht, welche
die Stirnseite des großen Rathaussaales des neuen Rathauses in Prag
schmückten, der die 1. Allchristliche Friedensversammlung vom 13. bis
18. Juni 1961 beherbergte. Die Stühle, auf welchen sonst kommunistische

Stadt- und Gemeinderäte sitzen, trugen während diesen Tagen
680 Christen, welche aus allen fünf Kontinenten und aus fünfzig
verschiedenen Ländern zusammengekommen waren. Aus dem Norden
Skandinaviens, aus Äthiopien und den vielen jungen afrikanischen
Staaten, aus China und Japan, aus Australien und Neuseeland, aus
dem ganzen Amerika und aus den vielen dazwischenliegenden Ländern
waren sie zusammengeströmt. Alle Hautfarben waren zu sehen. Viele
wiesen sich durch ihre Gewänder oder religiösen Halsanhängsel aus,
zu welcher Konfessionsgruppe sie gehörten oder welchen Ämtern sie
dienen. Besonders fielen auf die Patriarchen, Metropoliten, Erzbischöfe
und Bischöfe der orthodoxen Kirchen mit ihren herabwallenden —
und oft künstlich gekräuselten — Haaren und Barten und den
eigentümlichen schwarzen, violetten, blauen oder weißen Hüten. Ein Bischof
der altkatholischen Kirche Polens zog durch sein Ornat die Blicke auf
sich neben lutherischen Erzbischöfen und Bischöfen im Lutherrock
und den schweren silbernen Ketten um den Hals, an denen ein großes
Kreuz baumelte. Doch vermochte dieser kirchliche Glanz nicht die
christliche Schlichtheit der Kirchen- oder Universitätspräsidenten und
Professoren, der Pfarrer und Lehrer und den weiteren Versammlungsteilnehmer

zu verdunkeln.
Wenn diese Versammlung von Christen auch in einem kommunistischen

Staatswesen stattfand, so war, entgegen mancher westlichen
Erwartung, nichts von irgendwelcher Beschattung der die Stadt und
ihre Umgebung frei durchstreifenden Teilnehmer zu bemerken.
Ebenso war während der Verhandlungen der Versammlung jede Freiheit

der Äußerung gewährleistet und durch die Versammlungsleitung
ausdrücklich gewünscht. Die Arbeit der Friedensversammlung, welche
in zehn Arbeitsgruppen geschah und den Donnerstag und Freitag voll
ausfüllte, wurde am Mitwoch durch ein grundlegendes Referat «Friede
auf Erden» von Prof. Dr. J. L. Hromadka eingeleitet, dessen Hauptpunkte

den Lesern der «Neuen Wege» nicht unbekannt geblieben
sind. Beim Anhören dieses Referates konnte man sich des Eindruckes
nicht erwehren, daß sein Inhalt in seiner Schlichtheit, Wirklichkeits-

263


	"Friede auf Erden" : Teil V und VI

