Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 7-8

Artikel: "Friede auf Erden" : Hauptreferat von Prof. Dr. J. L. Hromadka auf der
ersten Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18.
Juni 1961 : Teil I, II, [l und IV

Autor: Hroméadka, J.L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Friede auf Erden»

Hauptreferat von Prof. Dr. ]. L. Hromadka auf der ersten
Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18. Juni 1961

Wir bringen die Ausfithrungen von Prof. Dr. Hromadka stark gekiirzt. Aus Platz-
griinden sahen wir uns leider dazu gendtigt. Wir hoffen aber zugleich, dafl dadurch
um so klarer die Hauptpunkte seines Bemiithens heraustreten. Dieses umfassende Re-
ferat war der tragfihige Boden, auf dem sich die gesamten Arbeiten der Konferenz
aufbauten. Diese sollen kurz in einer nichsten Nummer beleuchtet werden. W. K.

L.

1. Gleich zu Beginn méchte ich zwei Motive unterstreichen, die
uns von Anfang an bei der Arbeit fiir die CFK (Christliche Friedens-
konferenz) und bei den Vorbereitungen auf die AFV (Allchristliche
Friedensversammlung) geleitet haben. Es war in erster Linie die Ver-
antwortung, wie wir sie unter dem Wort und dem Aufruf des Evan-
geliums erleben. Wir versammeln uns als Bekenner der Propheten-
und Apostelbotschaft, als die, zu denen Jesus von Nazareth auch
heute eindringlich, méachtig und unentrinnbar redet, von dem wir
glauben und bekennen, daf3 in ihm das Wort Fleisch geworden ist und
daf} sein Kreuz und seine Auferstehung den Sieg iiber die menschliche
Ohnmacht und Siinde, tiber den Tod und das Ubel bedeutet. Wir
héren stets seinen Aufruf zur Nachfolge — den Aufruf, offene Augen
fiir Schwache und Kranke, fiir die Not der Menschen und ihr Leid zu
haben und unsere Hinde tiberall dort zum Dienst und zur Arbeit aus-
zustrecken, wo dem Menschen Gefahr droht und wo neue Beziehun-
gen zwischen den Menschen geschaffen werden miissen. Das Evan-
gelium, wie wir es verstehen und wie es uns in den tiefsten Tiefen der
menschlichen Existenz erfaflt, ist fiir uns weder ein Rest alter religiGser
Traditionen, noch Selbsttiuschung oder Stimmung. Je tiefer der
Mensch die Botschaft von der Gegenwart der heiligen und verzeihen-
den Liebe Gottes in Jesus von ‘Nazareth in den Tiefen und auf den
Hohen des menschlichen Lebens, des menschlichen Herzens und der
offentlichen menschlichen Kimpfe begreift, um so klarer, schmerz-
voller, aber auch aufmunternder wird ihm seine Zugehorigkeit zu den
Menschen, die um ihn herum leben, mégen sie in der Kirche oder
auflerhalb der Kirche, im Westen oder im Osten sein, mdgen sie seinen
Glauben annehmen oder nicht. Das Evangelium ist tiefer als die tief-
sten Tiefen des menschlichen Herzens, denn Jesus Christus ist durch
alle menschlichen Schwichen, durch das Grab und die Verdammung
hindurchgegangen. Er hat die Not und die Hoffnung der Welt auf sich
genommen. Aber das Evangelium ist auch breiter, umfassender als die-
jenigen zuzugeben gewohnt sind, die Jesus Christus mit einer bestimm-
ten religiosen oder kirchlichen Institution gleichgesetzt haben. Die
Kirche im Sinne des Evangeliums trigt die Not, die Siinde, die Ohn-

215



macht und die Kimpfe der Menschheit. Unsere Versammlung ware
fruchtlos und nutzlos, wenn wir nicht gemeinsam erkennen, erleben
und bekennen wollten, daf} wir die ganze Zeit unserer Verhandlungen
in der Gegenwart dessen bleiben, der Knechtsgestalt angenommen hat
und mit uns kiampfen und alle Mauern des MifStrauens oder Arg:
wohns; kithler Zuriidkhaltung und falscher gegenseitiger Vorstellungen
niederreiflen will. Unsere Versammlung muf§ zum Schauplatz einer
ernsten, wahren, selbstverleugnenden Bemithung werden, persénlich
einander niher zu kommen und einander nicht im Lichte der Vor-

~ urteile und erstarrter Vorstellungen zu sehen; sondern unmittelbar,

mit Verstindnis und in hoffnungsvoller Erwartung.

9. Aber wir sind hier auch als Glieder der Kirche Christi versam-
melt. Viele von uns sind offizielle Vertreter einer bestimmten kirch-
lichen Gemeinschaft. Dankbar und mit Freude betonen wir besonders
die Teilnahme der autokefalen orthodoxen Kirchen, die von offiziellen
Delegierten vertreten werden. Wir nehmen an, daf} unsere Versamm-
lung in dieser Hinsicht ein einzigartiges Forum bildet, auf dem die
orthodoxen Kirchen in solcher Anzahl und in solchem Umfang Ver-
tretern, Gruppen und Einzelpersonen aus anderen Kirchen in West
und Ost, Nord und Siid die Hinde reichen. Mit den orthodoxen
Kirchen tritt in unsere Versammlung das reiche Erbe der alten 6st-
lichen Christenheit, die Jahrhunderte, ja mehr als ein Jahrtausend hin-
durch den geistlichen und leiblichen Kampf um das Evangelium und
um die Kirche auf der Grenze zwischen der christlichen und nicht-
christlichen Welt ausfocht. Gerade hier unter uns, gewinnt unsere
Vielgestaltigkeit einen tiefen Sinn. Ein jeder von uns versucht seinen
Bruder aus der anderen kirchlichen Gemeinschaft besser, tiefer und
positiver zu verstehen. Ein jeder von uns sehnt sich danach, das Zeug-
nis seiner eigenen Kirche voll ausdriicken und aussprechen zu kdnnen.
Die Bruderschaft und das Bewuf3tsein der Einheit der Christen fithrt
nicht zur Uniformitit, zur Einférmigkeit. Auch hier stehen wir inmit-
ten der Gemeinschaft, in die Jesus von Nazareth selbst mit seiner
Fiille, mit seinem Reichtum des Evangeliums kommt und gerade da-
durch mit jedem von uns gegen unsere falsche Unvertriglichkeit, Aus-
schlieSlichkeit und unser Miftrauen kdmpft. Wir konnen nicht fir
eine neue Atmosphire in der Welt, in den internationalen Beziehun-
gen kiampfen, wenn wir nicht hier unter uns eine innere Gemeinschaft
des Vertrauens und des Bestrebens schaffen, voneinander lernen, ein-
ander unterstiitzen und dann in das Ringen um die héchsten Werte
des menschlichen Lebens und der menschlichen Gemeinschaft gehen.
Unsere Versammlung soll der Tatsache Ausdruck geben, daf3 die Kir-
che gerade deshalb, weil sie in dem gegriindet ist, der Herr des Lebens
und des Todes, der Alfa und Omega ist, in Liebe und Solidaritit dieser
Welt dienen will in all ihren Angsten und Verwirrungen, Gefahren
und Geburtsschmerzen. ‘

216



IL.

Ich habe gesagt, dafl wir hier aus den verschiedensten kirchlichen
Gruppen versammelt sind. Von der altehrwiirdigen Orthodoxie bis zu
den Reformationskirchen mit den sich stets andernden liturgischen und
organisatorischen Formen. Wir sind dankbar fiir die Anwesenheit der
Glieder der anglikanischen, altkatholischen und unserer tschechoslowa-
kischen Kirche. Und mit Freude reichen wir die Hand den Briidern
und Schwestern, die aus kirchlichen Gruppen kommen, die keine feste
dogmatische oder liturgische Ordnung haben. Ich wiederhole: alle, die
wir hier versammelt sind, blicken auf Jesus Christus. Und dieser Blick
zu einem gemeinsamen Mittelpunkt hilt uns beisammen. Aber er hilt
uns nicht nur beisammen, sondern er bildet auch das Band einer orga-
nischen Gemeinschaft im Geist und in der Wahrheit. Gern wiirden
wir auch Glieder der grofiten Kirche unter uns sehen, die sich zum
apostolischen Bekenntnis bekennt — niamlich der rémisch-katholischen
Kirche. Auf unserer Seite ist die Tiir offen. Und sie bleibt offen. Es
scheint jedoch, dafl die Zeit noch nicht gekommen ist, wo wir nicht
nur als Mitglieder der weltlichen Gesellschaft, nicht nur als personliche
Freunde zusammenkommen, sondern auch als Bekenner desselben
Herrn und Vollenders des Glaubens. Die Ursachen wollen wir hier
nicht analysieren. Wir sind nur bereit, uns die Hindernisse und Schei-
dewinde zwischen uns zum Bewuf3tsein zu bringen und alles zu tun,
um sie zu beseitigen. Wie wir die heutige Lage sehen, scheint es um
die Uberwindung zweier Hindernisse und Scheidewinde zu gehen:
besonders um das héchste Amt der romischen Kirche, dessen Triger
nicht nur mit der Unfehlbarheit ausgestattet ist, das heifit mit der
letzten souverdnen Autoritit in Glaubens- und Sittenfragen, sondern
auch mit der letzten und absoluten Erzhirtenmacht iiber die ganze
Welt. Durch diese dogmatische Formulierung sind in bedeutendem
Ausmaf} die 6kumenischen Gespriche mit der romischen Kirche er-
schwert. Die 6kumenische Zusammenarbeit im wahren Sinne des Wor-
tes ist nur dort denkbar, wo die Vertreter oder die Sprecher der ein-
zelnen Kirchen von einer gemeinsamen Grundlage ausgehen und ihre
Entscheidungen einer hoheren Instanz unterstellen, die iiber ihnen
allen gemeinsam steht. In dem Augenblick, wo sich irgendeine Kirche
den Anspruch auf definitive und letzte Autoritit in Glaubenssachen
anmaflt, kénnen kaum noch Gespriche gefithrt werden, die fiir beide
Seiten einen Sinn hitten.

Aber auch noch aus einem anderen Grunde ist die Zusammenarbeit
mit der romisch-katholischen Kirche erschwert. Wir wissen zwar, daf3
es auch in dieser Kirche viele Bekenner gibt, die der Versuchung wider-
stehen, dafl die Kirche eine Front gegen bestimmte Teile der heutigen
Welt organisiert. Auch in ihr sind hervorragende Einzelpersonen, die
wissen, dafl sich die Kirche mit keinem internationalen, politischen, -
sozialen und machthaberischen Gebilde identifizieren darf. Es gibt

217



- dort Theologen, ja sogar Vertreter der Hierarchie und verschiedene
missions-praktische kirchliche Bestrebungen (ja sogar Politiker und
Staatsminner), die sich dessen bewuf}t sind, dafl sich die Kirche in
den letzten Jahrhunderten oft von alten sozial-politischen Gebilden
freimachen mufite. Mancher katholische Theologe und Vertreter der
Hierarchie sah, daf} der Arbeiter, der nur auf seine Hinde und sein
Gehirn angewiesen ist, ohne materielle Mittel, vom Willen und oft von
der Willkiir der industriellen Unternehmer und spiter Monopole ab-
hingig, eine wirksame Gewihr gegen Hunger und Not, gegen Arbeits-
losigkeit und politische und soziale Rechtlosigkeit braucht. Wir wissen,
dafl die katholische Theologie und die Hierarchen gegen den Libera-
lismus in der Denkweise, in sozialen und wirtschaftlichen Beziehungen
kampften.

Jetzt aber sind wir Zeuge dessen, dafy die romisch-katholische
Kirche in steter Versuchung ist, sich gerade mit den Machtbestrebun-
gen dieser Gesellschaft zu identifizieren, die den Frieden verloren und
die Katastrophe des Zweiten Weltkrieges mitverschuldet hat. Wir
halten es fiir einen groflen Irrtum und Wahn, wenn jetzt in dieser
 Kirche geradezu leidenschaftliche Stimmen laut werden, daf! die Kir-
che eine Stiitze der gegen die 6stliche Welt organisierten Michtefront
werden und dem, was wir Antikommunismus nennen, geistliche Nah-
rung, religioses Pathos und politische Stirkung geben soll. Wir spre-
chen jetzt nicht als Biirger der sozialistischen Staaten oder Linder, die
unter kommunistischer Fithrung stehen. Wir sprechen jetzt als die
Glieder der Kirche Christi, die aus Glaubensgriinden und aus ihrem
Verstindnis der Botschaft des Evangeliums heraus dieses Bestreben,
die Kirche und die christliche Zivilisation mit dem Kampf gegen die
sozialistische Welt oder gegen den Kommunismus zu verbinden, fiir
einen Wahn und fiir ein Ungliick halten, das selbst an die Wurzeln
des christlichen Glaubens greift und den heutigen grofien Auftrag der
kirchlichen Gemeinschaft schwicht.

Um gerecht zu sein, diirfen wir nicht vergessen, daf} diese ver-
fithrerischen Stimmen, die nach der Schaffung einer christlichen Front
gegen die sozialistischen Linder rufen, gegen den Kommunismus, ge-
gen seinen michtigen und durchdachten Versuch eines Umbaus der
menschlichen Gesellschaft und der Befreiung des Menschen aus Armut
und Unwissenheit, rassischer Unterdriickung und chronischem Hun-
ger, nicht nur auf den Bereich der réomisch-katholischen Kirche be-
schrinkt sind. Sie erténen auch in den historischen protestantischen
Kirchen (und auch in anderen Kirchen, die man weder in die katholi-
sche noch in die protestantische Gruppe einreihen kann).

Sie erténen vor allem in der sogenannten «Moralischen Auf-
ristung», die in der heutigen Spannung der Welt eher eine Abriistung
der Moral bedeutet. Unser Programm ist von Anfang der CFK an ge-
gen die verhiillten und offenen Bestrebungen gerichtet, die die christ-
lichen Kirchen, die sogenannte christliche Zivilisation mit ihrer sitt-

218



lichen, kulturellen und politischen Tradition in eine bestimmte Machte-
front der heutigen Welt — in welcher Richtung immer — einspannen
wollen. Wir sind davon tiberzeugt, daf8 wir in dieser Hinsicht einen
grofien Kampf um die Freiheit der Kirche auf dem Boden des Evan-
geliums fithren.

II.

In dem letzten halben Jahrhundert sind wir in gewaltige Umstiirze
in der Welt hineingestellt worden und leben immer noch unter dem
Findruck der Katastrophe, die vor zwanzig Jahren die Welt erschiit-
tert hat. Wir sind Zeugen dessen, daf3 die sogenannten christlichen
Volker aufgehort haben, nicht nur politische, sondern auch moralische
und geistliche Lehrer der heutigen Menschheit zu sein. Die sozialen
Umstiirze seit 1917 tibertrugen den Schwerpunkt des verantwortungs-
vollen Aufbaues nicht nur von den feudalen, sondern auch von den
kapitalistischen und biirgerlichen Schichten auf die Kreise der arbei-
tenden Menschen und Vélker, die noch unlingst von den Kolonial-
michten bevormundet wurden. Wir sehen der Tatsache ins Auge —
und hier mdgen meine Worte durch meine 6stliche Perspektive ge-
priagt sein —, daf} eine Milliarde Menschen zwischen der Elbe und
dem Stillen Ozean den gesellschaftlichen Umbau auf neuen Grund-
lagen vollzieht und daf sie diesen Umbau der menschlichen Freiheit
und Wiirde durch eine adaequatere gesellschaftliche Struktur sichern
will, als es die alte feudale und liberale Gesellschaft tun konnte. Jede
Revolution ist hart und manchmal unbarmherzig. Es ist heute aber
kein revolutionires Experiment mehr, sondern ein durchdachtes, ge-
plantes und verwirklichtes Programm neuer Ordnungen in Stadt und
Land, in den traditionell christlichen sowie in den nichtchristlichen,
in den kulturell entwickelten sowie in den unterentwickelten Lindern.
Es ist ein machtiger Kampf darum, den Menschen eine neue Sicherheit
und gesellschaftliche Gleichheit zu gewihren und ihnen nicht nur po-
litische, sondern auch soziale und wirtschaftliche Freiheit zu sichern.
Das geschieht auf den Triimmern alter Ordnungen, nach erschittern-
den materiellen und geistlichen Katastrophen. Neue Schichten kom-
men zur Verantwortung und werden mit der Leitung und Verwaltung
betreut. Es sind oft Menschen ohne Erfahrungen, die erst Schritt fiir
Schritt das Leiten und Fithren, das Organisieren des wirtschaftlichen
und kulturellen Lebens lernen miissen. Dabei gibt es auf der Welt sehr
viel sittliche Erschopfung infolge so langer internationaler Spannung
und so schrecklicher Eingriffe in das Leben der Menschen wihrend
des letzten Krieges und der Revolutionen.

Dieser Kampf um die neue Gesellschaft ist gekennzeichnet durch
eine Atmosphire des groflen Mifltrauens den Kirchen gegeniiber, des
Widerwillens gegen die alte sogenannte religitse Weltanschauung und
gegen Religion als einen Uberrest des Aberglaubens, der unkritischen
Denkweise, der Reaktion und tiberhaupt eines Hindernisses auf dem

219



Wege zu hoheren Gesellschaftsformen. Wir kénnen keinen Schritt
vorwirts tun, wenn wir als gliubige Glieder unserer Kirchen uns selbst
dieser Kritik nicht unterziehen, wenn wir nicht mutig und realistisch
den gestrigen und heutigen Umwilzungen ins Auge sehen, allem, was
tiberhaupt in der Welt vor sich geht und dem, wie sich aller Wahr-
scheinlichkeit nach unsere Gesellschaft morgen und tbermorgen ent-
wickeln wird. Und wir miissen auch klar sehen, dafl wir den Men-
schen von heute bei ihrem Aufbau nicht helfen kénnen, wenn wir nicht
ihre positive Sehnsucht nach den zweckméfligen Gesellschaftsordnun-
gen und nach einer tragfihigen Grundlage der Freiheit, der Wiirde,
des Rechtes und der Gerechtigkeit in Betracht ziehen. Deshalb ver-
teidigen wir mit groflem theologischem und geistlichem Ernst die Kir-
che gegen jeden Versuch, aus ihr die Trigerin und Heiligsprecherin
antidstlicher und antikommunistischer Pline zu machen. Das darf
sie nicht sein, ebenso wenig, wie sie zur Trigerin eines apriorischen
Anti-Kreuzzuges, eines antiwestlichen Kreuzzuges werden darf. Dabei
sehnen wir uns danach — namentlich wir Christen im Osten —, daf}
uns die Briider in anderen Gebieten der Welt gut verstehen und daf}
ihnen klar ist, daf$ uns dazu keine Art Opportunismus oder Kollabo-
ration oder sogar Feigheit und Wille zur Anpassung bewegt. Gerade
das Evangelium, von dem wir am Anfang gesprochen haben, hilft uns
in den Spuren Jesu von Nazareth, des Gekreuzigten und Auferstan-
denen, die lautere Botschaft von Liebe und Vergebung, von Versoh-
nung und Briiderlichkeit zu verkiinden. Uns handelt es sich darum,
daf§ wir im Lichte dieses Evangeliums den Menschen von heute ver-
stehen, der, geschwicht durch die vergiftete Atmosphire vergangener
Zeiten, vergebens auf die Hilfe firr die Armen und Armsten, die Hun-
gernden und Verworfenen wartete. Ihn besonders miissen wir in seiner
positiven Sehnsucht nach einer neuen Gesellschaft verstehen. Auch
seinen Unglauben, ja, seinen Kampf gegen die Kirchen und die soge-
nannten Religionen! Erst nachdem wir seine Pline, Hoffnungen und
seinen Kampf um eine neue Gesellschaft ohne Klassen- und Rassen-
unterschiede verstanden haben, werden wir eventuell auch seine Fehler,
Irrtiimer, seine Mingel und Liicken in seinem Werk begreifen.

Im gewissen Sinne kénnen wir sagen, daf$ unsere Bewegung in der
CFK und auch unsere AFV Ausdruck unserer Sebusucht nach einer
Liuterung der Kirche ist, dafd sie im Dienst des Kampfes um die Kirche
Christi stehen. Wir wissen und bekennen, dafd Jesus Christus selbst
diesen Kampf wirksam fithren kann und fithrt, aber dieses Bekenntnis
ist kein falscher und frommer Vorwand fiir unsere geistliche Blindheit,
Trigheit und Traditionalismus. Wir wollen tiefer glauben, als bisher.
Wir wollen uns selbst gegeniiber streng sein, aber wir wollen auch
inniger lieben in der Uberzeugung, dafl die echte Liebe die Furcht
austreibt und daf} der, der im Lichte des Evangeliums und in der Liebe
an seinen Mitmenschen herantritt (auch an den, der ihn nicht versteht
und der seinen Glauben nicht annimmt), von der Furcht befreit wird

220



und eine hoffnungsvolle Freude gewinnt. Wir wissen, dafy der normale
Christ von heute von kleinglaubiger Mittelmifligkeit ist, kaum bereit,
die heutigen Umwilzungen nur zu verstehen, sondern sie auch ernst
zu nehmen und ohne Furcht auf den Triimmern der Vergangenheit zu
arbeiten. Ein mittelmifliger Christ (und ein jeder von uns trigt ein
Stiick dieser Mittelmifligkeit an sich) hat noch lange nicht in die ab-
grundtiefen Verinderungen der heutigen Zeit geblickt. Deshalb wollen
sich so viele Kirchen, Gemeinden und Einzelchristen vor der neuen
Welt schiitzen, indem sie zwischen sich und die neu entstehende Welt
einen eisernen oder goldenen oder Bambusvorhang ziehen und diese
auch noch mit pseudochristlichen Argumenten rechtfertigen. Deshalb
konnen wir auch heute immer wieder die Erfahrung machen, daf hin-
ter diesen Vorhidngen gerade die leben, die glauben, daf} sie vor ihnen
leben und freie Luft atmen. Dieser Kampf um die Kirche Christi, um
ihre Liuterung im Feuer des Evangeliums, um die Reinheit ihres Glau-
be}rlls, ihrer Liebe und Hoffnung muf} durch die ganze Christenheit
gehen.

IV.

Diese Ausfithrungen sollten zeigen, dafl unsere Bemihungen um
Frieden die Ebene politischer, internationaler, machtpolitischer oder
sozialer Probleme tiberragen. Gleichzeitig wollten wir dadurch erlidutern,
daf3 uns der Glaube an das Evangelium und an die Kirche Christi mit-
ten in die Angste und Schmerzen, Krankheiten und Siinden, aber auch
die Sehnsucht und die Hoffnung des heutigen Menschen fithrt. Jesus
ist in diese Welt gekommen, um dem Menschen zu dienen. Gefiihrt
vom Glauben an das Evangelium, treten wir dorthin, wo der heutige
Mensch vor allem klar zu sehen nétig hat und wo er sich nach Hilfe
und Beistand umschaut. Friede auf Erden ist die Losung, unter der
wir zusammengekommen sind. Wir verstehen den Frieden so, wie ihn
die Propheten und die Apostel verstanden und wie er den Inhalt des
Evangeliums bildet. Wir folgen den Menschen dorthin, wo um diesen
Frieden gerungen wird. Das Evangelium Jesu gilt fiir alle. Es zieht
keine Grenzen und geht bis dorthin, wo die Unruhe, die Friedlosigkeit
und der Taumel des offentlichen politischen Lebens herrscht. Wir
wollen inmitten dieser Welt mit Jesus stehen.

Der Friede ist fiir uns ein besonders verpflichtender Aufruf und
Ansporn, eine Aufforderung im Ringen um die konkreten Bediirfnisse
des heutigen Kampfes gegen die Kriegsgefahr, gegen alle Krifte, die
eine gefdhrliche Atmosphire der Spannung, des MifStrauens und der
Feindschaft in der Welt schaffen. Wir bemithen uns um die Schaffung
der Vorbedingungen fiir die Zusammenarbeit der Staatsminner und
der Politiker, der Kiinstler und der Erzieher fiir wirkliche Freund-
schaft unter den Vélkern. Selbst unsere Titigkeit in der CFK und
unsere Tagung bei der AFV sollen im Dienst dieser konkreten Be-
mithungen stehen: wir miissen uns besinnen, in welcher Welt wir

221



leben, was fiir Voraussetzungen und Maoglichkeiten fiir den Frieden
es gibt und was die Hauptursachen sind, warum die Menschheit immer
noch in der Spannung lebt, ja, daf} diese Spannung und Drohung einer
neuen Katastrophe noch schlimmer sind, als vor einigen Jahren. In
unserer Titigkeit verbinden wir beides: Voraussetzungen fiir den Er-
folg der Friedensarbeit zu schaffen, aber auch mit aller Kritik, aller
Konkretheit und Offenheit die groflen und kleinen Phinomene des
heutigen Lebens zu priifen und Wege zu suchen, wie wir den Staats-
minnern und denen, die um den Frieden bemiiht sind, alle Steine und
Steinchen aus dem Wege riumen und alle Hindernisse beseitigen kon-
nen. Deshalb versuchen wir in der CFK und auch in dieser Versamm-
lung festzustellen, wie es seit dem Ende des letzten Krieges, ja, seit
dem Beginn der Weltrevolution in den Jahren 1914—1917 zur heuti-
gen Situation gekommen ist. Wir fragen uns deshalb, wie der Kalte
Krieg entstanden ist, was er fiir einen Sinn hat, welche Ursachen und
welche Personlichkeiten dafiir verantwortlich sind, dafl es zu dieser
unheilvollen Erscheinung der Nachkriegszeit kam. Deshalb stellen wir
die hauptsichlichsten internationalen Fragen der heutigen Weltsitua-
tion und die Hauptquellen der Spannung fest: wir befassen uns mit der
Problematik Deutschlands, seiner Katastrophe zwischen 1933-—1945.
Wir fragen uns, ob die Ursachen dieser Katastrophe wirklich bis in
die Wurzeln ausgetilgt wurden, oder ob in der Erde, die mit so viel
Blut getrinkt wurde und in den Jahren 1944/45 durch eine solche
Katastrophe hindurchgegangen ist, neue Wurzeln wachsen. Wir fragen
uns, welche Voraussetzungen es fiir den Frieden mit Deutschland gibt,
mit beiden Staaten, fiir die Vereinigung Deutschlands und seine volle
Teilnahme an der internationalen Gemeinschaft. Vergangenheit, Ge-
genwart, aber auch die Zukunft des deutschen Volkes liegen uns am
Herzen. Ohne dessen aufrichtige Mitarbeit kénnen wir an keinen
Frieden, weder in Europa noch in der Welt, denken. Wir studierten
und wollen immer tiefer die Frage des Fernen Ostens studieren. In
erster Linie wollen wir die Ursache suchen, warum die Volksrepublik
China mit ihren 650 Millionen Menschen bestindig nicht nur aus den
Vereinten Nationen, sondern iiberhaupt aus allen bedeutungsvollen
Institutionen, die fiir die neuen Ordnungen in der Welt verantwort-
lich sind, ausgeschlossen wird. Wir wollen dabei niemand verurteilen.
Wir sind jedoch verpflichtet, gerade als Glieder der Kirche, unseren
Kirchen und der ganzen Weltoffentlichkeit dringende, strenge und ent-
scheidende Fragen vorzulegen. Mit all dem hingt die Unruhe zusam-
men, die in den letzten Jahren durch die ganze Welt, besonders durch
die afrikanischen und asiatischen Vélker geht, und immer mehr nach
Lateinamerika hiniibergreift. Seit 1914 leben wir in Unruhe, wie auf
vulkanischem Boden. Wir erleben auf allen Seiten einen Erdrutsch und
sehen heute, dafl durch den Zweiten Weltkrieg 1939—1945 nicht nur
alle internationalen Hauptfragen nicht gelést wurden, sondern gerade
durch diesen Krieg die Entwicklung auf allen Kontinenten in Fluf3

222



geraten ist und dafl es bisher nicht gelungen ist, 16 Jahre nach
Kriegsende, auch nur eine einzige groffe und wesentliche Frage der
internationalen Beziehungen zu 16sen. Hier hilft kein Klagen, es helfen
keine Beschuldigungen, es hilft kein fruchtloses, wenn auch gut ge-
meintes Moralisieren. Hier hilft nur ein ernstes, verantwortliches Be-
obachten des internationalen Geschehens und verantwortliches Unter-
suchen dessen, was wir selbst tun sollen.

Wir koénnen eine Seite der heutigen Beziehungen in der Welt nicht
aufler acht lassen: die Menschheit ist mindestens in drei grofie Grup-
pen eingeteilt: die Gruppe der biirgerlich-kapitalistischen Staaten, die
Gruppe der sogenannten sozialistischen oder zum Kommunismus stre-
benden Staaten und die Gruppe der neuen Staaten, die aus der iiber-
stiirzenden Befreiungsbewegung der ehemaligen Kolonialvolker her-
vorgegangen sind und der Vélker, die bis heute unter Kolonialherr-
schaft leben. Wir stehen heute der Tatsache gegeniiber, daf§ die so-
zialistische Welt in Osteuropa und Asien sich immer mehr an der
Formung der internationalen Gemeinschaft und einer internationalen
Ordnung beteiligen wird. Es ist fiir den westlichen Menschen nicht
leicht, mit dieser Lage nicht nur intellektuell, sondern auch grundsitz-
lich fertig zu werden; und fiir den Grofiteil des traditionellen Chri-
stentums ist es nicht einfach, mutig und hoffnungsvoll auf die neue
Situation zu blicken und sowohl die Entstehung der sozialistischen
Staaten als auch die Selbstindigkeit der Kolonialvolker fiir eine kost-
bare Gelegenheit zu einem Neuanfang der christlichen Verkiindigung
und einem Neuaufbau der Kirche zu halten. Wir sehen auch, daf} der
totale Umbau der internationalen Situation wihrend der letzten 20
Jahre und die Entstehung der machtpolitischen, kulturellen und sozial-
politischen Gruppen einen tiefen Einschnitt in die bisherige Geschichte
der Menschheit bedeutet und daf3 die Entstehung eines neuen Gleich-
gewichtes und einer Stabilitit in den internationalen Beziehungen
einen langwierigen geschichtlichen Prozef3 darstellt. (Schluf} folgt)

Aufriistung oder soziale Sicherheit?

Der folgende Aufsatz beruht zum grofiten Teil auf der Dokumentation unseres
Freundes, Nationalrat Karl Dellberg, Siders, zu einem Vortrag unter obenstehendem
Titel, den er am 7. Mai anlifllich der Generalversammlung der Religids-sozialen
Vereinigung hielt.

Die Schweiz hat auf Grund ihrer Geschichte und Tradition und,
sagen wir es einfach, aus Dankbarkeit einer giitigen Vorsehung gegen-
iiber, die sie seit bald 700 Jahren alle Fihrnisse der Zeit hat iiber-
stehen lassen, eine Verpflichtung besonderer Art. Diese Uberzeugung
haben die «Neuen Wege» seit ihrem Bestehen zum Ausdruck gebracht.
Als kleines und schwaches Land liegt ihr ob, durch Einstehen fiir die

223



	"Friede auf Erden" : Hauptreferat von Prof. Dr. J. L. Hromádka auf der ersten Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18. Juni 1961 : Teil I, II, III und IV

