
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 7-8

Artikel: "Friede auf Erden" : Hauptreferat von Prof. Dr. J. L. Hromádka auf der
ersten Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18.
Juni 1961 : Teil I, II, III und IV

Autor: Hromádka, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Friede auf Erden»

Hauptreferat von Prof. Dr. J. L. Hromadka auf der ersten
Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18. Juni 1961

Wir bringen die Ausführungen von Prof. Dr. Hromadka stark gekürzt. Aus
Platzgründen sahen wir uns leider dazu genötigt. Wir hoffen aber zugleich, daß dadurch
um so klarer die Hauptpunkte seines Bemühens heraustreten. Dieses umfassende
Referat war der tragfähige Boden, auf dem sich die gesamten Arbeiten der Konferenz
aufbauten. Diese sollen kurz in einer nächsten Nummer beleuchtet werden. W. K.

I.

1. Gleich zu Beginn möchte ich zwei Motive unterstreichen, die
uns von Anfang an bei der Arbeit für die CFK (Christliche
Friedenskonferenz) und bei den Vorbereitungen auf die AFV (Allchristliche
Friedensversammlung) geleitet haben. Es war in erster Linie die
Verantwortung, wie wir sie unter dem Wort und dem Aufruf des
Evangeliums erleben. Wir versammeln uns als Bekenner der Propheten-
und Apostelbotschaft, als die, zu denen Jesus von Nazareth auch
heute eindringlich, mächtig und unentrinnbar redet, von dem wir
glauben und bekennen, daß in ihm das Wort Fleisch geworden ist und
daß sein Kreuz und seine Auferstehung den Sieg über die menschliche
Ohnmacht und Sünde, über den Tod und das Übel bedeutet. Wir
hören stets seinen Aufruf zur Nachfolge — den Aufruf, offene Augen
für Schwache und Kranke, für die Not der Menschen und ihr Leid zu
haben und unsere Hände überall dort zum Dienst und zur Arbeit
auszustrecken, wo dem Menschen Gefahr droht und wo neue Beziehungen

zwischen den Menschen geschaffen werden müssen. Das
Evangelium, wie wir es verstehen und wie es uns in den tiefsten 7iefen der
menschlichen Existenz erfaßt, ist für uns weder ein Rest alter religiöser
Traditionen, noch Selbsttäuschung oder Stimmung. Je tiefer der
Mensch die Botschaft von der Gegenwart der heiligen und verzeihenden

Liebe Gottes in Jesus von Nazareth in den Tiefen und auf den
Höhen des menschlichen Lebens, des menschlichen Herzens und der
öffentlichen menschlichen Kämpfe begreift, um so klarer, schmerzvoller,

aber auch aufmunternder wird ihm seine Zugehörigkeit zu den
Menschen, die um ihn herum leben, mögen sie in der Kirche oder
außerhalb der Kirche, im Westen oder im Osten sein, mögen sie seinen
Glauben annehmen oder nicht. Das Evangelium ist tiefer als die
tiefsten Tiefen des menschlichen Herzens, denn Jesus Christus ist durch
alle menschlichen Schwächen, durch das Grab und die Verdammung
hindurchgegangen. Er hat die Not und die Hoffnung der Welt auf sich

genommen. Aber das Evangelium ist auch breiter, umfassender als
diejenigen zuzugeben gewohnt sind, die Jesus Christus mit einer bestimmten

religiösen oder kirchlichen Institution gleichgesetzt haben. Die
Kirche im Sinne des Evangeliums trägt die Not, die Sünde, die Ohn-

215



macht und die Kämpfe der Menschheit. Unsere Versammlung wäre
fruchtlos und nutzlos, wenn wir nicht gemeinsam erkennen, erleben
und bekennen wollten, daß wir die ganze Zeit unserer Verhandlungen
in der Gegenwart dessen bleiben, der Knechtsgestalt angenommen hat
und mit uns kämpfen und alle Mauern des Mißtrauens oder
Argwohns, kühler Zurückhaltung und falscher gegenseitiger Vorstellungen
niederreißen will. Unsere Versammlung muß zum Schauplatz einer
ernsten, wahren, selbstverleugnenden Bemühung werden, persönlich
einander näher zu kommen und einander nicht im Lichte der
Vorurteile und erstarrter Vorstellungen zu sehen; sondern unmittelbar,
mit Verständnis und in hoffnungsvoller Erwartung.

2. Aber wir sind hier auch als Qlieder der Kirche Christi versammelt.

Viele von uns sind offizielle Vertreter einer bestimmten
kirchlichen Gemeinschaft. Dankbar und mit Freude betonen wir besonders
die Teilnahme der autokefalen orthodoxen Kirchen, die von offiziellen
Delegierten vertreten werden. Wir nehmen an, daß unsere Versammlung

in dieser Hinsicht ein einzigartiges Forum bildet, auf dem die
orthodoxen Kirchen in solcher Anzahl und in solchem Umfang
Vertretern, Gruppen und Einzelpersonen aus anderen Kirchen in West
und Ost, Nord und Süd die Hände reichen. Mit den orthodoxen
Kirchen tritt in unsere Versammlung das reiche Erbe der alten
östlichen Christenheit, die Jahrhunderte, ja mehr als ein Jahrtausend
hindurch den geistlichen und leiblichen Kampf um das Evangelium und
um die Kirche auf der Grenze zwischen der christlichen und
nichtchristlichen Welt ausfocht. Gerade hier unter uns, gewinnt unsere
Vielgestaltigkeit einen tiefen Sinn. Ein jeder von uns versucht seinen
Bruder aus der anderen kirchlichen Gemeinschaft besser, tiefer und
positiver zu verstehen. Ein jeder von uns sehnt sich danach, das Zeugnis

seiner eigenen Kirche voll ausdrücken und aussprechen zu können.
Die Bruderschaft und das Bewußtsein der Einheit der Christen führt
nicht zur Uniformität, zur Einförmigkeit. Auch hier stehen wir inmitten

der Gemeinschaft, in die Jesus von Nazareth selbst mit seiner
Fülle, mit seinem Reichtum des Evangeliums kommt und gerade
dadurch mit jedem von uns gegen unsere falsche Unverträglichkeit,
Ausschließlichkeit und unser Mißtrauen kämpft. Wir können nicht für
eine neue Atmosphäre in der Welt, in den internationalen Beziehungen

kämpfen, wenn wir nicht hier unter uns eine innere Gemeinschaft
des Vertrauens und des Bestrebens schaffen, voneinander lernen,
einander unterstützen und dann in das Ringen um die höchsten Werte
des menschlichen Lebens und der menschlichen Gemeinschaft gehen.
Unsere Versammlung soll der Tatsache Ausdruck geben, daß die Kirche

gerade deshalb, weil sie in dem gegründet ist, der Herr des Lebens
und des Todes, der Alfa und Omega ist, in Liebe und Solidarität dieser
Welt dienen will in all ihren Ängsten und Verwirrungen, Gefahren
und Geburtsschmerzen.

216



II.
Ich habe gesagt, daß wir hier aus den verschiedensten kirchlichen

Gruppen versammelt sind. Von der altehrwürdigen Orthodoxie bis zu
den Reformationskirchen mit den sich stets ändernden liturgischen und
organisatorischen Formen. Wir sind dankbar für die Anwesenheit der
Glieder der anglikanischen, altkatholischen und unserer tschechoslowakischen

Kirche. Und mit Freude reichen wir die Hand den Brüdern
und Schwestern, die aus kirchlichen Gruppen kommen, die keine feste
dogmatische oder liturgische Ordnung haben. Ich wiederhole : alle, die
wir hier versammelt sind, blicken auf Jesus Christus. Und dieser Blick
zu einem gemeinsamen Mittelpunkt hält uns beisammen. Aber er hält
uns nicht nur beisammen, sondern er bildet auch das Band einer
organischen Gemeinschaft im Geist und in der Wahrheit. Gern würden
wir auch Glieder der größten Kirche unter uns sehen, die sich zum
apostolischen Bekenntnis bekennt — nämlich der römisch-katholischen
Kirche. Auf unserer Seite ist die Tür offen. Und sie bleibt offen. Es
scheint jedoch, daß die Zeit noch nicht gekommen ist, wo wir nicht
nur als Mitglieder der weltlichen Gesellschaft, nicht nur als persönliche
Freunde zusammenkommen, sondern auch als Bekenner desselben
Herrn und Vollenders des Glaubens. Die Ursachen wollen wir hier
nicht analysieren. Wir sind nur bereit, uns die Hindernisse und
Scheidewände zwischen uns zum Bewußtsein zu bringen und alles zu tun,
um sie zu beseitigen. Wie wir die heutige Lage sehen, scheint es um
die Überwindung zweier Hindernisse und Scheidewände zu gehen:
besonders um das höchste Amt der römischen Kirche, dessen Träger
nicht nur mit der Unfehlbarheit ausgestattet ist, das heißt mit der
letzten souveränen Autorität in Glaubens- und Sittenfragen, sondern
auch mit der letzten und absoluten Erzhirtenmacht über die ganze
Welt. Durch diese dogmatische Formulierung sind in bedeutendem
Ausmaß die ökumenischen Gespräche mit der römischen Kirche
erschwert. Die ökumenische Zusammenarbeit im wahren Sinne des Wortes

ist nur dort denkbar, wo die Vertreter oder die Sprecher der
einzelnen Kirchen von einer gemeinsamen Grundlage ausgehen und ihre
Entscheidungen einer höheren Instanz unterstellen, die über ihnen
allen gemeinsam steht. In dem Augenblick, wo sich irgendeine Kirche
den Anspruch auf definitive und letzte Autorität in Glaubenssachen
anmaßt, können kaum noch Gespräche geführt werden, die für beide
Seiten einen Sinn hätten.

Aber auch noch aus einem anderen Grunde ist die Zusammenarbeit
mit der römisch-katholischen Kirche erschwert. Wir wissen zwar, daß
es auch in dieser Kirche viele Bekenner gibt, die der Versuchung
widerstehen, daß die Kirche eine Front gegen bestimmte Teile der heutigen
Welt organisiert. Auch in ihr sind hervorragende Einzelpersonen, die
wissen, daß sich die Kirche mit keinem internationalen, politischen,
sozialen und machthaberischen Gebilde identifizieren darf. Es gibt

217



dort Theologen, ja sogar Vertreter der Hierarchie und verschiedene
missions-praktische kirchliche Bestrebungen (ja sogar Politiker und
Staatsmänner), die sich dessen bewußt sind, daß sich die Kirche in
den letzten Jahrhunderten oft von alten sozial-politischen Gebilden
freimachen mußte. Mancher katholische Theologe und Vertreter der
Hierarchie sah, daß der Arbeiter, der nur auf seine Hände und sein
Gehirn angewiesen ist, ohne materielle Mittel, vom Willen und oft von
der Willkür der industriellen Unternehmer und später Monopole
abhängig, eine wirksame Gewähr gegen Hunger und Not, gegen
Arbeitslosigkeit und politische und soziale Rechtlosigkeit braucht. Wir wissen,
daß die katholische Theologie und die Hierarchen gegen den Liberalismus

in der Denkweise, in sozialen und wirtschaftlichen Beziehungen
kämpften.

Jetzt aber sind wir Zeuge dessen, daß die römisch-katholische
Kirche in steter Versuchung ist, sich gerade mit den Machtbestrebungen

dieser Gesellschaft zu identifizieren, die den Frieden verloren und
die Katastrophe des Zweiten Weltkrieges mitverschuldet hat. Wir
halten es für einen großen Irrtum und Wahn, wenn jetzt in dieser
Kirche geradezu leidenschaftliche Stimmen laut werden, daß die Kirche

eine Stütze der gegen die östliche Welt organisierten Mächtefront
werden und dem, was wir Antikommunismus nennen, geistliche
Nahrung, religiöses Pathos und politische Stärkung geben soll. Wir sprechen

jetzt nicht als Bürger der sozialistischen Staaten oder Länder, die
unter kommunistischer Führung stehen. Wir sprechen jetzt als die
Glieder der Kirche Christi, die aus Glaubensgründen und aus ihrem
Verständnis der Botschaft des Evangeliums heraus dieses Bestreben,
die Kirche und die christliche Zivilisation mit dem Kampf gegen die
sozialistische Welt oder gegen den Kommunismus zu verbinden, für
einen Wahn und für ein Unglück halten, das selbst an die Wurzeln
des christlichen Glaubens greift und den heutigen großen Auftrag der
kirchlichen Gemeinschaft schwächt.

Um gerecht zu sein, dürfen wir nicht vergessen, daß diese
verführerischen Stimmen, die nach der Schaffung einer christlichen Front
gegen die sozialistischen Länder rufen, gegen den Kommunismus,
gegen seinen mächtigen und durchdachten Versuch eines Umbaus der
menschlichen Gesellschaft und der Befreiung des Menschen aus Armut
und Unwissenheit, rassischer Unterdrückung und chronischem Hunger,

nicht nur auf den Bereich der römisch-katholischen Kirche
beschränkt sind. Sie ertönen auch in den historischen protestantischen
Kirchen (und auch in anderen Kirchen, die man weder in die katholische

noch in die protestantische Gruppe einreihen kann).
Sie ertönen vor allem in der sogenannten «Moralischen

Aufrüstung», die in der heutigen Spannung der Welt eher eine Abrüstung
der Moral bedeutet. Unser Programm ist von Anfang der CFK an
gegen die verhüllten und offenen Bestrebungen gerichtet, die die christlichen

Kirchen, die sogenannte christliche Zivilisation mit ihrer sitt-

218



liehen, kulturellen und politischen Tradition in eine bestimmte Mächtefront

der heutigen Welt — in welcher Richtung immer — einspannen
wollen. Wir sind davon überzeugt, daß wir in dieser Hinsicht einen
großen Kampf um die Freiheit der Kirche auf dem Boden des
Evangeliums führen.

III.

In dem letzten halben Jahrhundert sind wir in gewaltige Umstürze
in der Welt hineingestellt worden und leben immer noch unter dem
Eindruck der Katastrophe, die vor zwanzig Jahren die Welt erschüttert

hat. Wir sind Zeugen dessen, daß die sogenannten christlichen
Völker aufgehört haben, nicht nur politische, sondern auch moralische
und geistliche Lehrer der heutigen Menschheit zu sein. Die sozialen
Umstürze seit 1917 übertrugen den Schwerpunkt des verantwortungsvollen

Aufbaues nicht nur von den feudalen, sondern auch von den

kapitalistischen und bürgerlichen Schichten auf die Kreise der
arbeitenden Menschen und Völker, die noch unlängst von den Kolonialmächten

bevormundet wurden. Wir sehen der Tatsache ins Auge —
und hier mögen meine Worte durch meine östliche Perspektive
geprägt sein —, daß eine Milliarde Menschen zwischen der Elbe und
dem Stillen Ozean den gesellschaftlichen Umbau auf neuen Grundlagen

vollzieht und daß sie diesen Umbau der menschlichen Freiheit
und Würde durch eine adaequatere gesellschaftliche Struktur sichern
will, als es die alte feudale und liberale Gesellschaft tun konnte. Jede
Revolution ist hart und manchmal unbarmherzig. Es ist heute aber
kein revolutionäres Experiment mehr, sondern ein durchdachtes,
geplantes und verwirklichtes Programm neuer Ordnungen in Stadt und
Land, in den traditionell christlichen sowie in den nichtchristlichen,
in den kulturell entwickelten sowie in den unterentwickelten Ländern.
Es ist ein mächtiger Kampf darum, den Menschen eine neue Sicherheit
und gesellschaftliche Gleichheit zu gewähren und ihnen nicht nur
politische, sondern auch soziale und wirtschaftliche Freiheit zu sichern.
Das geschieht auf den Trümmern alter Ordnungen, nach erschütternden

materiellen und geistlichen Katastrophen. Neue Schichten kommen

zur Verantwortung und werden mit der Leitung und Verwaltung
betreut. Es sind oft Menschen ohne Erfahrungen, die erst Schritt für
Schritt das Leiten und Führen, das Organisieren des wirtschaftlichen
und kulturellen Lebens lernen müssen. Dabei gibt es auf der Welt sehr
viel sittliche Erschöpfung infolge so langer internationaler Spannung
und so schrecklicher Eingriffe in das Leben der Menschen während
des letzten Krieges und der Revolutionen.

Dieser Kampf um die neue Gesellschaft ist gekennzeichnet durch
eine Atmosphäre des großen Mißtrauens den Kirchen gegenüber, des
Widerwillens gegen die alte sogenannte religiöse Weltanschauung und
gegen Religion als einen Überrest des Aberglaubens, der unkritischen
Denkweise, der Reaktion und überhaupt eines Hindernisses auf dem

219



Wege zu höheren Gesellschaftsformen. Wir können keinen Schritt
vorwärts tun, wenn wir als gläubige Glieder unserer Kirchen uns selbst
dieser Kritik nicht unterziehen, wenn wir nicht mutig und realistisch
den gestrigen und heutigen Umwälzungen ins Auge sehen, allem, was
überhaupt in der Welt vor sich geht und dem, wie sich aller
Wahrscheinlichkeit nach unsere Gesellschaft morgen und übermorgen
entwickeln wird. Und wir müssen auch klar sehen, daß wir den
Menschen von heute bei ihrem Aufbau nicht helfen können, wenn wir nicht
ihre positive Sehnsucht nach den zweckmäßigen Gesellschaftsordnungen

und nach einer tragfähigen Grundlage der Freiheit, der Würde,
des Rechtes und der Gerechtigkeit in Betracht ziehen. Deshalb
verteidigen wir mit großem theologischem und geistlichem Ernst die Kirche

gegen jeden Versuch, aus ihr die Trägerin und Heiligsprecherin
antiöstlicher und antikommunistischer Pläne zu machen. Das darf
sie nicht sein, ebenso wenig, wie sie zur Trägerin eines apriorischen
Anti-Kreuzzuges, eines antiwestlichen Kreuzzuges werden darf. Dabei
sehnen wir uns danach — namentlich wir Christen im Osten —, daß
uns die Brüder in anderen Gebieten der Welt gut verstehen und daß
ihnen klar ist, daß uns dazu keine Art Opportunismus oder Kollaboration

oder sogar Feigheit und Wille zur Anpassung bewegt. Gerade
das Evangelium, von dem wir am Anfang gesprochen haben, hilft uns
in den Spuren Jesu von Nazareth, des Gekreuzigten und Auferstandenen,

die lautere Botschaft von Liebe und Vergebung, von Versöhnung

und Brüderlichkeit zu verkünden. Uns handelt es sich darum,
daß wir im Lichte dieses Evangeliums den Menschen von heute
verstehen, der, geschwächt durch die vergiftete Atmosphäre vergangener
Zeiten, vergebens auf die Hilfe für die Armen und Ärmsten, die
Hungernden und Verworfenen wartete. Ihn besonders müssen wir in seiner
positiven Sehnsucht nach einer neuen Gesellschaft verstehen. Auch
seinen Unglauben, ja, seinen Kampf gegen die Kirchen und die
sogenannten Religionen! Erst nachdem wir seine Pläne, Hoffnungen und
seinen Kampf um eine neue Gesellschaft ohne Klassen- und
Rassenunterschiede verstanden haben, werden wir eventuell auch seine Fehler,
Irrtümer, seine Mängel und Lücken in seinem Werk begreifen.

Im gewissen Sinne können wir sagen, daß unsere Bewegung in der
CFK und auch unsere AFV Ausdruck unserer Sehnsucht nach einer
Läuterung der Kirche ist, daß sie im Dienst des Kampfes um die Kirche
Christi stehen. Wir wissen und bekennen, daß Jesus Christus selbst
diesen Kampf wirksam führen kann und führt, aber dieses Bekenntnis
ist kein falscher und frommer Vorwand für unsere geistliche Blindheit,
Trägheit und Traditionalismus. Wir wollen tiefer glauben, als bisher.
Wir wollen uns selbst gegenüber streng sein, aber wir wollen auch
inniger lieben in der Überzeugung, daß die echte Liebe die Furcht
austreibt und daß der, der im Lichte des Evangeliums und in der Liebe
an seinen Mitmenschen herantritt (auch an den, der ihn nicht versteht
und der seinen Glauben nicht annimmt), von der Furcht befreit wird

220



und eine hoffnungsvolle Freude gewinnt. Wir wissen, daß der normale
Christ von heute von kleingläubiger Mittelmäßigkeit ist, kaum bereit,
die heutigen Umwälzungen nur zu verstehen, sondern sie auch ernst
zu nehmen und ohne Furcht auf den Trümmern der Vergangenheit zu
arbeiten. Ein mittelmäßiger Christ (und ein jeder von uns trägt ein
Stück dieser Mittelmäßigkeit an sich) hat noch lange nicht in die
abgrundtiefen Veränderungen der heutigen Zeit geblickt. Deshalb wollen
sich so viele Kirchen, Gemeinden und Einzelchristen vor der neuen
Welt schützen, indem sie zwischen sich und die neu entstehende Welt
einen eisernen oder goldenen oder Bambusvorhang ziehen und diese
auch noch mit pseudochristlichen Argumenten rechtfertigen. Deshalb
können wir auch heute immer wieder die Erfahrung machen, daß hinter

diesen Vorhängen gerade die leben, die glauben, daß sie vor ihnen
leben und freie Luft atmen. Dieser Kampf um die Kirche Christi, um
ihre Läuterung im Feuer des Evangeliums, um die Reinheit ihres Glaubens,

ihrer Liebe und Hoffnung muß durch die ganze Christenheit
gehen.

IV.
Diese Ausführungen sollten zeigen, daß unsere Bemühungen um

Frieden die Ebene politischer, internationaler, machtpolitischer oder
sozialer Probleme überragen. Gleichzeitig wollten wir dadurch erläutern,
daß uns der Glaube an das Evangelium und an die Kirche Christi mitten

in die Ängste und Schmerzen, Krankheiten und Sünden, aber auch
die Sehnsucht und die Hoffnung des heutigen Menschen führt. Jesus
ist in diese Welt gekommen, um dem Menschen zu dienen. Geführt
vom Glauben an das Evangelium, treten wir dorthin, wo der heutige
Mensch vor allem klar zu sehen nötig hat und wo er sich nach Hilfe
und Beistand umschaut. Friede auf Erden ist die Losung, unter der
wir zusammengekommen sind. Wir verstehen den Frieden so, wie ihn
die Propheten und die Apostel verstanden und wie er den Inhalt des
Evangeliums bildet. Wir folgen den Menschen dorthin, wo um diesen
Frieden gerungen wird. Das Evangelium Jesu gilt für alle. Es zieht
keine Grenzen und geht bis dorthin, wo die Unruhe, die Friedlosigkeit
und der Taumel des öffentlichen politischen Lebens herrscht. Wir
wollen inmitten dieser Welt mit Jesus stehen.

Der Friede ist für uns ein besonders verpflichtender Aufruf und
Ansporn, eine Aufforderung im Ringen um die konkreten Bedürfnisse
des heutigen Kampfes gegen die Kriegsgefahr, gegen alle Kräfte, die
eine gefährliche Atmosphäre der Spannung, des Mißtrauens und der
Feindschaft in der Welt schaffen. Wir bemühen uns um die Schaffung
der Vorbedingungen für die Zusammenarbeit der Staatsmänner und
der Politiker, der Künstler und der Erzieher für wirkliche Freundschaft

unter den Völkern. Selbst unsere Tätigkeit in der CFK und
unsere Tagung bei der AFV sollen im Dienst dieser konkreten
Bemühungen stehen: wir müssen uns besinnen, in welcher Welt wir

221



leben, was für Voraussetzungen und Möglichkeiten für den Frieden
es gibt und was die Hauptursachen sind, warum die Menschheit immer
noch in der Spannung lebt, ja, daß diese Spannung und Drohung einer
neuen Katastrophe noch schlimmer sind, als vor einigen Jahren. In
unserer Tätigkeit verbinden wir beides : Voraussetzungen für den
Erfolg der Friedensarbeit zu schaffen, aber auch mit aller Kritik, aller
Konkretheit und Offenheit die großen und kleinen Phänomene des

heutigen Lebens zu prüfen und Wege zu suchen, wie wir den
Staatsmännern und denen, die um den Frieden bemüht sind, alle Steine und
Steinchen aus dem Wege räumen und alle Hindernisse beseitigen können.

Deshalb versuchen wir in der CFK und auch in dieser Versammlung

festzustellen, wie es seit dem Ende des letzten Krieges, ja, seit
dem Beginn der Weltrevolution in den Jahren 1914—1917 zur heutigen

Situation gekommen ist. Wir fragen uns deshalb, wie der Kalte
Krieg entstanden ist, was er für einen Sinn hat, welche Ursachen und
welche Persönlichkeiten dafür verantwortlich sind, daß es zu dieser
unheilvollen Erscheinung der Nachkriegszeit kam. Deshalb stellen wir
die hauptsächlichsten internationalen Fragen der heutigen Weltsituation

und die Hauptquellen der Spannung fest : wir befassen uns mit der
Problematik Deutschlands, seiner Katastrophe zwischen 1933—1945.
Wir fragen uns, ob die Ursachen dieser Katastrophe wirklich bis in
die Wurzeln ausgetilgt wurden, oder ob in der Erde, die mit so viel
Blut getränkt wurde und in den Jahren 1944/45 durch eine solche
Katastrophe hindurchgegangen ist, neue Wurzeln wachsen. Wir fragen
uns, welche Voraussetzungen es für den Frieden mit Deutschland gibt,
mit beiden Staaten, für die Vereinigung Deutschlands und seine volle
Teilnahme an der internationalen Gemeinschaft. Vergangenheit,
Gegenwart, aber auch die Zukunft des deutschen Volkes liegen uns am
Herzen. Ohne dessen aufrichtige Mitarbeit können wir an keinen
Frieden, weder in Europa noch in der Welt, denken. Wir studierten
und wollen immer tiefer die Frage des Fernen Ostens studieren. In
erster Linie wollen wir die Ursache suchen, warum die Volksrepublik
China mit ihren 650 Millionen Menschen beständig nicht nur aus den
Vereinten Nationen, sondern überhaupt aus allen bedeutungsvollen
Institutionen, die für die neuen Ordnungen in der Welt verantwortlich

sind, ausgeschlossen wird. Wir wollen dabei niemand verurteilen.
Wir sind jedoch verpflichtet, gerade als Glieder der Kirche, unseren
Kirchen und der ganzen Weltöffentlichkeit dringende, strenge und
entscheidende Fragen vorzulegen. Mit all dem hängt die Unruhe zusammen,

die in den letzten Jahren durch die ganze Welt, besonders durch
die afrikanischen und asiatischen Völker geht, und immer mehr nach
Lateinamerika hinübergreift. Seit 1914 leben wir in Unruhe, wie auf
vulkanischem Boden. Wir erleben auf allen Seiten einen Erdrutsch und
sehen heute, daß durch den Zweiten Weltkrieg 1939—1945 nicht nur
alle internationalen Hauptfragen nicht gelöst wurden, sondern gerade
durch diesen Krieg die Entwicklung auf allen Kontinenten in Fluß

222



geraten ist und daß es bisher nicht gelungen ist, 16 Jahre nach
Kriegsende, auch nur eine einzige große und wesentliche Frage der
internationalen Beziehungen zu lösen. Hier hilft kein Klagen, es helfen
keine Beschuldigungen, es hilft kein fruchtloses, wenn auch gut
gemeintes Moralisieren. Hier hilft nur ein ernstes, verantwortliches
Beobachten des internationalen Geschehens und verantwortliches
Untersuchen dessen, was wir selbst tun sollen.

Wir können eine Seite der heutigen Beziehungen in der Welt nicht
außer acht lassen : die Menschheit ist mindestens in drei große Gruppen

eingeteilt : die Gruppe der bürgerlich-kapitalistischen Staaten, die
Gruppe der sogenannten sozialistischen oder zum Kommunismus
strebenden Staaten und die Gruppe der neuen Staaten, die aus der
überstürzenden Befreiungsbewegung der ehemaligen Kolonialvölker
hervorgegangen sind und der Völker, die bis heute unter Kolonialherrschaft

leben. Wir stehen heute der Tatsache gegenüber, daß die
sozialistische Welt in Osteuropa und Asien sich immer mehr an der
Formung der internationalen Gemeinschaft und einer internationalen
Ordnung beteiligen wird. Es ist für den westlichen Menschen nicht
leicht, mit dieser Lage nicht nur intellektuell, sondern auch grundsätzlich

fertig zu werden; und für den Großteil des traditionellen
Christentums ist es nicht einfach, mutig und hoffnungsvoll auf die neue
Situation zu blicken und sowohl die Entstehung der sozialistischen
Staaten als auch die Selbständigkeit der Kolonialvölker für eine kostbare

Gelegenheit zu einem Neuanfang der christlichen Verkündigung
und einem Neuaufbau der Kirche zu halten. Wir sehen auch, daß der
totale Umbau der internationalen Situation während der letzten 20
Jahre und die Entstehung der machtpolitischen, kulturellen und
sozialpolitischen Gruppen einen tiefen Einschnitt in die bisherige Geschichte
der Menschheit bedeutet und daß die Entstehung eines neuen
Gleichgewichtes und einer Stabilität in den internationalen Beziehungen
einen langwierigen geschichtlichen Prozeß darstellt. (Schluß folgt)

Aufrüstung oder soziale Sicherheit?

Der folgende Aufsatz beruht zum größten Teil auf der Dokumentation unseres
Freundes, Nationalrat Karl Dettberg, Siders, zu einem Vortrag unter obenstehendem
Titel, den er am 7. Mai anläßlich der Generalversammlung der Religiös-sozialen
Vereinigung hielt.

Die Schweiz hat auf Grund ihrer Geschichte und Tradition und,
sagen wir es einfach, aus Dankbarkeit einer gütigen Vorsehung gegenüber,

die sie seit bald 700 Jahren alle Fährnisse der Zeit hat
überstehen lassen, eine Verpflichtung besonderer Art. Diese Überzeugung
haben die «Neuen Wege» seit ihrem Bestehen zum Ausdruck gebracht.
Als kleines und schwaches Land liegt ihr ob, durch Einstehen für die

223


	"Friede auf Erden" : Hauptreferat von Prof. Dr. J. L. Hromádka auf der ersten Allchristlichen Friedensversammlung in Prag vom 13. bis 18. Juni 1961 : Teil I, II, III und IV

