
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 6

Artikel: Gelten die Gesetze der göttlichen Weltordnung noch? : Deine
Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit
(Psalm 119, 142)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gelten die Gesetze
der göttlichen Weltordnung noch?

Deine Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit.
Psalm 119, 142.

Ich komme immer wieder auf einen Punkt zurück, und es wird anderen

auch so gehen. Wenn ich sehe, wie das Böse heute waltet, wie es in
immer furchtbareren Formen hervortritt und von Triumph zu Triumph
schreitet, dann werde ich immer wieder auf eine elementare Weise,
auf eine Weise, die auch fast ein wenig an die Mathematik erinnert,
so klar und scharf formuliert sich das Problem, vor die Alternative
gestellt : Entweder gelten die Gesetze der sittlichen Weltordnung,
gelten, anders gesagt, die Ordnungen Gottes noch, oder sie gelten nicht
mehr. Gelten jene Gesetze und Ordnungen noch, von denen nicht nur
die Tiefsten, Frömmsten und Weisesten aller Zeiten und Zonen,
sondern auch die anderen, das Volk, die Masse der Gewöhnlichen
überzeugt waren, daß sie die eherne Grundfeste der geistigen Welt
bildeten, dann muß über jene Mächte der Gerichtstag kommen, dann
müssen sie stürzen, früher oder später, aber mit unbedingter Sicherheit;

Wir dürfen uns darauf verlassen wie auf einen Grundsatz der
Mathematik oder der Physik; wenn aber nicht, dann freilich —
ja, was dann? Dann endet ja die Welt im Chaos, im Irrenhaus, in der
Hölle. Dann sind freilich wir verloren. Dann — nun, der Rest ist dann
Schweigen.

Gelten jene Ordnungen noch oder sind sie aufgehoben? Sind sie
vielleicht veraltet und abgetan?

Welches ist die Antwort? Gibt es eine?
Schon die Frage ist seltsam, sie trägt die Antwort in sich selbst;

sie ist, in einem tieferen Sinne, töricht.
Denn sofort ersteht die weitere Frage: Können die Gesetze der

sittlichen Weltordnung, können die göttlichen Grundordnungen der
Welt überhaupt aufgehoben werden? Ist das denkbar?

Wenn das von den Gesetzen und Ordnungen der Natur gesagt
würde, dann käme es uns ohne weiteres als Scherz vor. Denn wir wissen,

daß diese Gesetze und Ordnungen ewig und unveränderlich sind,
daß darauf der ganze Bau der Natur ruht, der seinerseits die Grundlage

der Geisteswelt ist. Wir entdecken zwar diese Gesetze und
Ordnungen bloß nach und nach, wenigstens soweit ihre wissenschaftliche
Formulierung in Betracht kommt; wir ändern auch immer wieder diese
Formeln; aber das, was dahinter steht, bleibt fest, unveränderlich,
ewig, bleibt, sagen wir vielleicht besser, solange es eine Natur gibt.
Ewig gilt (in diesem Sinne), daß das Feuer zündet und das Wasser
löscht; ewig gilt, daß der geworfene Stein fällt; ewig gilt, daß das
Licht aufhellt und das Dunkel verhüllt. Und ewig ist für unsere Erfah-

177



rung auch die Abfolge von Werden und Vergehen, das Kommen und
Gehen der Jahreszeiten, der Wechsel von Tag und Nacht. Fest und
über allen Zweifel erhaben ruht das Gefüge der physischen und
psychischen Welt auf diesen granitenen Gesetzen und Ordnungen Gottes,
über alle Maßen wunderbar ist dieses Gefüge. Wenn eine kleine
Meereswoge, so ungefähr hat einer der Lehrer meiner Jugend gesagt, sich
um eine halbe Handbreite höher heben könnte, als es ihrer Ordnung
entspridit, als es der Kraft entspricht, durch welche sie gehoben wird,
so müßte das ganze Universum sofort zusammenstürzen.

So walten Gesetz und Ordnung in der Natur. Und nun : Sollte es
in der sittlichen Welt, wie ich nun sagen will, anders sein? Könnte es
anders sein? Könnte das Gebäude der sittlichen Welt einen Tag, eine
Stunde, eine Minute, eine Sekunde bestehen, wenn es nicht auch
getragen und durchwaltet wäre, bis ins Kleinste und Allerkleinste hinein,
von Gesetz und Ordnung, von ewiger, unverbrüchlicher, unveränderlicher

Regel? Es ist sinnlos, es ist töricht, das auch nur einen Augenblick

zu denken. Hebet die sittliche Grundordnung auf, auch nur in
der allerkleinsten Äußerung, und die ganze sittliche Welt, die ganze
Menschenwelt, die ganze geschichtliche Welt, die ganze
Gemeinschaftswelt löst sich sofort in Chaos und in bloß noch von Truglicht
erhellte Höllenfinsternis auf.

Da ist ja freilich ein Unterschied zwischen Gesetz und Ordnung
in der Naturwelt und in der sittlichen Welt. In jener herrscht, wenigstens

auf der Oberfläche der Dinge, der «gezwungene Zwang», in
dieser die Treibeit. Die Naturgesetze und Naturordnungen walten, ohne
nach uns zu fragen, auf eine Art, die wir versucht sind, automatisch
zu nennen, obschon es sich nirgends um wirkliche Automaten und
wirkliche Automatie handelt; im Reiche der sittlichen Wahrheit aber
gilt die Freiheit. Gesetz und Ordnung vollziehen sich hier durch den
sittlichen Willen und die sittliche Tat. Diese Welt geht darum auseinander

in Qut und Böse. Wir sind vor die Wahl gestellt. Auch sind
hier Gesetz und Ordnung nicht, wie in der Natur, zu beweisen, dem
wissenschaftlichen Experiment zu unterwerfen, sie müssen frei erkannt
und anerkannt, müssen in einem weiteren Sinne des Wortes geglaubt
werden. Gottlob! Denn an dieser Freiheit der Erkenntnis und
Entscheidung hängt alle Würde des Menschen, alle Tiefe und Bedeutsamkeit

des Lebens, alles wirkliche Schaffen, alles Abenteuer und alles
Heldentum des Lebens, wie sie auf der anderen Seite Versagen und
Verstörung möglich macht.

Aber sollten diese nur in Ahnung und Glauben, nur in Ehrfurcht
und Andacht zu erfassenden Gesetze und Ordnungen der sittlichen
Welt deswegen weniger fest und sicher sein, weniger von Ewigkeitsart
und Ewigkeitsmajestät? Gewiß müssen wir auch hier zwischen ihrer
Geltung und ihrer Erkenntnis durch die Menschen, zwischen ihrem
Wesen und ihrer Formulierung unterscheiden und eine gewisse Ent-

178



Wicklung in der Erkenntnis und Formulierung annehmen. Aber ändert
das etwas in ihrer Ewigkeitsgeltung und Ewigkeitsmacht?

Ich komme noch einmal auf die Analogie zwischen Naturgesetz
und Naturordnung zu sittlichem Gesetz und sittlicher Ordnung
zurück und frage : Wie erkennt man denn in der Natur Gesetz und
Ordnung? Die Antwort ist zunächst: durch die Erfahrung. Wo Erscheinungen

in einer gewissen Reihenfolge und Gestalt immer wiederkehren

und sich darin bewähren, da reden wir von Gesetz und Ordnung.
Sollte diese Regel nicht auch in der sittlichen Welt gelten? Sollte es
da nicht auch gewisse Erfahrungen geben, die so fest sind, wie daß
das Feuer zündet und das Wasser löscht, der geworfene Stein fällt,
das Licht enthüllt, das Dunkel verhüllt, Werden und Vergehen
aufeinander folgen, die Jahreszeiten kommen und gehen, Tag und Nacht
wechseln?

Zwei dieser alten großen Grunderfahrungen der Menschheit will
ich hervorheben — der Leser wird schon merken, warum gerade diese.

Da ist einmal das, was wir Hybris nennen: die hochmütige, ja
frevelhafte Selbstüberhebung sei's Einzelner, sei's ganzer Völker, eine
Selbstüberhebung, welche die krassesten Formen der Selbst-Vergottung

annehmen kann, dies aber im Grande immer ist, weil sie nicht
zustande kommen kann, wo man Qott die Ehre gibt. 'Es ist Luzifer, der
es nicht ertragen kann, nicht zu sein wie Gott. Es ist darum wohl
diejenige Form des Bösen, die ein Mensch, der Gott fürchtet, am wenigsten

ertragen kann. Aber nun frage ich euch alle : Ist es je erlebt worden,

im Kleinen oder im Großen, daß solche Hybris nicht zu Fall
gekommen wäre? Mir ist kein solches Beispiel bekannt. Nicht in der
Geschichte und nicht in der persönlichen Erfahrung. Wir denken
heute besonders an die politischen Formen dieser Hybris, an die großen

Gewalttäter, Imperatoren, Diktatoren, von Attila und Dschingis-
Khan bis zu Napoleon. Waltet nicht in ihrem Aufstieg und Absturz
deutlich Gesetz und Ordnung: Ehrgeiz, Machtgier, dämonisches
Getriebensein von Erfolg zu Erfolg, von Triumph zu Triumph, bis zum
Gipfel, und vom Gipfel dann der Sturz — langsam, rasch, meistens
rasch? Wahrhaftig, das ist sicherer, als daß zwei mal zwei vier ist. Es
ist töricht, daran zu zweifeln. Das war immer so und ist heute nicht
anders. Zage nicht für dich; fürchte nicht für die sittliche Ordnung,
wenn du ihn zum Gipfel aufsteigen siehst, ungehemmt, von Höhe zu
Höhe,- fürchte — in gewissem Sinne, im Sinne des Grauens — für ihn,
denn sein Sturz ist sicher. Und wenn er selbst von traumwandelnder
Sicherheit seines Weges redet, so erhöht er seinen Frevel. Der
Traumwandelnde stürzt, wenn er angerufen wird. Dieser Traumwandler
wird aber angerufen. Von der sittlichen Weltordnung Gottes, die
vielleicht auch zum Ruf und Wahrheitswort der Menschen wird.

Das andere Beispiel aber, das ich, wie man sofort merken wird,
auch nicht zufällig wähle, ist die Lüge. Wir schaudern heute vor der
Weltmacht der Lüge. Sie ist als ein ganzes Reich organisiert. Besonders

179



verkörpert sie sich in der Propaganda, der die Technik zu Dienste
steht, von der Druckerpresse bis zum Radio. Aber sie nimmt auch
feinere Formen an. Wir wissen es und brauchen es nicht auszuführen.
Wir stehen ohnmächtig vor dieser Weltmacht. Es scheint gegen sie
kein Aufkommen zu geben. Ist es nicht gerade diese Beobachtung und
Erfahrung, vor der wir manchmal meinen, die uralte Wahrheit der
Dinge sei aufgehoben und die bisherigen Maßstäbe von richtig und
falsch, gut und böse, schön und häßlich seien zerbrochen? Aber
wir sind wieder töricht, wenn wir so meinen, sind verkehrt. Denn
noch einmal : die Grandordnung der Welt kann im Sittlichen so wenig
aufgehoben werden als im Natürlichen. Es kann kein Haus gebaut
werden, wenn das Senklot nicht gilt, wenn das Schwere oben ist und
das Leichte unten, wenn das Fundament ist, wo das Dach sein sollte
und umgekehrt. Die Wahrheit ist die Wirklichkeit der Dinge, die
Lüge ihre Umkehrung oder doch Mißachtung. Was aber mit der
Wirklichkeit zusammenstößt, muß stürzen, muß zerbrechen. Lüge ist
Widerspruch in sich selbst und muß sich daran auflösen. Jedes kleine
oder große Gebäude der Lüge stürzt so sicher, als ein Haus stürzt, das
ohne Rücksicht auf die Schwerkraft und das Winkelmaß gebaut ist.
Auch davon gibt es uralte, feste Erfahrung. Kennst du einen Fall, wo
Lügesich endgültig behauptet hätte? In der Geschichte oder in deinem
persönlichen Erleben? Ich kenne keinen. Lange, lange kann unter
Umständen Lüge sich behaupten. Das ist zuzugestehen : das ist auch
Erfahrung, und nicht leichte. Aber nie dauernd — das ist die andere, die
überragende Erfahrung. Sie kann, enthüllt, besiegt in anderen,
vielleicht sogar gesteigerten, vielleicht raffinierteren Formen wiederkehren,
gewiß; das ist der Kampf der Geschichte und des einzelnen Lebens:
der Kampf mit der Lüge der Wahrheit entgegen, zusammenfallend mit
dem Kampf zwischen Glauben und Unglauben, von dem bekanntlich
Goethe erklärt, daß er das Zentrum der Geschichte sei. Aber immer
wieder bricht die Lüge zusammen vor dem Lichte neuer Wahrheit. Es

war immer so und ist heute so. Sei dessen gewiß Das ist wieder sicherer,

als daß zwei mal zwei vier ist. Die Lüge hält nicht, die Lüge trägt
nicht; es hält und trägt nur, was wahr und wirklich ist. Du darfst dich
fester darauf verlassen als auf jeden Lehrsatz der Mathematik und
Physik. Und je größer die Lüge ist, je mehr sie sich bis zum Himmel,
ja über den Himmel erhebt, vielleicht sogar den Himmel selbst für sich
in Anspruch nimmt, desto sicherer ist ihr Sturz. Es hat zwar eine der
größten Verkörperungen der Lüge, welche die Welt erlebt hat,
bekanntlich den Aussprach getan, gerade die Größe einer Lüge sichere
ihren Erfolg, weil die Menschen im allgemeinen doch zu ehrlich seien,
um anzunehmen, es könnte jemand so ungeheuerlich lügen, ohne daß
etwas Wahres dabei sei. Gewiß ist darin eine Wahrheit. Es gibt auch
Gesetze und Ordnungen der Lüge, wie alles Bösen überhaupt. Sie sind
bloß die Umkehrung der Wahrheit und der Welt Gottes, ihr
dämonisch-satanischer Widerschein. Es gibt eine Statik der Lüge. Eine auf

180



die Spitze gestellte Pyramide mag um so fester zu stehen scheinen, je
massiver sie ist. Aber sicher ist, daß der Sturz dann um so furchtbarer
sein wird. Und so ist sicher, daß, je ungeheurer eine Lüge ist, desto
ungeheurer ihr Zusammenbrach. Und es gilt von der ganzen Statik
des Bösen: «Ein Wörtlein kann ihn fällen.» Gesetz und Ordnung des
Bösen sind Trag; sie sind Lüge, sind Chaos, sie sind auch Ohnmacht.
Es gilt davon, gilt besonders von der Lüge, das Wort des 73. Psalms:
«Wie man einen Traum verachtet beim Erwachen, wirst du Herr,
wenn du dich aufmachst, ihr Bild verachten.»

Ich habe an diesen zwei furchtbar aktuellen Beispielen zu zeigen
versucht, daß Gesetz und Ordnung der sittlichen Welt nicht
aufgehoben sind, daß ihre Geltung uralte, tiefste Erfahrung der Menschheit
ist, sicherer und fester als jedes Naturgesetz und jede Naturordnung,
sozusagen die oberste Naturordnung, das oberste Naturgesetz selbst.
Es predigt diese Erfahrung nicht nur die Bibel: das Gesetz und die
Propheten wie das Evangelium selbst, das nur auf diesem Fundamente
gilt, sondern auch alle tiefere Philosophie und Kunst, von Laotse und
Kungfutse über Plato zu Kant und Carlyle, von Äschylos über Dante,
Shakespeare und Milton zu Schiller, Goethe, Jeremias Gotthelf und
Conrad Ferdinand Meyer. Es ist Urgesetz, ist Urordnung, Urgranit
der Weltordnung. Es hat gegolten, gilt und wird gelten. Nichts ist
sicherer.

Nichts ist sicherer! Im Gegenteil ruht alle andere Sicherheit darauf.
Und ich möchte nun auf uralte Wahrheit hinweisen, die heute paradox
vorkommt, ja sogar als Mystik erscheinen mag. Ich bin von Naturgesetz

und Naturordnung ausgegangen, um die Geltung von ewigem
Gesetz und ewiger Ordnung aufzuzeigen. Hier, schien es, war
anerkannt gültiges Gesetz, anerkannt ewige Ordnung vorhanden. Hier
waltet ja Mathematik und Physik. Wenn die sittlichen Gesetze und
Ordnungen ebenso fest wären 1

Aber wie — wenn sich die Sache umgekehrt verhielte: wenn
Naturgesetz und Naturordnung selbst auf dem sittlichen Gesetz und der
sittlichen Ordnung ruhten? Das ist in der Tat eine uralte Intuition der
Tiefsten. So eines Heraklit, so eines Plato, so eines Laotse, so eines
Fichte, so eines Carlyle. Und ist es nicht eigentlich klar: Die Natur
ruht auf einer Ordnung, die ihrerseits auf einem Sinne ruht. Und es
ist ein sittlicher Sinn. Sie ruht auf Wahrheit und ruht auf 7reue. Sie
ist fest, weil sie geheiligt ist. Wäre sie das nicht, sie flöge in jedem
Augenblick in das Chaos auseinander. Und was von der Natur selbst
gilt, das gilt vollends von ihrer Erkenntnis. Alle Wissenschaft und
Philosophie ruht, wie alle Kunst, auf der meistens unbewußten Voraussetzung

einer letzten Wahrheit, und zwar einer, die gut ist, einer, die
sittliche Art hat. So hat Plato alle Erkenntnis aus der obersten Idee des
Guten fließen lassen. So hat ausgerechnet der wichtigste Begründer des
rationalen Denkens der neueren Zeit, Descartes, alle Erkenntnis aus der
Wahrhaftigkeit Gottes abgeleitet. So hat Kant der Erkenntnis des Gu-

181



ten (der «praktischen Vernunft», wie er sich ausdrückt) den Vorrang
(«Primat») vor der Erkenntnis des Wahren (im engeren Sinne)
eingeräumt, und wie er, nach jenem bekannten Wort, von «immer neuer
und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht vor dem moralischen
Gesetz in sich erfüllt ist», so schaut er in ähnlichem Empfinden «zum
bestirnten Himmel über sich» empor.

Das Gute, sage ich darum, das sittliche Gesetz und die sittliche
Ordnung, als der Grund von Naturwelt und sittlicher Welt, treten uns
geheimnisvoll — offenbar, mit ewiger Macht entgegen, wenn wir in
Andacht und Ehrfurcht vor der Wirklichkeit stehen. Sie sind das
Festeste, was es gibt. Alles Feste ist an ihnen befestigt. Sie sind der
Grund aller Wirklichkeit. Sie sind die Ur-Wirklichkeit selbst. Verlasse
dich darauf!

Du brauchst aber, lieber Leser, nicht Philosophie und
Weltgeschichte, auch keine Mystik, um dieser Grundwirklichkeit inne zu
werden. Sie ist dir viel näher. «Dieses Gesetz, das ich dir heute gebe,
ist für dich nicht zu schwer und nicht zu ferne. Nicht im Himmel ist
es, daß du sagen könntest: Wer steigt uns in den Himmel hinauf, um
es uns zu holen, uns zu verkünden, daß wir darnach tun? Auch nicht
jenseits des Meeres ist es, daß du sagen könntest : Wer fährt uns über
das Meer, um es uns zu holen und uns verkünden, daß wir darnach
tun? Sondern ganz nahe ist dir das Wort: es ist in deinem Munde und
in deinem Herzen, daß du darnach tuest.»*

Kehre bloß in dein Inneres ein, da triffst du auf diese sittliche
Grundwirklichkeit. Wenn dir in der Erfahrung des Weltwesens wie
im Trug des eigenen Herzens diese Wahrheit entschwinden will, wenn
der Triumph des Bösen und die Macht der Lüge dich verwirren möchten,

dann ziehe dich in die Stille deines innersten Heiligtums zurück,
prüfe ehrlich und halte in Ehrfurcht der Wahrheit stand. Dann fängt
jene Urwirklichkeit zu reden an und redet zuletzt allein. Und redet
sehr deutlich. Und redet mit Ewigkeitsmacht. Du erkennst, was in
deinem Leben entscheidend war: ob du jenem Gesetze, jener
Ordnung gehorchtest oder nicht. Du hast sie wahrhaftig erfahren. Es ist die
tiefste Erfahrung deines Lebens. Und du hörst sie, siehst sie wieder.
Du erkennst, daß sie trotz allem Augenschein des Tages stärker ist als
alle Gewalt des Bösen und alle Lüge der Welt und der Hölle. Du
weißt, daß sie regiert, daß sie richtet, daß sie siegt.

Ich habe, einen besonderen Aspekt der Dinge hervorhebend,
vorwiegend von Gesetz und Ordnung, also von etwas Unpersönlichem,
geredet. So schien es mir der Sachlage zu entsprechen. Muß ich
hinzufügen, daß für mich Gesetz und Ordnung selbst befestigt sind an
dem allmächtigen und heiligen Qott? Besser gesagt: daß sie die Art
sind, wie der allmächtige und heilige Gott waltet? Und nun möchte
ich die Formel, von der wir ausgegangen sind, noch so wenden : Das,

* 5. Mosis 30, 11 ff.

182



worauf es heute (wie übrigens immer, aber heute besonders deutlich)
ankommt, ist die Antwort auf die Frage, ob der allmächtige und heilige
Gott ist oder nicht, ob er regiert und richtet oder eine andere Macht.
Und nun meine ich, lieber Leser, seine Wirklichkeit lasse sich unmittelbar

erfahren. Er ist nahe. Er ist der Nächste. Er ist uns näher als

wir uns selbst. Höre nur auf ihn Laß ihn nur zur Geltung kommen
Du hast ihn in deinem Leben erfahren. Du spürst nun seine Gegenwart.

Und weil dir diese so deutlich ist, so mächtig, so weißt du auch,
daß bei ihm die Macht ist über die Welt, über alles Böse, über alle
Hybris und alle Lüge. Er ist — und damit ist alles entschieden. Glaube
nur an ihn! Darauf kommt alles an, daß dir das das Sicherste des

Sichern ist, die granitene, freudige, sieghafte Urgewißheit. Frage ihn
still um die Antwort, die wir suchten; er wird sie geben.

Leonhard Ragaz

Nur EIN Fall Eichmann?

Die gesamte Weltöffentlichkeit, und das deutsche Volk im besonderen,

sind zurzeit und für eine längere Dauer gezwungen, die ganze
ungeheure Last der Schuld neu zu erkennen und auf sich zu nehmen,
die aus der faschistischen Weltanschauung und grausigen Praxis über
die Völker gekommen und die an erster Stelle aus dem deutschen Volk
hervorgebrochen ist. Was in diesem Jahre 1961, sechzehn Jahre nach
der leider weithin so unzulänglichen Liquidierung des Nationalsozialismus

in der Bundesrepublik, im Jerusalem-Prozeß gegen Eichmann,
den konsequentesten Vollstrecker der Befehle des Führers, an das
Tageslicht gebracht und von Hunderten von Zeugen aus den verschiedensten

Völkern bestätigt wird, ist so abgründig verbrecherisch, wie es
wohl nie im Geschehen der Welt sonst offenbar wurde. Die Tiefe der
Schauer des Todes und Entsetzens wird noch unterstrichen durch den
Gedanken, daß dort in Jerusalem einst der Herr der Christenheit zu
seiner letzten und höchsten Verkündigung der gottgegebenen Menschlichkeit

und des ewigen Erbarmens schritt und für die Wahrheit seiner

Verkündigung in den Tod ging.
Wer die Veröffentlichungen liest, die in letzter Zeit über den Umfang

und die Ungeheuerlichkeit der Verbrechen der Deutschen in
anderen Ländern und Völkern und besonders aus dem fanatischen Haß
gegen das semitische Volk geleistet wurden, der muß bereit sein,
höllischen Gewalten ins Antlitz zu sehen. Lord Russell of Liverpool gibt
in seinem Buch «Qeißel der Menschheit», kurze Geschichte der
Nazikriegsverbrechen, einen Überblick über die Instrumente der
Hitlertyrannei, die Mißhandlung und Ermordung von Kriegsgefangenen
und von Zivilisten der besetzten Gebiete, die Zwangsarbeit und Kon-

183


	Gelten die Gesetze der göttlichen Weltordnung noch? : Deine Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit (Psalm 119, 142)

