Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)
Heft: 6
Artikel: Gelten die Gesetze der gottlichen Weltordnung noch? : Deine

Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit
(Psalm 119, 142)

Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gelten die Gesetze
der géttlichen Weltordnung noch?

Deine Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit.
Psalm 119, 142.

Ich komme immer wieder auf einen Punkt zuriick, und es wird ande-
ren auch so gehen. Wenn ich sehe, wie das Bose heute waltet, wie es in
immer furchtbareren Formen hervortritt und von Triumph zu Triumph
schreitet, dann werde ich immer wieder auf eine elementare Weise,
auf eine Weise, die auch fast ein wenig an die Mathematik erinnert,
so klar und scharf formuliert sich das Problem, vor die Alternative
gestellt: Entweder gelten die Gesetze der sittlichen Weltordnung, gel-
ten, anders gesagt, die Ordnungen Gottes noch, oder sie gelten nicht
mehr. Gelten jene Gesetze und Ordnungen noch, von denen nicht nur
die Tiefsten, Frommsten und Weisesten aller Zeiten und Zonen, son-
dern auch die anderen, das Volk, die Masse der Gew®dhnlichen iiber-
zeugt waren, daf} sie die eherne Grundfeste der geistigen Welt bil-
deten, dann muf} {iber jene Michte der Gerichtstag kommen, dann
miissen sie stiirzen, frither oder spiter, aber mit unbedingter Sicher-
heit; wir diirfen uns darauf verlassen wie auf einen Grundsatz der
Mathematik oder der Physik; wenn aber nicht, dann freilich —
ja, was dann? Dann endet ja die Welt im Chaos, im Irrenhaus, in der
Holle. Dann sind freilich wir verloren. Dann — nun, der Rest ist dann
Schweigen.

Gelten jene Ordnungen noch oder sind sie aufgehoben? Sind sie
vielleicht veraltet und abgetan?

Welches ist die Antwort? Gibt es eine?

Schon die Frage ist seltsam, sie trigt die Antwort in sich selbst;
sie ist, in einem tieferen Sinne, téricht.

Denn sofort ersteht die weitere Frage: Konnen die Gesetze der
sittlichen- Weltordnung, kénnen die géttlichen Grundordnungen der
Welt tiberhaupt aufgehoben werden? Ist das denkbar?

Wenn das von den Gesetzen und Ordnungen der Natur gesagt
wiirde, dann kime es uns ohne weiteres als Scherz vor. Denn wir wis-
sen, daf} diese Gesetze und Ordnungen ewig und unverinderlich sind,
daf$ darauf der ganze Bau der Natur ruht, der seinerseits die Grund-
lage der Geisteswelt ist. Wir entdecken zwar diese Gesetze und Ord-
nungen blof§ nach und nach, wenigstens soweit ihre wissenschaftliche
Formulierung in Betracht kommt; wir indern auch immer wieder diese
Formeln; aber das, was dahinter steht, bleibt fest, unverinderlich,
ewig, bleibt, sagen wir vielleicht besser, solange es eine Natur gibt.
Ewig gilt (in diesem Sinne), dafl das Feuer ziindet und das Wasser
loscht; ewig gilt, dafy der geworfene Stein fillt; ewig gilt, dafl das
Licht aufhellt und das Dunkel verhiillt. Und ewig ist fiir unsere Erfah-

177



rung auch die Abfolge von Werden und Vergehen, das Kommen und
Gehen der Jahreszeiten, der Wechsel von Tag und Nacht. Fest und
tiber allen Zweifel erhaben ruht das Gefiige der physischen und psy-
chischen Welt auf 'diesen granitenen Gesetzen und Ordnungen Gottes.
Uber alle Maflen wunderbar ist dieses Gefiige. Wenn eine kleine Mee-
reswoge, so ungefihr hat einer der Lehrer meiner Jugend gesagt, sich
um eine halbe Handbreite héher heben kénnte, als es ihrer Ordnung
entspricht, als es der Kraft entspricht, durch welche sie gehoben wird,
so miifite das ganze Universum sofort zusammenstiirzen.

So walten Gesetz und Ordnung in der Natur. Und nun: Sollte es
in der sittlichen Welt, wie ich nun sagen will, anders sein? Kénnte es
anders sein? Kénnte das Gebiude der sittlichen Welt einen Tag, eine
Stunde, eine Minute, eine Sekunde bestehen, wenn es nicht auch ge-
tragen und durchwaltet wire, bis ins Kleinste und Allerkleinste hinein,
von ‘Gesetz und Ordnung, von ewiger, unverbriichlicher, unverinder-
licher Regel? Es ist sinnlos, es ist toricht, das auch nur einen Augen-
blick zu denken. Hebet die sittliche Grundordnung auf, auch nur in
der allerkleinsten Auflerung, und die ganze sittliche Welt, die ganze
Menschenwelt, die ganze geschichtliche Welt, die ganze Gemein-
schaftswelt 16st sich sofort in Chaos und in blof3 noch von Truglicht
erhellte Héllenfinsternis auf.

Da ist ja freilich ein Unterschied zwischen Gesetz und Ordnung
in der Naturwelt und in der sittlichen Welt. In jener herrscht, wenig-
stens auf der Oberfliche der Dinge, der «gezwungene Zwang», in
dieser die Freibeit. Die Naturgesetze und Naturordnungen walten, ohne
nach uns zu fragen, auf eine Art, die wir versucht sind, automatisch
zu nennen, obschon es sich nirgends um wirkliche Automaten und
wirkliche Automatie handelt; im Reiche der sittlichen Wahrheit aber
gilt die Freiheit. Gesetz und Ordnung vollziehen sich hier durch den
sittlichen Willen und die sittliche Tat. Diese Welt geht darum ausein-
ander in Gut und Bése. Wir sind vor die Wahl gestellt. Auch sind
hier Gesetz und Ordnung nicht, wie in der Natur, zu beweisen, dem
wissenschaftlichen Experiment zu unterwerfen, sie miissen frei erkannt
und anerkannt, miissen in einem weiteren Sinne des Wortes geglaubt
werden. Gottlob! Denn an dieser Freiheit der Erkenntnis und Ent-
scheidung hiangt alle Wiirde des Menschen, alle Tiefe und Bedeutsam-
keit des Lebens, alles wirkliche Schaffen, alles Abenteuer und alles
Heldentum des Lebens, wie sie auf der anderen Seite Versagen und
Verstérung moglich macht.

Aber sollten diese nur in Ahnung und Glauben, nur in Ehrfurcht
und Andacht zu erfassenden Gesetze und Ordnungen der sittlichen
Welt deswegen weniger fest und sicher sein, weniger von Ewigkeitsart
und Ewigkeitsmajestat? Gewifd miissen wir auch hier zwischen ihrer
Geltung und ihrer Erkenntnis durch die Menschen, zwischen ihrem
Wesen und fhrer Formulierung unterscheiden und eine gewisse Ent-

178



wicklung in der Erkenntnis und Formulierung annehmen. Aber dndert
das etwas in ihrer Ewigkeitsgeltung und Ewigkeitsmacht?

Ich komme noch einmal auf die Analogie zwischen Naturgesetz
und Naturordnung zu sittlichem Gesetz und sittlicher Ordnung zu-
riick und frage: Wie erkennt man denn in der Natur Gesetz und Ord-
nung? Die Antwort ist zunichst: durch die Erfabrung. Wo Erschei-
nungen in einer gewissen Reihenfolge und Gestalt immer wiederkeh-
ren und sich darin bewdhren, da reden wir von Gesetz und Ordnung.
Sollte diese Regel nicht auch in der sittlichen Welt gelten? Sollte es
da nicht auch gewisse Erfahrungen geben, die so fest sind, wie dafl
das Feuer ziindet und das Wasser loscht, der geworfene Stein fillt,
das Licht enthiillt, das Dunkel verhiillt, Werden und Vergehen auf-
einander folgen, die Jahreszeiten kommen und gehen, Tag und Nacht
wechseln?

Zwei dieser alten groflen Grunderfahrungen der Menschheit will
ich hervorheben — der Leser wird schon merken, warum gerade diese.

Da ist einmal das, was wir Hybris nennen: die hochmiitige, ja
frevelhafte Selbstiiberhebung sei’s Einzelner, sei’s ganzer Volker, eine
Selbstitberhebung, welche die krassesten Formen der Selbsi-Vergot-
tung annehmen kann, dies aber im Grunde immer ist, weil sie nicht
zustande kommen kann, wo man Gott die Ehre gibt. Es ist Luzifer, der
es nicht ertragen kann, nicht zu sein wie Gott. Es ist darum wohl die-
jenige Form des Bosen, die ein Mensch, der Gott fiirchtet, am wenig-
sten ertragen kann. Aber nun frage ich euch alle: Ist es je erlebt wor-
den, im Kleinen oder im Groflen, daf solche Hybris nicht zu Fall ge-
kommen wire? Mir ist kein solches Beispiel bekannt. Nicht in der
Geschichte und nicht in der personlichen Erfahrung. Wir denken
heute besonders an die politischen Formen dieser Hybris, an die gro-
len Gewalttiter, Imperatoren, Diktatoren, von Attila und Dschingis-
Khan bis zu Napoleon. Waltet nicht in ihrem Aufstieg und Absturz
deutlich Gesetz und Ordnung: Ehrgeiz, Machtgier, dimonisches Ge-
triecbensein von Erfolg zu Erfolg, von Triumph zu Triumph, bis zum
Gipfel, und vom Gipfel dann der Sturz — langsam, rasch, meistens
rasch? Wahrhaftig, das ist sicherer, als daf} zwei mal zwei vier ist. Es
ist toricht, daran zu zweifeln. Das war immer so und ist heute nicht
anders. Zage nicht fiir dich; fiirchte nicht fiir die sittliche Ordnung,
wenn du ihn zum Gipfel aufsteigen siehst, ungehemmt, von Héhe zu
Hohe; fiirchte — in gewissem Sinne, im Sinne des Grauens — fiir ibn;
denn sein Sturz ist sicher. Und wenn er selbst von traumwandelnder
Sicherheit seines Weges redet, so erhoht er seinen Frevel. Der Traum-
wandelnde stiirzt, wenn er angerufen wird. Dieser Traumwandler
wird aber angerufen. Von der sittlichen Weltordnung Gottes, die viel-
leicht auch zum Ruf und Wahrheitswort der Menschen wird.

Das andere Beispiel aber, das ich, wie man sofort merken wird,
auch nicht zufillig wihle, ist die Liige. Wir schaudern heute vor der
Weltmacht der Liige. Sie ist als ein ganzes Reich organisiert. Besonders

179



verkorpert sie sich in der Propaganda, der die Technik zu Dienste
steht, von der Druckerpresse bis zum Radio. Aber sie nimmt auch fei-
nere Formen an. Wir wissen es und brauchen es nicht auszufithren.
Wir stehen ohnmichtig vor dieser Weltmacht. Es scheint gegen sie
kein Aufkommen zu geben. Ist es nicht gerade diese Beobachtung und
Erfahrung, vor der wir manchmal meinen, die uralte Wahrheit der
Dinge sei aufgehoben und die bisherigen Mafdstibe von richtig und
falsch, gut und bose, schon und hifllich seien zerbrochen? Aber
wir sind wieder toricht, wenn wir so' meinen, sind verkehrt. Denn
noch einmal: die Grundordnung der Welt kann im Sittlichen so wenig
aufgehoben werden als im Natiirlichen. Es kann kein Haus gebaut
werden, wenn das Senklot nicht gilt, wenn das Schwere oben ist und
das Leichte unten, wenn das Fundament ist, wo das Dach sein sollte
und umgekehrt. Die Wahrheit ist 'die Wirklichkeit der Dinge, die
Liige jhre Umkehrung oder doch Miflachtung. Was aber mit der Wirk-
lichkeit zusammenst6f3t, muf} stiirzen, muf3 zerbrechen. Liige ist Wi-
derspruch in sich selbst und mufl sich daran auflésen. Jedes kleine
oder grofie Gebiude der Liige stiirzt so sicher, als ein Haus stiirzt, das
ohne Riicksicht auf die Schwerkraft und das Winkelmaf} gebaut ist.
Auch davon gibt es uralte, feste Erfahrung. Kennst du einen Fall, wo
Liigesich endgiiltig bebauptet hitte? In der Geschichte oder in deinem
personlichen Erleben? Ich kenne keinen. Lange, lange kann unter Um-
stinden Liige sich behaupten. Das ist zuzugestehen: das ist auch Er-
fahrung, und nicht leichte. Aber nie dauernd — das ist die andere, die
tiberragende Erfahrung. Sie kann, enthiillt, besiegt in anderen, viel-
leicht sogar gesteigerten, vielleicht raffinierteren Formen wiederkehren,
gewifl}; das ist der Kampf der Geschichte und des einzelnen Lebens:
der Kampf mit der Liige der Wahrheit entgegen, zusammenfallend mit
dem Kampf zwischen Glauben und Unglauben, von dem bekanntlich
Goethe erklirt, daf3 er ‘das Zentrum der Geschichte sei. Aber immer
wieder bricht die Liige zusammen vor dem Lichte neuer Wahrheit. Es
war immer so und ist heute so. Sei dessen gewif}! Das ist wieder siche-
rer, als daf} zwei mal zwei vier ist. Die Liige hilt nicht, die Liige trigt
nicht; es hilt und trigt nur, was wahr und wirklich ist. Du darfst dich
fester darauf verlassen als auf jeden Lehrsatz der Mathematik und
Physik. Und je groler die Liige ist, je mehr sie sich bis zum Himmel,
ja tiber den Himmel erhebt, vielleicht sogar den Himmel selbst fiir sich
in Anspruch nimmt, ‘desto sicherer ist ihr Sturz. Es hat zwar eine der
grofiten Verkorperungen der Liige, welche die Welt erlebt hat, be-
kanntlich den Ausspruch getan, gerade die Gréfle einer Liige sichere
ihren Erfolg, weil die Menschen im allgemeinen doch zu ehrlich seien,
um anzunehmen, es koénnte jemand so ungeheuerlich liigen, ohne daf
etwas Wahres dabei sei. Gewif} ist darin eine Wahrheit. Es gibt auch
Gesetze und Ordnungen der Liige, wie alles Bésen iiberhaupt. Sie sind
blof3 die Umkehrung der Wahrheit und der Welt Gottes, ihr dimo-
nisch-satanischer Widerschein. Es gibt eine Statik der Liige. Eine auf

180



die Spitze gestellte Pyramide mag um so fester zu stehen scheinen, je
massiver sie ist. Aber sicher ist, daf§ der Sturz dann um so furchtbarer
sein wird. Und so ist sicher, daf}, je ungeheurer eine Liige ist, desto
ungeheurer ihr Zusammenbruch. Und es gilt von der ganzen Statik
des Bosen: «Ein Wortlein kann ihn fillen.» Gesetz und Ordnung des
Bosen sind Trug; sie sind Liige, sind Chaos, sie sind auch Ohnmacht.
Es gilt davon, gilt besonders von der Liige, das Wort des 73. Psalms:
«Wie man einen Traum verachtet beim Erwachen, wirst du Herr,
wenn du dich aufmachst, ihr Bild verachten.»

Ich habe an diesen zwei furchtbar aktuellen Beispielen zu zeigen
versucht, ‘dafy Gesetz und Ordnung der sittlichen Welt nicht aufge-
hoben sind, daf} ihre Geltung uralte, tiefste Erfahrung der Menschheit
ist, sicherer und fester als jedes Naturgesetz und jede Naturordnung,
sozusagen die oberste Naturordnung, das oberste Naturgesetz selbst.
Es predigt diese Erfahrung nicht nur die Bibel: das Gesetz und die
Propheten wie das Evangelium selbst, das nur auf diesem Fundamente
gilt, sondern auch alle tiefere Philosophie und Kunst, von Laotse und
Kungfutse tiber Plato zu Kant und Carlyle, von Aschylos iiber Dante,
Shakespeare und Milton zu Schiller, Goethe, Jeremias Gotthelf und
Conrad Ferdinand Meyer. Es ist Urgesetz, ist Urordnung, Urgranit
der Weltordnung. Es hat gegolten, gilt und wird gelten. Nichts ist
sicherer.

Nichts ist sicherer! Im Gegenteil ruht alle andere Sicherheit darauf.
Und ich moéchte nun auf uralte Wahrheit hinweisen, die heute paradox
vorkommt, ja sogar als Mystik erscheinen mag. Ich bin von Natur-
gesetz und Naturordnung ausgegangen, um die Geltung von ewigem
Gesetz und ewiger Ordnung aufzuzeigen. Hier, schien es, war aner-
kannt giiltiges Gesetz, anerkannt ewige Ordnung vorhanden. Hier
waltet ja Mathematik und Physik. Wenn die sittlichen Gesetze und
Ordnungen ebenso fest wiren!

Aber wie — wenn sich die Sache umgekehrt verhielte: wenn Na-
turgesetz und Naturordnung selbst auf dem sittlichen Gesetz und der
sittlichen Ordnung ruhten? Das ist in der Tat eine uralte Intuition der
Tiefsten. So eines Heraklit, so eines Plato, so eines Laotse, so eines
Fichte, so eines Carlyle. Und ist es nicht eigentlich klar: Die Natur
ruht auf einer Ordnung, die ihrerseits auf einem Sinne ruht. Und es
ist ein sittlicher Sinn. Sie ruht auf Wabrbeit und ruht auf Treue. Sie
ist fest, weil sie gebeiligt ist. Wire sie das nicht, sie floge in jedem
Augenblick in das Chaos auseinander. Und was von der Natur selbst
gilt, das gilt vollends von ihrer Erkenntnis. Alle Wissenschaft und Phi-
losophie ruht, wie alle Kunst, auf der meistens unbewufiten Voraus-
setzung einer letzten Wahrheit, und zwar einer, die gut ist, einer, die
sittliche Art hat. So hat Plato alle Erkenntnis aus der obersten Idee des
Guten flieflen lassen. So hat ausgerechnet der wichtigste Begriinder des
rationalen Denkens der neueren Zeit, Descartes, alle Erkenntnis aus der
Wahrhaftigkeit Gottes abgeleitet. So hat Kant der Erkenntnis des Gu-

181



ten (der «praktischen Vernunft», wie er sich ausdriickt) den Vorrang
(«Primat») vor der Erkenntnis des Wahren (im engeren Sinne) einge-
raumt, und wie er, nach jenem bekannten Wort, von «immer neuer
und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht vor dem moralischen
Gesetz in sich erfiillt ist», so schaut er in dhnlichem Empfinden «zum
bestirnten Himmel itber sich» empor.

Das Gute, sage ich darum, das sittliche Gesetz und die sittliche
Ordnung, als der Grund von Naturwelt und sittlicher Welt, treten uns
geheimnisvoll — offenbar, mit ewiger Macht entgegen, wenn wir in
Andacht und Ehrfurcht vor der Wirklichkeit stehen. Sie sind das
Festeste, was es gibt. Alles Feste ist an ihnen befestigt. Sie sind der
Grund aller Wirklichkeit. Sie sind die Ur-Wirklichkeit selbst. Verlasse
dich darauf!

Du brauchst aber, lieber Leser, nicht Philosophie und Weltge-
schichte, auch keine :‘Mystik, um dieser Grundwirklichkeit inne zu
werden. Sie ist dir viel niher. «Dieses Gesetz, das ich dir heute gebe,
ist fir dich nicht zu schwer und nicht zu ferne. Nicht im Himmel ist
es, daf3 du sagen konntest: Wer steigt uns in den Himmel hinauf, um
es uns zu holen, uns zu verkiinden, dafl wir darnach tun? Auch nicht
jenseits des Meeres ist es, dafy du sagen konntest: Wer fihrt uns tber
das Meer, um es uns zu holen und uns verkiinden, daf§ wir darnach
tun? Sondern ganz nahe ist dir das Wort: es ist in deinem Munde und
in deinem Herzen, daf§ du darnach tuest.»*

Kehre blof$ in dein Inneres ein, da triffst du auf diese sittliche
Grundwirklichkeit. Wenn dir in der Erfahrung des Weltwesens wie
im Trug des eigenen Herzens diese Wahrheit entschwinden will, wenn
der Triumph des Bosen und die Macht der Liige dich verwirren moch-
ten, dann ziehe dich in die Stille deines innersten Heiligtums zuriick,
priife ehrlich und halte in Ehrfurcht der Wahrheit stand. Dann fingt
jene Urwirklichkeit zu reden an und redet zuletzt allein. Und redet
sehr deutlich. Und redet mit Ewigkeitsmacht. Du erkennst, was in
deinem Leben entscheidend war: ob du jenem Gesetze, jener Ord-
nung gehorchtest oder nicht. Du hast sie wahrhaftig erfahren. Es ist die
tiefste Erfahrung deines Lebens. Und du horst sie, siehst sie wieder.
Du erkennst, daf3 sie trotz allem Augenschein des Tages stirker ist als
alle Gewalt des Bosen und alle Liige der Welt und der Hélle. Du
weifllt, daf sie regiert, daf} sie richtet, daf} sie siegt.

Ich habe, einen besonderen Aspekt der Dinge hervorhebend, vor-
wiegend von Gesetz und Ordnung, also von etwas Unpersénlichem,
geredet. So schien es mir der Sachlage zu entsprechen. Muf§ ich hin-
zufiigen, daf} fiir mich- Gesetz und Ordnung selbst befestigt sind an
dem allmdchtigen und beiligen Gott? Besser gesagt: daf} sie die Art
sind, wie der allmichtige und heilige Gott waltet? Und nun méchte
ich die Formel, von der wir ausgegangen sind, noch so wenden: Das,

* 5. Mosis 30, 11 ff.
182



worauf es heute (wie itbrigens immer, aber heute besonders deutlich)
ankommt, ist die Antwort auf die Frage, ob der allmichtige und heilige
Gott ist oder nicht, ob er regiert und richtet oder eine andere Macht.
Und nun meine ich, lieber Leser, seine Wirklichkeit lasse sich unmit-
telbar erfabren. Er ist nahe. Er ist der Nichste. Er ist uns niher als
wir uns selbst. Hore nur auf ihn! Laf} ihn nur zur Geltung kommen!
Du hast ihn in deinem Leben erfahren. Du spiirst nun seine Gegen-
wart. Und weil dir diese so deutlich ist, so michtig, so weif3t du auch,
daf} bei thm die Macht ist tber die Welt, tiber alles Bose, iiber alle
Hybris und alle Liige. Er ist — und damit ist alles entschieden. Glaube
nur an ihn! Darauf kommt alles an, daf} dir das das Sicherste des
Sichern ist, die granitene, freudige, sieghafte Urgewifheit. Frage ibn
still um die Antwort, die wir suchten; er wird sie geben.
Leonbard Ragaz

Nur EIN Fall Eichmann?

Die gesamte Weltoffentlichkeit, und das deutsche Volk im beson-
deren, sind zurzeit und fiir eine lingere Dauer gezwungen, die ganze
ungeheure Last der Schuld neu zu erkennen und auf sich zu nehmen,
die aus der faschistischen Weltanschauung und grausigen Praxis tiber
die Volker gekommen und die an erster Stelle aus dem deutschen Volk
hervorgebrochen ist. Was in diesem Jahre 1961, sechzehn Jahre nach
der leider weithin so unzulinglichen Liquidierung des Nationalsozia-
lismus in der Bundesrepublik, im Jerusalem-Prozef3 gegen Eichmann,
den konsequentesten Vollstrecker der Befehle des Fithrers, an das Ta-
geslicht gebracht undvon Hundertenvon Zeugen aus den verschieden-
sten Volkern bestitigt wird, ist so abgriindig verbrecherisch, wie es
wohl nie im Geschehen der Welt sonst offenbar wurde. Die Tiefe der
Schauer des Todes und Entsetzens wird noch unterstrichen durch den
Gedanken, daf} dort in Jerusalem einst der Herr der Christenheit zu
seiner letzten und hochsten Verkiindigung der gottgegebenen Mensch-
lichkeit und des ewigen Erbarmens schritt und fiir die Wahrheit sei-
ner Verkiindigung in den Tod ging.

Wer die Verdffentlichungen liest, die in letzter Zeit tiber den Um-
fang und die Ungeheuerlichkeit der Verbrechen der Deutschen in an-
deren Lindern und Vélkern und besonders aus dem fanatischen Hafl
gegen das semitische Volk geleistet wurden, der muf bereit sein, hol-
lischen Gewalten ins Antlitz zu sehen. Lord Russell of Liverpool gibt
in seinem Buch <« Geiflel der Menschheit», kurze Geschichte der Nazi-
kriegsverbrechen, einen Uberblick iiber die Instrumente der Hitler-
tyrannei, die Mif$handlung und Ermordung von Kriegsgefangenen
und von Zivilisten der besetzten Gebiete, die Zwangsarbeit und Kon-

183



	Gelten die Gesetze der göttlichen Weltordnung noch? : Deine Gerechtigkeit bleibt ewig Gerechtigkeit und dein Gesetz ist Wahrheit (Psalm 119, 142)

