
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 5

Artikel: Rabindranath Tagore ; Der Heilige und der Tempel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rabindranath Tagore

Es gibt im Osten ein Erwachen aus Traum und
Todesschlaf; wir brauchen nur an Namen wie
Moham Roy, Rabindranath Tagore und Gandhi
zu erinnern. Leonhard Ragaz

In Indien wie in der gesamten Kulturwelt wird am 6. Mai 1961 der
100. Geburtstag des großen indischen Dichters Rabindranath Tagore
feierlich begangen. Tagore war das jüngste von 14 Geschwistern einer
sehr begüterten Großgrundbesitzerfamilie besonderen Schlages, denn
sein Vater bekundete für die damalige Zeit ausgesprochen revolutionäre

Ideen und trat Zeit seines Lebens in Wort und Schrift für die
Durchführung sozialer Reformen ein.

Der Sohn erhielt eine durchaus moderne Erziehung, die er auf eine
ihm eigene Art mit der uralten indischen Kultur zu verbinden wußte.
Seine Reisen in aller Welt, sein mehrjähriges Studium der Rechte in
Großbritannien, wie der Anschauungsunterricht, den ihm sein eigenes
Land mit seinem Kastensystem, der schändlichen Überlieferung der
«Unberührbaren», vermittelte, ließen in ihm den Wunsch wach werden,

sein Leben der Brüderlichkeit, der Nächstenliebe, der Eintracht
und dem Frieden zu widmen. Ein Weg zu diesem Ziel war die Gründung

seiner Schule in Santiniketan (1900), wo er junge Leute aller
Länder, Rassen und Religionen aufnahm und sie in seinem Geiste zu
erziehen begann, eine Schulung zum Humanismus.

Der Aufstieg zu dieser geistigen Gipfelregion war nicht leicht. Als
junger Mensch ein überzeugter Nationalist, besang er die Freiheit und
Unabhängigkeit seines Landes in glühenden Versen. Doch schon
damals war sein Nationalismus nie an die Grenzen Indiens gebunden, in
seinen Schriften verband er beharrlich die Freiheit Indiens mit
derjenigen anderer unterdrückter Völker. Eines seiner größten Gedichte
(1936) handelt von Afrika und ist die erhabene Erkenntnis des schändlichen

Unrechts, das die Menschheit an Afrika begangen hat.
Seine Gedichte, unzählige Zeitungsartikel und Essays lassen erkennen,

daß er sich nicht allein in den Philosophien des Alterstums
auskannte, sondern als Zeitgenosse des modernen Umschwunges in der
Welt ein Rationalist im tieferen Sinne des Wortes war. Weil er der
Vernunft den ihr gebührenden Platz einräumte, bekannte er sich
ebenso spontan und offen zu den höheren Werten der Wissenschaft.
Er glaubte um so aufrichtiger an sie, als er genau wußte, daß Indien
seinen Rückstand nur aufholen konnte, indem man das Volk mehr und
mehr mit den Wohltaten der Wissenschaft vertraut machte. Sein
größter Wunsch war die Vereinigung östlichen und westlich-wissenschaftlichen

Geistes in einer schönen Synthese.
Was er auf dem Gebiete der Politik anstrebte, war eine Verbindung

des indischen Freiheitskampfes mit der Geschichte und den so-

158



zialen Bedürfnissen des Landes. Dies brachte ihn unweigerlich in Konflikt

mit den treibenden Kräften und Tendenzen, die besonders die
Geschichte der abhängigen Völker beherrschen. So schreibt er 1904
über die Empirepolitik Englands : «Ein unterworfenes Land entmachtet
zu halten, es zu teilen und die Uneinigkeit zu fördern, es daran zu
hindern, seine Kräfte zu sammeln und diese vielmehr unter seiner
Herrschaft zu zerschlagen — das ist die Politik der Zeit, da der
aggressive Imperialismus sein ausgedehntes Netz des Selbstinteresses als
Beweis seiner Größe betrachtet, wo Händlergeist an die Stelle von
Heroismus und Mut und räuberischer Nationalismus an die Stelle von
Rechtschaffenheit tritt.»

Oder: «In Indien wird uns das Mißgeschick von einer fremden
Rasse regiert zu werden täglich zum Bewußtsein gebracht, nicht nur
in der böswilligen Vernachlässigung solcher Lebensnotwendigkeiten,
wie Lebensmittel, Kleidung, Unterricht und ärztliche Fürsorge für die
Menschen, sondern in einer viel unglückseligeren Form, nämlich in
der Art, wie die Menschen untereinander entzweit werden.» Dies
schrieb Tagore 1941, als das imperialistische Spiel der Teilung des
Landes Form anzunehmen begann.

Schon in den bekannten Sonnetten aus dem Jahre 1900 fühlte
Tagore die Aera der imperialistischen Kriege voraus und warnte
davor, daß ein Konflikt der rivalisierenden imperialistischen Interessen
bevorstehe und ein räuberischer Imperialismus im Begriffe sei, die
Zivilisation zu zerschlagen.

Tagore, der Humanist und Tagore, der Dichter, beide leben im
heutigen Indien weiter. Nicht allein in Indien, sondern überall dort, wo
echte Menschlichkeit in den Herzen eine Stätte gefunden hat. Die
Welt hat seiner Kunst durch die Verleihung des Nobelpreises für
Literatur (1913) ihre Anerkennung gezollt. Was mehr bedeutet, ist,
daß seine Gedichte dem indischen Volk vertraut sind, daß seine Lieder,
die er zum Teil selbst vertont hat, gesungen werden und seine
Erzählungen — ähnlich Gleichnissen der Bibel von seinem Volke verstanden

und geliebt werden.
Hören wir ihn selbst in einem seiner Gleichnisse:

Der Heilige und der Tempel

«Herr», meldete der Diener dem König, «der heilige Narottam hat
niemals geruht, deinen königlichen Tempel zu betreten.»

«Er singt Gottes Lob unter den Bäumen an der offenen Straße.
Der Tempel ist leer von Betern.»

«Sie scharen sich um ihn wie Bienen um den weißen Lotus und
lassen den goldenen Honigkrug unbeachtet.»

159



Der König, erzürnt in seinem Herzen, ging zu dem Platz, wo
Narottam im Grase saß.

Er fragte ihn: «Vater, warum meidest du meinen Tempel mit der
goldenen Kuppel und sitzest draußen im Staub, um Gottes Liebe zu
predigen?»

«Weil Gott nicht dort in deinem Tempel ist», sagte Narottam.
Der König runzelte die Stirn und sagte : «Weiß du, daß ich zwanzig
Millionen in Gold gab für den Bau dieses Wunders der Kunst,

und ihm Gott mit kostbaren Riten weihte?»
«Ja, ich weiß es», sagte Narottam, «es war in dem Jahre, als

Tausende deines Volkes, deren Häuser verbrannt waren, vergebens um
Hilfe bittend, an deiner Tür standen.»

Und Gott sprach: «Das arme Geschöpf, das seinen Brüdern kein
Obdach geben kann, will mir ein Haus bauen

Und er wählte seinen Platz bei den Obdachlosen unter den Bäumen

an der Straße.
Und jene glitzernde Seifenblase ist leer von allem außer dem heißen

Dunst des Stolzes.»
Der König schrie zornig: «Verlasse mein Land!»
Ruhig sagte der Heilige : «Ja, verbanne mich, wie du meinen Gott

verbannt hast.» Red.

Vom französischen Christianisme social

Seit dem Ausbruch des Algerienkrieges steht die Bewegung des
französischen Christianisme social in einer Krise. Der tiefste Punkt
der Kurve war wohl mit dem Kongreß von Niort im Februar 1959
erreicht. Der Kongreß von Melun, der am 1. Mai dieses Jahres und an
dem ihm vorausgehenden Wochenende stattfand, stellt eine leichte
Erholung in doppelter Richtung dar: Fühlungnahme mit der Jugend
und (wenn auch noch vorsichtig) Annäherung an die sozialistischen
Ideen.

Der erstgenannte Fortschritt ist zum Teil der Wahl des Kongreßortes

zu verdanken : des Heimes des Christlichen Vereins Junger Männer

in Le Rocheton bei Melun. Man verzichtete damit auf das große
Publikum, dem die Abgelegenheit des Ortes und die Unterbringung
der Teilnehmer in Baracken Unbequemlichkeiten gebracht hätte. Der
Kongreß zählte so tatsächlich etwas weniger als 100 Teilnehmer, die
von Anfang bis zum Schluß da waren, und etwas mehr als 100
Besucher von Teilveranstaltungen. Aber fast alle nahmen tätigen Anteil
an den Verhandlungen und waren nicht bloß Statisten. Paul Ricoeur,
der junge Philosophieprofessor der Sorbonne, zog die Jugend besonders

an. André Philip setzte sich glänzend für den Sozialismus ein —
160


	Rabindranath Tagore ; Der Heilige und der Tempel

