
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 5

Artikel: Ist der atomare Krieg grundsätzlich erlaubt?

Autor: Stratmann, P. Franziskus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeit stehen würden. Ihre Mitarbeit ist eine wichtige Stärkung der
christlichen Sehnsucht nach Einigkeit und Zusammenarbeit aller.
Außerdem stand im Mittelpunkt unserer Bemühungen — und wird auch
im Juni wieder stehen — der Ruf nach Frieden und Abrüstung, nach
Versöhnung und friedlicher Gemeinschaft aller Völker. Wir sehnen
uns danach, daß diese Stimme klar und mit Nachdruck in allen Kirchen
und Völkern gehört wird, deshalb ist eine besondere Versammlung
und besondere Bestrebungen nach Frieden und Versöhnung notwendig,

damit dieses Bestreben von keinen anderen institutionellen oder
technischen Fragen übertönt wird. Wenn wir dann von der Allchristlichen

Friedensversammlung sprechen, werden wir einer ähnlichen
Kritik preisgegeben: daß wir uns viel zu anspruchsvoll eine Bezeichnung

anmaßen, zu der wir nicht berechtigt sind. Auch da wollen wir
sagen, was wir mehrmals ausgesprochen haben, daß die Bezeichnung
«allchristlich» nicht unsere Anmaßung ausdrücken soll, daß wir nicht
die einzigen Sprecher der heutigen Christenheit in Friedensangelegenheiten

sein wollen, sondern daß wir die ganze Christenheit daran
erinnern wollen, was in der heutigen Zeit höchst wichtig ist. Solange die
Gefahr einer totalen Vernichtung nicht beseitigt ist, die die Folge eines
neuen Weltkrieges sein müßte, werden wir in der Atmosphäre von
Gereiztheit und Argwohn, Mißtrauen und verkrampfter Angst leben.
Unsere geistlichen Kräfte werden gerade in einer Zeit erschöpft und
vergeudet, in der so viele andere große geistliche und sittliche,
soziale und erzieherische Aufgaben auf uns warten und Millionen, ja
Hunderte von Millionen Menschen nach Sympathie, Hilfe und Liebe
rufen.

Wir sind uns wohl der fast unerträglichen Last der Aufgabe
bewußt, die wir auf uns genommen haben. Aber wir werden durch die
wachsende Anzahl von Freunden und Mitarbeitern bestärkt. Seit der
ersten Konferenz im Jahre 1958 ist die Anzahl unserer Mitarbeiter
vielfach gewachsen. In Ost und West melden sich Kirchen und
Einzelpersonen, die uns am Anfang nicht gleich verstanden haben, heute
aber ihre Hilfe und ihr Herz anbieten. Ohne Nebenabsichten laden
wir zur Mitarbeit ein und glauben, daß viele Brüder und Schwestern
kommen werden, und daß eine noch viel größere Schar uns durch
ihren Rat und ihre Gebete beistehen wird. J. L. Hromadka

Ist der atomare Krieg grundsätzlich erlaubt?
Das nachstehende Referat hat P. Franziskus M. Stratmann am 3. Februar 1961

im Hessischen Rundfunk gehalten. Es stellt die Antwort auf einen Radiovortrag
P. Hirschmanns SJ dar.

Wenn mein verehrter Diskussionspartner, P. Hirschmann SJ,
gesagt hat, er persönlich sei der Auffassung, daß zwischen dem moder-

148



nen totalen Krieg und dem bisher üblichen kein fundamentaler Unterschied

bestehe, so hat er damit angedeutet, daß andere diesen
fundamentalen Unterschied wohl behaupten. Ich möchte mich zu dieser
zweiten Auffassung bekennen und sie zu begründen suchen.

Seit Jahrhunderten gilt im Völkerrecht und in der christlichen Morallehre

als Krieg: die militärische Bekämpfung zwar ganzer Staaten,
aber nur durch deren legale Heere mit Waffen, die diese gegeneinander

führen. Es versteht sich, daß immer schon in jedem Krieg auch die
unbewaffnete Zivilbevölkerung durch die Kampfhandlungen schwer
betroffen wurde. Aber bis zum Ersten Weltkrieg war es Grundsatz
auch der Heeresleitungen, das wehrlose Volk nicht direkt, nicht
ebenso wie die kämpfenden Soldaten, den tödlichen Kampfmitteln
auszusetzen. Dies nun tut bewußt der moderne Krieg. Der Unterschied

zwischen militärischen Objekten und nichtmilitärischen, nicht-
kämpfenden Personen und kämpfenden Soldaten ist aufgehoben.
General Ludendorff hat schon im Ersten Weltkrieg diese Unterschieds-
losigkeit proklamiert und ihr den Namen «totaler» Krieg gegeben.

Diese neue Kriegsführung ist die Folge einer typisch militaristischen

Entwicklung. Militarismus ist etwas anderes als Militär, als
militärisches Denken als solches. Militarismus ist die Uberordnung
des militärischen Denkens über das zivile, auch über die Normen des
zivilen Rechtes, des Völkerrechtes und der Menschenrechte, auch
über die Normen der religiösen Moral. Rechtlich ist ja der Schutz der
Zivilbevölkerung auch heute noch nicht aufgehoben. Das Völkerrecht,
wie es in der Haager Land- und Luftkriegsordnung, im Genfer Protokoll

und einigen anderen Abmachungen festgelegt ist, verbietet heute
noch die Kampfmittel und -methoden, die im atomaren Krieg
gebraucht werden. (Die völkerrechtlichen 7exte nennen die neuen
Kampfmittel noch nicht beim Namen, weil es vor den Weltkriegen
diese Dinge noch nicht gab, aber ihrer Natur nach sind sie in die Verbote

eingeschlossen.) Die totale Kriegführung setzt sich einfach
darüber hinweg.

Nun sind Rechtsbestimmungen wandelbar, und die normative
Kraft des Faktischen könnte eines Tages die heute noch dem totalen
Krieg entgegenstehenden Völkerrechtsbestimmungen zu seinen Gunsten

ändern. Nicht wandelbar aber sind die ewigen Gesetze der Moral,

deren eines, und nicht das geringste, die Vernichtung unschuldigen

Lebens verbietet. Unschuldig ist in diesem Zusammenhang jeder
Nichtkämpfer. Das wurde in den Kriegsgesetzen der vormilitaristischen

Zeit grundsätzlich anerkannt. Der atomare Totalkrieg kann und
will diese Schranke nicht einhalten. Er tötet sogar weit mehr
Nichtkämpfer als Kämpfer. Die Zerstörung, die er anrichtet, entzieht sich
sogar seiner eigenen Kontrolle, sie ist in ihren Auswirkungen
unbegrenzt. Die heute bereitliegenden Atombomben besitzen eine bis zu
zehnmillionenmal größere Sprengkraft als die stärksten Sprengkörper
des letzten Krieges. Die Hiroshimabombe, die erste, die in der neuen

149



Kriegsführung verwendet wurde und 200 000 Menschen tötete, war
ein winziger Anfang der Serie, die nachher hergestellt wurde; von der
ersten Versuchsbombe, die die Amerikaner 1954 herstellten, ging rund
tausendmal so viel Radioaktivität aus wie von der Hiroshimabombe.
Wenig bekannt wird sein, daß die sogenannte «taktische Atomwaffe»
mit der heute auch die Erdtruppen ausgerüstet werden, die Sprengkraft
der Bomben auf Hiroshima und Nagasaki haben. Die Atomphysiker
können den Umfang der Sprengkraft einigermaßen berechnen, also,
wenn sie wollen, begrenzen (zum Beispiel, daß eine Superbombe in
16 km Radius alles Leben samt den meisten Bauwerken auslöscht).
Nicht berechnen, also nicht kontrollieren können sie die ungleich weiter

reichende radioaktive Strahlungskraft. Sie können es nicht örtlich,
da sie die ganze Erdoberfläche erreicht, also natürlich auch die
neutralen Länder, sie können es nicht einmal zeitlich, da die verseuchende
Strahlung auch in die kommenden Geschlechter eindringt und
schwerste Erbschäden bewirkt.

Hier nun gilt das Urteil Pius5 XII. : «Wenn die Indienststellung dieses

Mittels eine solche Ausdehnung des Übels mit sich bringt, daß es
sich der Kontrolle des Menschen völlig entzieht, muß seine Anwendung

als unsittlich verworfen werden».
Mit unsittlichen Mitteln darf man sich auch nicht verteidigen.

Aber wenn nun der Qegner diese Mittel anwendet oder anzuwenden
entschlossen ist, so daß die eigene Anwendung nur Repressalie wäre?
Zur Verteidigung ist zunächst zu sagen, daß sie sinnvoll nur dann ist,
wenn die aus ihr erwachsenden Schäden nicht größer sind als der Nutzen,

den der Verteidiger erwarten kann. Der Sinn jeder Verteidigung
ist doch der eigene Schutz; die Verteidigung wird sinnlos, wenn dieser
Schutz unmöglich wird. Nun aber gibt es im Atomkrieg, wenn die
Gegenseite mit gleich starken Atomwaffen ausgerüstet ist, bei
gegenseitiger Beschießung keine Verbesserung der eigenen Lage, sondern
nur eine Verschlechterung : die eigene Position ist gegen Atombomben
nicht zu retten, und je länger die Verteidigung dauert, um so mehr
Vernichtung wird sie auch auf der eigenen Seite hervorrufen.
Ausschlaggebend aber ist, daß unsittliche Mittel in noch so guter Absicht
und für einen noch so guten Zweck nicht gebraucht werden dürfen.
Jeder konsequent ethisch denkende Mensch muß die Sätze
unterschreiben, die in einer neueren, besonders geschätzten Moraltheologie

stehen: «Auch der Defensivkrieg ist sittlich nicht zu rechtfertigen,

wenn man von vornherein sehen muß, daß die Übel des Krieges
zweifellos schlimmer sein würden als das Übel, das das Volk bei eigener

Gewaltlosigkeit vom Feinde erleiden würde.» «In sich schlechte
Mittel dürfen auch dann nicht angewandt werden, wenn sie allein zum
Siege führen».*

Aber wird dann das Unrecht nicht triumphieren? Nein. Das Un-

* Bernhard Häring, C. S. S. R. : Das Gesetz Christi, Moraltheologie.

150



recht triumphiert, wenn es verdoppelt wird, wenn Angreifer und
Verteidiger unmoralische Mittel anwenden. Es wird vermindert, wenn der
freventlich Angegriffene das Unrecht edel erleidet. Nochmals Pius XII. :

«Wenn die durch den Krieg verursachten Schäden mit denen des
erduldeten Unrechtes nicht zu vergleichen sind, kann die Pflicht
bestehen, das Unrecht zu ertragen.»

«Unrecht ertragen!» Hier klingt zum ersten Male, wie aus weiter
Ferne, ein Ton aus dem Evangelium an. Christen mögen sich schon
lange gewundert haben, daß in den Lehrstücken über den Krieg, auch
in den moraltheologischen Büchern, die Frage stets nur vom Standpunkt

des Naturrechtes behandelt wird, daß Argumente aus dem
Evangelium einfach fehlen. «Unrecht hinnehmen» ist ein Begriff, der
im Naturrecht nichts zu suchen hat, darum auch in den moraltheologischen

Traktaten nicht, wenn sie nur naturrechtlich orientiert sind.
Abweichend von dieser Gewohnheit hat Pius XII, ohne die naturrechtliche

Seite außer acht zu lassen, aber sie ergänzend, um nicht zu sagen
sie korrigierend, auf den Geist des Evangeliums hingewiesen.

Aber ist «Unrecht hinnehmen» zumutbar? Es wäre unzumutbar,
wenn man das Unrecht einfach gewähren ließe, ohne jede Gegenwehr.
Widerstand, Kampf gegen das Böse mit allen erlaubten Mitteln ist
Pflicht, aber die echte Gegenwehr gegen das Böse ist das Gute, das
überragend Gute, wie es sich zum Beispiel zeigen würde, wenn dem
Antichristentum ein echtes (nicht bloß konventionelles) Christentum
entgegenträte.

Zum Schluß noch ein Wort zur Verantwortung. Wenn Professor
Hirschmann gesagt hat, einzig und allein die Politiker seien für die
konkrete Entscheidung beim Einsatz von Atomwaffen verantwortlich,
so wird er deren Zusammenwirken mit den militärischen Kommandostellen

in letzter Stunde meinen. Bis es dazu kommt, sind natürlich viel
breitere Volksschichten und viel mehr nicht unmittelbar politische
Persönlichkeiten mitverantwortlich. Wir in Deutschland, in unserer
noch jungen Demokratie, sind vielleicht noch zu sehr geneigt, die
Gestaltung der Dinge der militärischen und politischen Obrigkeit zu
überlassen. In anderen Ländern wendet man sich ungehemmter gegen
die unseligen atomaren Kampfmittel. Nachdem zum Beispiel schon 1950
die Gesamtheit der französischen Kardinäle und Erzbischöfe «die
Verwendung aller modernen Waffen, die ohne Unterschied Kämpfer und
Zivilbevölkerung treffen», mit allem Nachdruck verurteilt hat, hat vor
einiger Zeit der Sekretär der französischen Bischofskonferenz,
Erzbischof Guerry den Aufruf des französischen Bundes gegen
Atomrüstung unterzeichnet, auch, wie er sagt, um Westdeutschland ein
Beispiel zu geben. Der weltbekannte Neuyorker Weihbischof Fulton
Sheen, der im Fernsehen regelmäßig zu Millionen seiner Landsleute
spricht, hat erklärt, der Atomkrieg könne kein gerechter Krieg sein,
und der Christ habe die Pflicht, auf dies sein Selbstverteidigungsrecht
zu verzichten.

151



Ich fasse zusammen : Mit Kardinal Ottaviani bin ich der Meinung,
daß der atomare Krieg die seit Jahrhunderten geltenden Bedingungen
für einen gerechten Krieg nicht mehr erfüllen kann; daß er nicht nur
quantitativ, sondern — wie ebenfalls Cordovani, der Magister Sacri
Palata, im «Osservatore Romano» erklärte, substantiell von den bisherigen

kriegerischen Auseinandersetzungen verschieden sei, nämlich
«Mord an Unschuldigen und Verbrechen an der Menschheit». — An
der Verantwortung aber, daß diese Waffen nicht gebraucht werden,
ist jeder Staatsbürger politisch und moralisch mitbeteiligt.

P. Tranziskus Stratmann OP

Vom Kampf gegen den Atomtod in England

Der englische Ausschuß der Hundert wurde im Oktober 1960
gegründet, um den zivilen Ungehorsam gegen die Verwendung von
Nuklear- und anderer Massenvernichtungswaffen zu organisieren.

Die Gründung erfolgte auf einen Aufruf von Lord Russell und
Pfarrer Michael Scott, die erklärten : Wir bitten um Unterstützung für
eine Bewegung gewaltlosen Widerstandes gegen den Nuklearkrieg und
Waffen der Massenvernichtung.

Unser Appell gründet sich auf unser gemeinsames Bewußtsein der
entsetzlichen Gefahr, welche die Regierungen in Ost und West die
menschliche Rasse aussetzen.

Der Ausschuß fordert die britische Regierung auf, Nuklearwaffen
und alle Wehrprogramme und Bündnisse, die darauf gründen,
aufzugeben. Er fordert die Bevölkerung jedes Landes auf, der Nuklearpolitik

ihrer eigenen Regierung Widerstand zu leisten.
Am 18. Februar 1961 organisierte der Ausschuß seine erste

Massenprotestaktion. 4000 Männer und Frauen schlössen sich Lord Russell

und Pfarrer Michael Scott an und führten einen dreistündigen
Sitzstreik vor dem englischen Kriegsministerium durch, als Protest
gegen Polaris-Unterseeboote und alle 'Nuklearwaffen. Die Regierung
wurde in Kenntnis gesetzt, daß dies der erste Schritt in einer
Kampagne zivilen Ungehorsams sei.

Tolgende Erklärung
wurde von Bertrand Russell und Michael Scott am Tor des
Kriegsministeriums angeschlagen :

Die Nuklearmächte in Ost und West versuchen, die Völker der
Welt zu erpressen. Der Moment ist gekommen, da die Völker handeln
müssen.

Heute unternehmen wir einen aktiven Vorstoß gegen die
wahnsinnige Nuklearpolitik unserer Regierung. Wir verlangen die sofortige

152


	Ist der atomare Krieg grundsätzlich erlaubt?

