Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 4

Artikel: Christus ist unser Friede

Autor: Rotten, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christus ist unser Friede*

Im Kanton Bern spricht einmal im Jahr, am sogenannten «Kirchensonntag»
(1. Februarsonntag), auf allen Kanzeln der reformierten Gemeinden ein Laie. Dies
geschieht zur Erinnerung an die Griindung der Bernischen Landeskirche, womit die
bis dahin verbotene «Laienpredigt> freigegeben wurde., Das Thema wird von der
Landessynode gestellt, die Wahl des Referenten steht bei den Gemeinden. Diesmal
fiel sie im Saanenland auf Dr. Elisabeth Rotten. Wir freuen uns, die Predigt dieser
tapferen Friedenskimpferin in den «Neuen Wegen» wiedergeben zu kénnen.  Red.

Liebe Gemeinde, liebe Freunde. Ich darf euch auf Beschlufl des
Kirchgemeinderates und unsrer lieben Pfarrer als Laie etwas zum Text
des heutigen Sonntags sagen. Moge das Wort gesegnet sein und in
unser aller Herzen wachsen und fruchtbar werden!

Der volle Text lautet:

Darum bedenket, daf} ihr, die ihr einst nach dem Fleisch Hei-
den gewesen seid und die «Unbeschnittenen» genannt wurdet . ..
dafl ihr zu jener Zeit ohne Christus waret, ausgeschlossen vom
Biirgerrecht Israels und fremd den Biindnissen der VerheifSung,
ohne Hoffnung und ohne Gott in der Welt. In Christus Jesus aber
seid ihr jetzt, die ihr einst ferne gewesen seid, nahe geworden
durch das Blut Christi. Denn er ist unser Friede, der beide Teile zu
einem Ganzen gemacht und den Zaun abgebrochen hat, der da-
zwischen war, ndmlich die Feindschaft; er hat in seinem Fleisch
das Gesetz (mit den Geboten und Satzungen) abgetan, um die
zwei in ihm selbst zu einem neuen Menschen zu machen. So hat
er Frieden gemacht. Er verséhnte beide mit Gott in einem Leibe
durch das Kreuz, an dem er die Feindschaft getétet hat. Er ist ge-
kommen und hat im Evangelium den Frieden verkiindigt euch, die
ihr fern waret, und Frieden denen, die nahe waren. Denn durch
ihn haben wir Zugang alle beide in einem Geist zum Vater.

Eph. 2, 11—18

Zur Zeit Christi und des Apostels Paulus bestand ein scharfer Un-
terschied zwischen Juden und Heiden. Die Heiden wufiten nichts vom
All-Einen, vom Vatergott. Die Juden fiihlten sich als auserwihltes
Volk, aber sie empfanden den ihnen von Gott erteilten Auftrag als zu
schwer und seufzten iiber die Strenge der Gebote. Die Juden verach-
teten die Heiden, weil sie nichts von Gott wuflten. Die Heiden ver-
achteten die Juden, weil sie fanden, sie seien auch nicht besser als an-

* Die Predigt von Dr. Elisabeth Rotten ist als Separatdruck erschienen und
kann bei der Administration der «Neuen Wege», Manessestrafle 8, zum Preise von
20 Rappen pro Exemplar bezogen werden.

113



dere Volker, trotzdem sie so viel von Gott redeten. Etwas wie ein
Stacheldrahtverhau stand zwischen ihnen.

Und heute? Dies ist jetzt buchstiblich wahr am Negev, der Grenze
zwischen Israel und der Vereinigten Arabischen Republik: sie spihen
argwohnisch von beiden Seiten aufeinander, in verbissener Erwartung
des Augenblicks, da es auf der andern Seite vielleicht losgehen wird,
und wo sie mit aller physischen Macht sich zur Wehr setzen werden.
Und wenn es dort am Negev buchstiblich wahr ist, so ist es sinnbild-
lich wahr fiir das Verhiltnis, in dem heute die Vereinigten Staaten von
Amerika und mit ihnen die westliche Welt, und auf der andern Seite
die Sowjetunion mit ihren kommunistischen Satelliten einander gegen-
iiberstehen. Sie erwarten nur das Schwirzeste von der andern Seite.
Sie sehen nur das Schwirzeste. Sie sind erfiillt von Furcht voreinander,
bereit, mit der Waffe zur Vergeltung loszuschlagen und sich selbst
dabei zu vernichten, wenn der andere den gefiirchteten Krieg beginnen
sollte. Christus hat zu jener Zeit den Zaun abgebrochen, er hat in sich
beide miteinander versthnt und vereint. Er hat den Zaun abgebrochen,
insofern das trennende Gesetz strenge, wortliche Erfiillung nach Ge-
boten und Satzungen verlangte. Er glaubte daran, dafl die Menschen
von beiden Seiten, die ihm nahen Juden und die ihm noch fernen Hei-
den, dazu gelangen konnten und wiirden, aus freiem Entscheid die
Botschaft der Liebe, des Friedens, des Miteinanders zu hoéren und an-
zunehmen. Er hat beide in seinem Tod am Kreuz miteinander ver-
sohnt und in beiden die Gotteskindschaft erkannt und wachrufen wol-
len. Fiir die Juden, die ihn gekreuzigt, hat er gebetet: «Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.» Und dem heidnischen Ver-
brecher neben ihm hat er verheiflen: «Wahrlich, noch heute wirst Du
mit mir beim Vater im Himmelreich sein.» Kénnen wir, werden wir
seinem Beispiel folgen und seine Botschaft annehmen, so wie er es uns
zugetraut hat?

Heute ist der Unterschied zwischen den Christen und den Nicht-
christen nicht mehr so scharf und die Trennungslinie nicht so ein-
deutig, wie es zur Zeit Christi noch zwischen Juden und Heiden war.
Die Legende berichtet: Im fernen Indien habe man in ganz alter Zeit
von der Verkiindigung eines nahenden Sterns fiir die ganze Welt ge-
hort und habe auf dem Berge Baus eine Sternwarte errichtet, von der
aus die Gelehrten jahrhundertelang ausschauten nach dem verkiin-
deten Stern, bis sie ihn aufflammen sahen. Und die drei Kénige seien
aus verschiedenen Teilen des alten Indien aufgebrochen, ohne von
einander zu wissen, und hitten sich dann vereinigt, um dem Stern zu
folgen. Das ist Legende, aber es bleibt Sinnbild dafiir, daf§ Christus
fir alle gekommen ist; und nicht nur das: dafl er immer da war und
iiberall und immer sein wird, wo sich die Herzen seiner Botschaft 6ff-
nen! Das jidische Volk war auserlesen, ihn am unmittelbarsten zu
empfangen und zu erleben. Es hat ihn verkannt. Zwar waren unzih-
lige schlichte Menschen im Volke von ihm ergriffen und suchten ihm

114



nachzufolgen. Aber die Obrigkeiten beider Linder, der Juden und der
Rémer, haben ihn miflkannt und gekreuzigt. Und trotzdem ist von
dem kleinen Lande Israel die Botschaft zu jedem, der sie horen mag,
tiber die ganze Erde gegangen. Der gottliche Funke, der von Jesu Per-
sonlichkeit und Wirken, von seiner geistigen Gestalt ausging, ist tiber-
gesprungen in viele Linder und Erdteile, zu Menschen, die sich dessen
vielleicht gar nicht bewufit sind; und in manchen, die sich Christen
nennen, ist er noch nichtvoll aufgeglitht. In unserer Zeit hat Mahatma
Gandhi mit seinem Leben und Wirken das, was Christus gebracht
hat, vielleicht stirker verwirklicht als die meisten Christen, so wie nur
wenige unter ihnen, wie etwa Franz von Assisi und andere, es in sich
selbst und nach auflen gestaltet haben. Gandhi schopfte aus Eigenem,
aus der Uberlieferung seiner indischen Religion, aus den Erzihlungen
seiner Mutter, die ihm diese Religion, und am stirksten ihren Frie-
densgehalt, tiberliefert hat. Aber er war auch innerlich berithrt und
fithlte sich selbst sehr stark befruchtet vom Evangelium und von der
Begegnung mit der Gestalt Christi. Uns ist Christus geschenkt: Er ist
unser Friede, &r ist unsere Quelle. Wir konnen uns stirken und be-
statigt fithlen an manchem aus dem Besten, was Gott in andere gelegt
hat. Aber wir konnen, wir diirfen und wollen immer wieder heim-
kehren zu der Quelle, die uns geschenkt ist, und immer tiefer und im-
mer kriftiger und tatbereiter aus ihr schopfen. Christus hatte das Ver-
trauen, dafl alle Menschen zur Gotteskindschaft geboren und ihrer
fahig seien. Er glaubte daran, daf8 ohne Befehlsgewalt und Vorschrift,
durch Botschaft, Beispiel und Liebestat diese Kraft in allen geweckt
und titig werden konne. Er traute allen zu, die von Gott verlichenen
Krifte in sich lebendig zu machen, welche Ziaune niederzureifen ver-
mogen und doch jedem das Seine — das Beste, was Gott in ihn gelegt
— zu lassen, damit er es zur Reife bringe.

Was ist mit dem Worte «Frieden» gemeint? Das ist nicht eindeu-
tig. In den verschiedenen Sprachen und Kulturen werden verschiedene
Seiten des Friedens hervorgehoben. Das hebriische «Schalom», das
den Alltagsgruf der Juden untereinander bedeutete, bezeichnet nicht
einen Zustand, sondern eine durchseelte Lebenshaltung, ein als giiltig
anerkanntes Ziel fir alle, auch wenn’s nicht immer erreicht wird. In
den alten Sprachen Griechisch und Latein bedeutete «Eirene» und
«Pax» einen Zustand der Rechtsordnung, der aber immer wieder von
Willkiir und Krieg gebrochen wurde. Im Deutschen heif3t es urspriing-
lich soviel wie Schonung im und nach dem Kriege. Wir haben wun-
derbare Zeugnisse der alten Eidgenossen, die diese Schonung nach
Maglichkeit sogar im Kriege gegeniiber Weibern und Kindern, und
sofort nach Beendigung des Krieges allen zum dringlichen Gebot mach-
ten. Und vielleicht liegt das Tiefste in dem russischen Wort «Mir»,
das eine doppelte Bedeutung hat. Es bezeichnet die freiwillige Dorf-
gemeinschaft, die kollektive Wirtschaft, die urspriinglich im russischen
Volkstum auf Freiwilligkeit beruhte und erst heute unter Zwang und

115



auf Befehl noch weiter ausgebaut worden ist. Und das gleiche Wort
«Mir» bezeichnet auch die «ganze Welt», bedeutet «Frieden daheim»
und «Frieden mit drauflen». Wenn es in allen Gemeinden in Ordnung
ist und die Menschen friedfertig, kooperativ miteinander arbeiten und
leben, dann mufd das ausstrahlen in die Welt als Ganzes und helfen,
daf} auch die grofle Welt in Ordnung kommt.

In der alttestamentlichen Prophetie steht auch der Friede vielfach
im Vordergrund. Die Propheten verlegten den Friedenszustand in die
Zukunft, aber doch als ein Ziel, fiir das heute und hier gearbeitet wer-
den kann und soll, und zugleich als etwas, was noch jenseits des Alten
Testaments lag. Jesaja ging am weitesten, indem er warnte vor dem
falschen und triigerischen Glauben an Waffengewalt und einen Frie-
den kommen sah, der der dufleren Waffen nicht mehr bediirfte. Die
Propheten sprachen zugleich vom tédlichen Gericht und von dem
Heil fiir die Menschheit, wozwischen die Menschen zuwihlen hitten.

Ist das nicht genau unsere beutige Situation, wo wir auch vor die
Wahl gestellt sind, der Vernichtung der Gegner und der Welt- und
Selbstvernichtung entgegenzugehen, wenn wir uns dieser Gefahr und
dieser Einstellung nicht erwehren; oder das Heil herbeizufithren, in-
dem wir nach dem Vorbild des neuen Menschentyps, den Christus
geschaffen und in sich verwirklicht hat, auf die Waffengewalt ver--
zichten und in der allseitigen Gotteskindschaft den Weg zueinander
suchen, und wenn wir ihn ernsthaft suchen, auch finden werden.

Welchen von allen diesen «Frieden», wie sie uns in den alten Spra-
chen und Kulturen nahegebracht werden, welche Seite dieses «Frie-
dens» sollen wir mit unserer Kraft und in unserer Zeit am stirksten
erstreben? Welcher ist der Friede Christi?

Ist es der «innere Frieden»? Sicher ist der innere Friede die Grund-
lage von allem. Denn wer in sich selbst entzweit ist, wer nicht nach
innerer Einheit und Ganzheit in sich selber strebt, wie konnte er sei-
ner Umwelt Frieden bringen! Und doch darf uns dieser innere Friede,
wenn wir glauben, ihn erlangt zu haben oder ihm nahe gekommen zu
sein, nicht zum Ruhekissen werden, nicht zu einem Schwelgen in einer
mystischen Einheit mit Gott, die uns von den Mitmenschen und den
gemeinsamen Aufgaben trennt. Das wire Flucht und Ichsucht. Der
Friede Christi ist nicht von dieser Welt. Aber er ist fiir diese Welt.

Ebensowenig werden wir den Frieden allein mit Verlaf3 auf duflere
Werke erlangen, auf Organisation, Partei-Arbeit, Propaganda und der-

- gleichen. Wir kénnen nur dann auf die echte Kraft all dieser Versuche
zihlen, wenn wir uns von iiberpersonlichen und tibermenschlichen
Kriften getragen, gehalten und getrieben fiithlen. Und wenn wir dies
tun, wenn dies in uns lebt und uns vorantreibt, dann schitzen wir
unseren eigenen Anteil an dem gemeinsamen Werk fiir den Frieden
sehr gering ein. Dann 16sen sich die Werke von uns ab wie die reife
Frucht vom Baum. Wir beten, daf} sie gesegnet seien, und daf} stir-

116



kere Krifte, als wir zu bieten haben, mithineinstrémen und uns alle
dem Ziel naherbringen.

Christus zeigt uns den Weg. Er zeigt jedem seinen Weg. Es kann
nicht nur einen Weg geben. Denn jeder muf$ ihn da finden, wo das
Leben ihn hingestellt hat. Aber es gibt einen Ausgangspunkt: das ist
die Erscheinung Christi auf Erden. Und ein Ziel: den Zaun niederzu-
reiflen, der uns vom Verstehen des anderen trennt, der uns an der
Liebe zum anderen verhindert. Christus selbst hat auch da beides in
sich verséhnt, das Innen und das Auflen. Er lehrte und tat. Thm war
beides, wie es der Dichter Goethe genannt hat, als er von den zweier-
lei Gnaden spricht, die dem Menschen geschenkt seien: einatmen und
ausatmen in fortwihrendem lebendigen Rhythmus. Im Johannesevan-
gelium heiflt es: «Christus hatte Martha lieb und ihre Schwester.»
Beides, Einatmen und Ausatmen, innerer Friede und Friedensarbeit
nach auflen gehort innig zusammen, und eines gibt dem anderen
Kraft und Festigkeit.

Der Pazifismus, das, was die Pazifisten seit mehr als einem Jahr-
hundert erstreben und ausgearbeitet haben, hat uns die Mittel zum
Frieden durchdacht und bereitgestellt. Aber es ist ihm nicht gelungen,
in geniigender Zahl auch Kimpfer mit geistigen Mitteln fiir den Frie-
den zu erwecken. Die Kraft dazu muf} von oben und von innen kom-
men.

Die Zahl der Worte Jesu, an die wir uns halten kénnen, wenn wir
den Frieden suchen und fiir ihn kimpfen wollen, ist unendlich grof3.
Wir kénnen und diirfen immer wieder zur Quelle hingehen und immer
tiefer aus ihr schopfen. Wenn wir uns in sehr gedringter Form ver-
gegenwirtigen wollen, was er uns gebracht hat, so halten wir uns viel-
leicht am besten an die Bergpredigt als Ganzes und im besonderen an
die Seligpreisungen. Das jiidische Volk hat das Gewicht dieser Predigt
und dieser Seligpreisungen verstanden. Bei Matthius lesen wir: «Und
es geschah, dafy als Jesus die Rede beendet hatte, da waren die Mas-
sen betroffen ob seiner Lehre. Denn er redete wie einer, der Voll-
macht hat und nicht wie die Schriftgelehrten.» Der Wortlaut der Se-
ligpreisungen ist uns allen vertraut. Sind wir uns auch immer iiher
ihren inneren Zusammenhang klar? Die neunte Seligpreisung: «Selig
sind die Friedfertigen», wortlich die Friedenstifter, ist nicht nur ein
Héhepunkt in der ganzen Reihe, er fafit sie auch alle zusammen und
wird von allen gestiitzt. Wenn wir niher zuschauen, so lesen und
horen wir daraus den Ruf nach dem Frieden durch Gerechtigkeit, durch
Wabrhaftigkeit, durch tdtige Liebe und durch Abschiitteln der Furcht.

Am anstofligsten war vielleicht darin die fiinfte Seligpreisung: «Se-
lig sind die Sanftmiitigen, denn sie werden das Erdreich besitzen.»
Wenn wir zuriickschauen in die Geschichte, so scheint uns diese das
Wort Liigen zu strafen. Denn wo und wann haben die Sanftmiitigen
das Erdreich besessen? Dennoch ist es die Botschaft, die uns heute am
allernichsten angeht, die uns am nétigsten ist und die den Schliissel

117



bietet zu dem, was heute moglich ist. Der Nobelpreistriger fiir Phy-
sik, Max Born, hat einmal in einer Rede zu einer militirischen Ver-
sammlung gesagt: «Die Vorsehung scheint uns auf die Probe zu stel-
len, sie scheint uns zu sagen: ihr wollt weiterleben, ihr wollt eure Zahl
vergroflern, ihr wollt besser leben. Thr kénnt das alles haben. Thr hal-
tet den Schliissel zur Zukunft. Aber eine Bedingung stelle ich euch:
Lafit das Hadern, das Mifitrauen, die Gewalt. Sonst wehe euch!» —

Und ein Wirtschaftslehrer, Direktor des Weltwirtschaftsinstituts
in Kiel in Norddeutschland, Prof. F. Baade, schliefit ein Buch mit
niichternen und sachlichen wirtschaftlichen Darlegungen iiber die heu-
tige Situation mit einem Kapitel «Die grofle Zeit des Christentums».
Er spricht von seiner Uberzeugung, daf$ das Christentum heute noti-
ger und aktueller ist als je. Er sieht die Zeit kommen, wo die Christen,
wenn die Vélker und jhre Regierungen sich aus verniinftigen wie aus
ethischen Griinden zur allseitigen Abriistung entschlossen haben, be-
freit sein werden von dem Konflikt zwischen dem Gebot Christi und
dem Staatsgebot, unschuldige Menschen zu téten. Heute ist uns fak-
tisch die Moglichkeit gegeben, uns der Waffen zu entledigen und uns
auf die geistigen Mittel umzustellen, die Christus uns gezeigt hat. Und
F. Baade schlief3t dieses Kapitel mit der Versicherung, das Schonste
und Gewisseste fiir die heute Lebenden sei die Verheiflung, daf
die Sanftmiitigen das Erdreich besitzen werden. — Wer diese Bot-
schaft ernst nimmt, wer sie oder etwas davon in sich verwirklicht und
erlebt hat, der weifs, dafl die Sanftmut — das Nichtwiderstreben
gegen das Bose mit den gleichen Mitteln, sondern seine Uberwindung
durch Gutes —daf} diese Sanftmut die hochste Kraftsteigerung bedeu-
tet, die den Menschen gewihrt und jedem moglich ist, wenn er sich
diesem Gebot unterstellt.

Der Friede durch Gerechtigkeit ist schon im Alten Testament
etwas sehr Wesentliches. Der Psalmist spricht davon, daff «Friede
und Gerechtigkeit sich kiissen». Und bei Jesaja lesen wir: «Der Ge-
rechtigkeit Frucht wird Friede sein.» Gerechtigkeit nicht nur fiir uns
selbst, sondern fiir die anderen, fiir uns mit ihnen und fiir die Bezie-
hung der Volker untereinander. Schon im Kinde liegt, sehr stark
sogar, das Streben nach Gerechtigkeit: gerade an diesem Punkt diir-
fen wir immer wieder ans Wort denken: «Wenn ihr nicht werdet wie
Kinder .. .» Sie mogen oft irren in dem, was sie fiir gerecht halten.
Dennoch haben sie ein feines Unterscheidungsgefiihl fiir das, was
recht und billig ist. Und wenn sie heranwachsen, so zerstéren die
Zustinde unseres Gesellschaftslebens viel von ihrem inneren Trieb
nach Gerechtigkeit, und es braucht viel Erziehungsmiihe, viel Beispiel
der Erwachsenen, um diesen Sinn, der in der Jugend bereit liegt, fiir
ihr spiteres Leben wirksam zu machen.

Und durch alles hindurch, was Propheten und Christus uns vom
Frieden sagen, geht die Wabrhaftigkeit. «Selig sind, die reinen Her-
zens sind», die der Liige keinen Raum gewihren, weder der Welt gegen-

118



iiber noch vor sich selbst. Sich vor Selbstbetrug hiiten ist vielleicht
das schwerere von beiden. Aber auch hier besteht ein lebendiger
Rhythmus zwischen innen und auflen, zwischen der Verwirklichung
in uns selbst und von innen nach auflen. Wahrhaftigkeit, Selbstprii-
fung, hilft uns Vorurteile zu tiberwinden; hilft uns, das, was uns
gegen den anderen, den andersartigen, ja, den Widersacher, gesagt
worden ist, und was wir zuerst einfach hinnahmen, neu zu priifen.
Wahrhaftigkeit, gepaart mit Gerechtigkeit, hilft uns, den Weg zum
andern zu finden, von der gemeinsamen Gotteskindschaft aus in ihm
nicht zuerst den Feind, sondern zuerst den Menschenbruder zu sehen,
und mit ihm in ein echtes Gesprich zu gelangen, das der jtidische
Religionsphilosoph Martin Buber fiir das wichtigste in unserer Zeit
hilt. Es hilft uns, uns in den ganz anderen hinein zu versetzen, seine
Beweggriinde, die Ursachen seiner Andersartigkeit und seines anders-
artigen Handelns, seine Lage, die ihn dorthin gebracht hat, wo er
steht, zu verstehen und ihm die unsrige, die ihm so fremd ist, wie die
seine zuerst uns war, verstindlich zu machen;von Mensch zu Mensch
und durch die Menschen von Volk zu Volk. Darum sind heute die
personlichen Begegnungen zwischen Menschen des Westens und Men-
schen des Ostens so ungeheuer wichtig und kénnen so fruchtbar wer-
den, wenn mindestens von einer Seite, der einzigen, itber die wir zu
entscheiden haben, also von der unsern, der gute Wille im Geiste der
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit entgegengebracht wird. So wie es
Fridtjof Nansen tat, der politisch Konservative, der nach dem Ersten
Weltkrieg so tief ergriffen war von der Hungersnot und den Leiden
des russischen Volkes, daf$ er, beinahe mdchte man sagen, Himmel
und Erde bewegte, um diesem Volke Hilfe und Rettung zu bringen.
Fridtjof Nansen, den ich persénlich kennen und mit dem ich zusam-
menarbeiten durfte, wurde nicht miide von der Vertragstreue, von der
Selbstlosigkeit, von der Aufrichtigkeit der Bolschewiki, auch der Be-
horden, der Triger der Verantwortung, zu sprechen, weil er ihnen
als Mensch und Bruder gegeniibertrat, weil er nicht die Bolschewiki,
sondern Menschen in ihnen sah und ansprach und das grofle Erlebnis -
hatte, daf$ Vertrauen wieder Vertrauen erweckt, Fridtjof Nansen wird
im heutigen Rufiland fast wie ein Heiliger verehrt. Deutsche Soldaten,
die in Ruf8land waren, haben erzihlt, daf} sie in einfachen Lehmkaten,
die man kaum Hiuser nennen kann, drei Bilder an den Wainden
sahen: die heilige Jungfrau, Lenin und Fridtjof Nansen. Das ist ein
Beispiel, das wir alle nehmen kénnen, und das wir versuchen sollten,
unseren Volksvertretern, den Politikern und den Entscheidenden tiber
Atomversuche und iiber Abriistungsfragen nahezubringen. Wenn ein
starker Glaube daran in den Vélkern herrscht und zu Versuchen
fithrt, tiber den Zaun hinweg einander die Hand zu geben und Ver-
stindnis zu suchen, so wiirde es nicht ohne Einfluf} auf die Oberen
und direkt Verantwortlichen bleiben.

Dieser Trieb zur Gerechtigkeit und zur Wahrhaftigkeit bringt ein

119



Nachdenken iiber dijese Probleme und Aufgaben mit sich, an dem
nicht allein der Verstand beteiligt ist, sondern in hohem Mafle auch
das Herz: die tdtige Liebe, die in den Seligpreisungen als Barmher-
zigkeit angesprochen wird, das Einfithlungsvermégen, das die Leiden
und das Bediirfen des anderen erfithlt und zu stillen sucht, ehe der
andere klagt oder gar fordert, jenes Einfithlungsvermoégen, das wie-
derum in Indien in hohem Mafle verwirklicht ist. In der indischen
Philosophie und Religion steht obenan der Spruch «Tat wam asi» —
«Das bist du!» Dieses sich Einsfithlen, Hineinschliipfen in die Wesens-
art des anderen ist der eigentliche Kern der Barmherzigkeit, der uns
heute dazu fithren miiffte, den benachteiligten Volkern auf ganz an-
dere Weise zu helfen und mit ihnen zu teilen, als es bisher geschehen
ist. Als ich einmal in Deutschland reiste, stieg in mein Abteil ein jun-
ger Inder ein, setzte sich mir gegeniiber, und bald zog er ein Pickchen
heraus mit einem Biischel Bananen und hielt sie mir her, um mir eine
anzubieten. Ich war sehr freudig berithrt von dieser Geste und sagte
ihm: «Ich danke! aber ich habe jetzt keinen Hunger», worauf mir der
junge Inder in gutem Deutsch, aber mit fremdlindischem Akzent ant-
wortete: «Es wiirde mir nicht schmecken, wenn ich nicht mit Thnen
teilen diirfte.» Das ist die indische, das sollte die christliche Grund-
haltung sein! Erst wenn unser Wohlstand uns nicht mehr schmeckt,
wenn wir ihn nicht mit jenen zu kurz gekommenen Vélkern teilen,
~ erst dann werden wir vollauf auf dem Wege zum Frieden sein.

Krieg kann nur mit Hilfe von Liige gefithrt werden in der Form
von List, Spionage, Verleumdung des Feindes, um den Haf} aufrecht
zu erhalten. Friede kann nur mit Wahrhaftigkeit erbaut werden, mit
Selbsterkenntnis fiir die Fehler auf der eigenen Seite, mit gerechter
Beurteilung des Gegners und Bereitschaft zum Handeln aus dieser
Erkenntnis und zum Vorantreiben der Volksvertreter und der Politi-
ker in dieser Richtung.

Und endlich Trtede durch Abschiittelung der Furcht. Auch das ist
schon den Propheten des Alten Testaments sehr vertraut: «Es ist eitel
Furcht da und kein Friede», klagt Jeremias. Und in der Weisheit Salo-
mos lesen wir, Kp. 17, 12: «Ist doch Furcht nichts anderes als die
Verzweiflung an der Hilfe durch die Vernunft.» Die Vernunft, die
hoher ist als der blofle Verstand, und von der uns Albert Schweitzer
gelehrt hat, daf} sie vereinbar ist mit dem Glauben an das Géttliche
und ebenso sehr mit der Einsicht in die Realititen des Lebens. Denn
schon Salomo sah mit Sorge, wie vielfach die, welche berufen wiren,
uns durch Anleitung zur sachlichen Nachpriffung zur Abschiittelung
des starren Angstzustandes zu verhelfen, dies doch aus Furchtsamkeit
nicht zu tun wagen: «Denn die da versprachen, Schrecken und Er-
schiitterungen aus den kranken Gemiitern zu verbannen, die wurden
selber krank an licherlicher Furcht.» (Weisheit 17, 8).

Und im Neuen Testament heif$t es im 2. Korintherbrief 7, 15:
«Auswendig Streit, inwendig Furcht», und im 1. Johannesbrief 4, 18

120



lesen wir das Wort, das wir alle lieben und lingst kennen und viel-
leicht doch nicht immer befolgen: «Furcht ist nicht in der Liebe; son-
dern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus!» Vertrauen auf
Gottes Beistand und FErfiilltsein vom Beispiel und Vorbild Christi
schenkt uns das Vertrauen und die Kraft, auf duflere Gewalt und
Macht zu verzichten, sie abzuschiitteln und den «Harnisch Gottes»
zu ergreifen, der stirker ist als alle duflere Gewalt und Macht, und
zu dem Mut fithrt, ohne Waffen die inneren Krifte des Friedens in
uns lebendig zu machen und auf den Gegner iiberstrémen zu lassen,
so wie es Gandhi uns gezeigt hat. Gerade in diesen Tagen konnten wir
aus der Ferne miterleben, welche herzliche Freundschaft zwischen
Grof3britannien und seiner Koénigin und dem indischen Volk entstan-
den ist; daf3 nichts von der einstigen beiderseitigen Bitterkeit geblieben
ist, weil Gandhi es verstanden hat, sein Volk so zu fithren, daf} es zih
und hartnickig, aber auf geistigem Wege und ohne Waffengewalt die
Befreiung vom britischen Joch vollzogen hat. «Weisheit ist besser als
Krieg. Ein einziger, der fehl geht, verdirbt viel Gutes», lesen wir im
Prediger. Das Neue Testament ermahnt uns vielfach, am stirksten im
Epheserbrief, dem unser heutiger Text entnommen ist: «Ergreifet den
Harnisch Gottes, stehet da gegiirtet an euren Lenden mit Wahrheit
und angezogen mit dem Panzer der Gerechtigkeit, zu treiben das
Evangelium des Friedens.» Das mochte einst, als noch etwas wie Scho-
nung im Krieg und nach dem Krieg moglich war, als eine Uberforde-
rung der Krifte der Menschennatur erscheinen. Heute ist es ein har-
‘tes Entweder-Oder geworden. Jeder weifd im Grunde seines Herzens,
daf} die Vernichtungs- und Zerstérungswaffen, die heute von beiden
Seiten geschaffen werden, tiglich bereit stehen. «Einer, der fehl geht,
zerstort viel Gutes», haben wir gehort. Jeder weifl im Herzen, ‘daf3
diese Art Vernichtungswerkzeuge, die keine Waffen mehr sind, kein
Heil, keinen Frieden bringen, kein Land verteidigen kénnen. Aber
gibt sich jeder Rechenschaft, daf} diese furchtbaren Vernichtungsmit-
tel, die nur sehr wenige sich vorzustellen wagen, uns in einen Zustand
gefithrt haben, in dem wir — auch ohne Ausbruch von Krieg — unter
der stindigen Drohung von Rache und Vergeltung leben; in einen
Zustand, dank dem wir unsere Kinder in einer &ffentlichen Atmo-
sphire zu erziehen haben, in der diese Rachsucht die Oberhand hat.
Wir stehen vor dem Entweder-Oder, ob wir das Eine oder das Andere
ergreifen und bejahen wollen; ob wir das Gericht oder das Heil her-
beifithren durch unsere Entscheidung. Geben wir nach, unterwerfen
wir uns dem Glauben an die Waffengewalt, dann hat der Mensch,
der zum Ebenbild Gottes erschaffen wurde, abgedankt und sich selbst
aufgehoben, noch ehe es zur physischen Vernichtung kommt.

Die den Militirdienst verweigern, tun dies nicht, um nur die eigene
Seele zu retten. Sie tun es, weil sie dem Frieden einen besseren, einen
echten Dienst leisten wollen, der vor ihrem Gewissen mit der Vor-
bereitung zur Tétung unschuldiger Mitmenschen nicht vereinbar ist.

121



Und es gibt heute zum Gliick schon viele konkrete Moglichkeiten
eines solchen aktiven, geistig-seelischen Friedensdienstes: Im Inter-
nationalen Zivildienst; in der Firene, dem Internationalen christlichen
Friedensdienst, den Abbé Pierre geschaffen hat, oder im Christlichen
Friedensdienst von Frau Dr. h. c. G. Kurz; im Dienst an den benach-
teiligten Lindern, den UNO und UNESCO eingeleitet haben und der
viel stirker ausgebaut werden sollte; in den Friedensdiensten Vinoba
Bhaves, des Jiingers und Nachfolgers Gandhis, die sich in den Dér-
fern, die aus freiem Entschlufl Gemeinwirtschaft durchfithren, unter
Leitung einer Frau, Asha Devi, freiwillig einsetzen, um, wenn irgend-
wo in der Gemeinde Zwist entsteht, an Stelle der Polizei zu schlichten
und Gerechtigkeit herzustellen. Sie fithlen eine innere Verpflichtung,
den Zaun niederzubrechen und Frieden herzustellen. Ein Beispiel, das
uns im Westen viel zu sagen und viel zu lehren hat.

Wer hat sich schon Rechenschaft gegeben dariiber, daf} die
Schweiz auf ihrer Hunderternote einen christlichen Kriegsdienstver-
weigerer und Friedensfreiwilligen hat? Ein Passional des 16. Jahrhun-
derts berichtet, daf} St. Martin nicht nur den Mantel mit einem Armen
geteilt hat. Dieses briiderliche «Teilen» hat ihn tiefer gefithrt. Als sich
«in Kaisers Landen grofle Irrung und Streit» erhoben hatten, «bot der
Kaiser Grafen, Rittern und Knechten grofien Sold, damit sie thm hiil-
fen». Ritter Martin verweigerte das Aufgebot: «Ich will nicht mehr
streiten, denn ich will Gottes Ritter sein.» Und als der Kaiser ihn der
Feigheit beZzichtigt, erwidert er: «Du sprichst, es sei meine Feigheit, so
tut es doch der géttliche Glaube. Darum will ich mit dir, und will dich
sehen lassen, daf} ich gar kithn und stark bin. Ich will dir im Namen
Jesu Christi reiten ungewappnet. Und will weder Schild noch
Helm haben zur Schirm. Und will mit meines Herren Kreuz durch alle .
deine Feinde dringen ohn’ Schaden...». «Da iiberwand Gott»,
schliefft das Passional, «den Streit und die Not durch seinen Diener
St. Martin». Nicht den Feind, sondern «den Streit und die Not» hat
Gott durch seines Dieners Vertrauen auf die Seelenkraft iiberwunden.
— Alle diese Dienste sollten von allen mitgetragen und bejaht und ver-
dankt werden, auch von denen, denen ihre eigene Lage verwehrt, sich
selbst daran zu beteiligen.

Die totale und allseitige Abriistung aller Vélker ist heute technisch
und juristisch moglich. Der Friedensnobelpreistriger von 1959, Philip
Noel-Baker, der vierzig Jahre lang als Volkerrechtler, als Politiker,
zeitweilig als Staatsmann und als Delegierter bei Abriistungsverhand-
lungen alles verfolgt, verglichen, zusammengestellt und gesichtet hat,
zeigt in einem Buch, das kiirzlich auch in deutscher Sprache unter dem
Titel «Wettlauf der Waffen» in Miinchen erschienen ist, wissen-
schaftlich genau und aus einem vollen Herzen an Menschenliebe ge-
schrieben, daf} alle nétigen Vorarbeiten geleistet sind und daf3 es nur
des Willens aus den Volkern und zwischen den Diplomaten und Poli-

124



tikern bedarf, um die Ziune des Mifitrauens niederzureiflen, die der
Verwirklichung immer noch im Wege stehen.

Niemand glaubt im Ernst, daf§ die Waffendrohung und Waffen-
steigerung so weitergehen und zu etwas wie Frieden fithren konnen.
Es fehlt nicht am Wunsch, dies alles schwinden zu sehen. Aber zur
Verwirklichung fehlt es am Glauben, am titigen Glauben und an der
tatigen Liebe. Es fehlt am Vorantreiben der Politiker aus dem Willen
zur Tat; an der Planung und Unterstiitzung einer waffenlosen Politik
der echten Zusammenarbeit, von kleinen Kreisen aus bis hinauf zu
den Entscheidenden an héchster Stelle. Mancher Politiker wiirde heute
sehr viel weitergehen, als er es wagt, weil er fiirchtet, im Volke nicht
verstanden zu werden. Je mehr Stimmen und aufrichtiges Tun solcher
Art aus den Vélkern zu den Politikern dringt, je mehr einzelne Biirger
und Gruppen von Biirgern eine Umkehr der Politik der Macht zur
Politik des Miteinander wiinschen und unterstiitzen, desto mehr wird
es moglich sein, dieses alles zu ergreifen und zu verwirklichen.

Christus in uns kann uns zu alledem verhelfen, kann den ge-
fallenen Menschen erhéhen.

E R ist unser Friede!

Christentum — Sozialismus — Friede

Am 9. Februar 1961 iiberreichte eine von unserem Freund, Pro-
fessor Dr. Emil -Fuchs, geleitete Abordnung von ostdeutschen Theo-
logen, kirchlichen Amtstrigern und christlichen Biirgern dem Vor-
sitzenden des Staatsrats der Deutschen Demokratischen Republik,
Walter Ulbricht, einen von 32 000 Unterschriften bedeckten Brief zu
der programmatischen Erklarung Ulbrichts vom 4. Oktober 1960 iiber
das Verhiltnis von Christentum, Sozialismus und Friedenskampf in
der DDR. Wir geben hier aus der Ansprache von Fuchs wie aus der
Antwort Ulbrichts einige Abschnitte wieder, die uns die Auffassungen
sowohl der Millionen evangelischer Christen, die hinter den Unter-
zeichnern des Briefes stehen, wie diejenige der Regierung der DDR
besser verstehen lassen, als das auf Grund der héchst mangelhaften
und einseitigen Berichterstattung unserer Tagespresse iiber diesen
Empfang méglich war.

Emil Fuchs sagte unter anderem:

«Wenn ich heute sehe, daf} die Kimpfe meiner Jugend nicht um-
sonst waren, wenn ich feststellen darf, daf wenigstens in einem Teil
Deutschlands die Vergangenheit unseres Volkes gesellschaftlich be-
wiltigt wurde, so weif} ich auch — und mit mir wissen es unzihlige
christliche Biirger der DDR, wodurch dieses Neue in der deutschen

123



	Christus ist unser Friede

