
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 4

Artikel: Christus ist unser Friede

Autor: Rotten, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus ist unser Friede*

Im Kanton Bern spricht einmal im Jahr, am sogenannten «Kirchensonntag»
(1. Februarsonntag), auf allen Kanzeln der reformierten Gemeinden ein Laie. Dies
geschieht zur Erinnerung an die Gründung der Bernischen Landeskirche, womit die
bis dahin verbotene «Laienpredigt» freigegeben wurde. Das Thema wird von der
Landessynode gestellt, die Wahl des Referenten steht bei den Gemeinden. Diesmal
fiel sie im Saanenland auf Dr. Elisabeth Rotten. Wir freuen uns, die Predigt dieser
tapferen Friedenskämpferin in den «Neuen Wegen» wiedergeben zu können. Red.

Liebe Gemeinde, liebe Freunde. Ich darf euch auf Beschluß des
Kirchgemeinderates und unsrer lieben Pfarrer als Laie etwas zum Text
des heutigen Sonntags sagen. Möge das Wort gesegnet sein und in
unser aller Herzen wachsen und fruchtbar werden

Der volle Text lautet:

Darum bedenket, daß ihr, die ihr einst nach dem Fleisch Heiden

gewesen seid und die «Unbeschnittenen» genannt wurdet...
daß ihr zu jener Zeit ohne Christus wäret, ausgeschlossen vom
Bürgerrecht Israels und fremd den Bündnissen der Verheißung,
ohne Hoffnung und ohne Gott in der Welt. In Christus Jesus aber
seid ihr jetzt, die ihr einst ferne gewesen seid, nahe geworden
durch das Blut Christi. Denn er ist unser Friede, der beide Teile zu
einem Ganzen gemacht und den Zaun abgebrochen hat, der
dazwischen war, nämlich die Feindschaft; er hat in seinem Fleisch
das Gesetz (mit den Geboten und Satzungen) abgetan, um die
zwei in ihm selbst zu einem neuen Menschen zu machen. So hat
er Frieden gemacht. Er versöhnte beide mit Gott in einem Leibe
durch das Kreuz, an dem er die Feindschaft getötet hat. Er ist
gekommen und hat im Evangelium den "frieden verkündigt euch, die
ihr fern wäret, und Trieden denen, die nahe waren. Denn durch
ihn haben wir Zugang alle beide in einem Geist zum Vater.

Eph. 2,11—18

Zur Zeit Christi und des Apostels Paulus bestand ein scharfer
Unterschied zwischen Juden und Heiden. Die Heiden wußten nichts vom
AU-Einen, vom Vatergott. Die Juden fühlten sich als auserwähltes
Volk, aber sie empfanden den ihnen von Gott erteilten Auftrag als zu
schwer und seufzten über die Strenge der Gebote. Die Juden verachteten

die Heiden, weil sie nichts von Gott wußten. Die Heiden
verachteten die Juden, weil sie fanden, sie seien auch nicht besser als an-

* Die Predigt von Dr. Elisabeth Rotten ist als Separatdruck erschienen und
kann bei der Administration der «Neuen Wege», Manessestraße 8, zum Preise von
20 Rappen pro Exemplar bezogen werden.

113



dere Völker, trotzdem sie so viel von Gott redeten. Etwas wie ein
Stacheldrahtverhau stand zwischen ihnen.

Und heute? Dies ist jetzt buchstäblich wahr am Negev, der Grenze
zwischen Israel und der Vereinigten Arabischen Republik : sie spähen
argwöhnisch von beiden Seiten aufeinander, in verbissener Erwartung
des Augenblicks, da es auf der andern Seite vielleicht losgehen wird,
und wo sie mit aller physischen Macht sich zur Wehr setzen werden.
Und wenn es dort am Negev buchstäblidi wahr ist, so ist es sinnbildlich

wahr für das Verhältnis, in dem heute die Vereinigten Staaten von
Amerika und mit ihnen die westliche Welt, und auf der andern Seite
die Sowjetunion mit ihren kommunistischen Satelliten einander
gegenüberstehen. Sie erwarten nur das Schwärzeste von der andern Seite.
Sie sehen nur das Schwärzeste. Sie sind erfüllt von Furcht voreinander,
bereit, mit der Waffe zur Vergeltung loszuschlagen und sich selbst
dabei zu vernichten, wenn der andere den gefürchteten Krieg beginnen
sollte. Christus hat zu jener Zeit den Zaun abgebrochen, er hat in sich
beide miteinander versöhnt und vereint. Er hat den Zaun abgebrochen,
insofern das trennende Gesetz strenge, wörtliche Erfüllung nach
Geboten und Satzungen verlangte. Er glaubte daran, daß die Menschen
von beiden Seiten, die ihm nahen Juden und die ihm noch fernen Heiden,

dazu gelangen könnten und würden, aus freiem Entscheid die
Botschaft der Liebe, des Friedens, des Miteinanders zu hören und
anzunehmen. Er hat beide in seinem Tod am Kreuz miteinander
versöhnt und in beiden die Gotteskindschaft erkannt und wachrufen wollen.

Für die Juden, die ihn gekreuzigt, hat er gebetet: «Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.» Und dem heidnischen
Verbrecher neben ihm hat er verheißen : «Wahrlich, noch heute wirst Du
mit mir beim Vater im Himmelreich sein.» Können wir, werden wir
seinem Beispiel folgen und seine Botschaft annehmen, so wie er es uns
zugetraut hat?

Heute ist der Unterschied zwischen den Christen und den Nicht-
christen nicht mehr so scharf und die Trennungslinie nicht so
eindeutig, wie es zur Zeit Christi noch zwischen Juden und Heiden war.
Die Legende berichtet : Im fernen Indien habe man in ganz alter Zeit
von der Verkündigung eines nahenden Sterns für die ganze Welt
gehört und habe auf dem Berge Baus eine Sternwarte errichtet, von der
aus die Gelehrten jahrhundertelang ausschauten nach dem verkündeten

Stern, bis sie ihn aufflammen sahen. Und die drei Könige seien
aus verschiedenen Teilen des alten Indien aufgebrochen, ohne von
einander zu wissen, und hätten sich dann vereinigt, um dem Stern zu
folgen. Das ist Legende, aber es bleibt Sinnbild dafür, daß Christus
für alle gekommen ist; und nicht nur das: daß er immer da war und
überall und immer sein wird, wo sich die Herzen seiner Botschaft
öffnen! Das jüdische Volk war auserlesen, ihn am unmittelbarsten zu
empfangen und zu erleben. Es hat ihn verkannt. Zwar waren unzählige

schlichte Menschen im Volke von ihm ergriffen und suchten ihm

114



nachzufolgen. Aber die Obrigkeiten beider Länder, der Juden und der
Römer, haben ihn mißkannt und gekreuzigt. Und trotzdem ist von
dem kleinen Lande Israel die Botschaft zu jedem, der sie hören mag,
über die ganze Erde gegangen. Der göttliche Funke, der von Jesu
Persönlichkeit und Wirken, von seiner geistigen Gestalt ausging, ist
übergesprungen in viele Länder und Erdteile, zu Menschen, die sich dessen
vielleicht gar nicht bewußt sind; und in manchen, die sich Christen
nennen, ist er noch nicht voll aufgeglüht. In unserer Zeit hat Mahatma
Gandhi mit seinem Leben und Wirken das, was Christus gebracht
hat, vielleicht stärker verwirklicht als die meisten Christen, so wie nur
wenige unter ihnen, wie etwa Franz von Assisi und andere, es in sich
selbst und nach außen gestaltet haben. Gandhi schöpfte aus Eigenem,
aus der Überlieferung seiner indischen Religion, aus den Erzählungen
seiner Mutter, die ihm diese Religion, und am stärksten ihren
Friedensgehalt, überliefert hat. Aber er war auch innerlich berührt und
fühlte sich selbst sehr stark befruchtet vom Evangelium und von der
Begegnung mit der Gestalt Christi. "Uns ist Christus geschenkt: Er ist
unser Friede, Er ist unsere Quelle. Wir können uns stärken und
bestätigt fühlen an manchem aus dem Besten, was Gott in andere gelegt
hat. Aber wir können, wir dürfen und wollen immer wieder
heimkehren zu der Quelle, die uns geschenkt ist, und immer tiefer und
immer kräftiger und tatbereiter aus ihr schöpfen. Christus hatte das
Vertrauen, daß alle Menschen zur Gotteskindschaft geboren und ihrer
fähig seien. Er glaubte daran, daß ohne Befehlsgewalt und Vorschrift,
durch Botschaft, Beispiel und Liebestat diese Kraft in allen geweckt
und tätig werden könne. Er traute allen zu, die von Gott verliehenen
Kräfte in sich lebendig zu machen, welche Zäune niederzureißen
vermögen und doch jedem das Seine — das Beste, was Gott in ihn gelegt
— zu lassen, damit er es zur Reife bringe.

Was ist mit dem Worte «Frieden» gemeint? Das ist nicht eindeutig.

In den verschiedenen Sprachen und Kulturen werden verschiedene
Seiten des Friedens hervorgehoben. Das hebräische «Schalom», das
den Alltagsgruß der Juden untereinander bedeutete, bezeichnet nicht
einen Zustand, sondern eine durchseelte Lebenshaltung, ein als gültig
anerkanntes Ziel für alle, auch wenn's nicht immer erreicht wird. In
den alten Sprachen Griechisch und Latein bedeutete «Eirene» und
«Pax» einen Zustand der Rechtsordnung, der aber immer wieder von
Willkür und Krieg gebrochen wurde. Im Deutschen heißt es ursprünglich

soviel wie Schonung im und nach dem Kriege. Wir haben
wunderbare Zeugnisse der alten Eidgenossen, die diese Schonung nach
Möglichkeit sogar im Kriege gegenüber Weibern und Kindern, und
sofort nach Beendigung des Krieges allen zum dringlichen Gebot machten.

Und vielleicht liegt das Tiefste in dem russischen Wort «Mir»,
das eine doppelte Bedeutung hat. Es bezeichnet die freiwillige
Dorfgemeinschaft, die kollektive Wirtschaft, die ursprünglich im russischen
Volkstum auf Freiwilligkeit beruhte und erst heute unter Zwang und

115



auf Befehl noch weiter ausgebaut worden ist. Und das gleiche Wort
«Mir» bezeichnet auch die «ganze Welt», bedeutet «Frieden daheim»
und «Frieden mit draußen». Wenn es in allen Gemeinden in Ordnung
ist und die Menschen friedfertig, kooperativ miteinander arbeiten und
leben, dann muß das ausstrahlen in die Welt als Ganzes und helfen,
daß auch die große Welt in Ordnung kommt.

In der alttestamentlichen Prophétie steht auch der Friede vielfach
im Vordergrund. Die Propheten verlegten den Friedenszustand in die
Zukunft, aber doch als ein Ziel, für das heute und hier gearbeitet werden

kann und soll, und zugleich als etwas, was noch jenseits des Alten
Testaments lag. Jesaja ging am weitesten, indem er warnte vor dem
falschen und trügerischen Glauben an Waffengewalt und einen Frieden

kommen sah, der der äußeren Waffen nicht mehr bedürfte. Die
Propheten sprachen zugleich vom tödlichen Gericht und von dem
Heil für die Menschheit, wozwischen die Menschen zu wählen hätten.

Ist das nicht genau unsere beutige Situation, wo wir auch vor die
Wahl gestellt sind, der Vernichtung der Gegner und der Welt- und
Selbstvernichtung entgegenzugehen, wenn wir uns dieser Gefahr und
dieser Einstellung nicht erwehren; oder das Heil herbeizuführen,
indem wir nach dem Vorbild des neuen Menschentyps, den Christus
geschaffen und in sich verwirklicht hat, auf die Waffengewalt
verzichten und in der allseitigen Gotteskindschaft den Weg zueinander
suchen, und wenn wir ihn ernsthaft suchen, auch finden werden.

Welchen von allen diesen «Frieden», wie sie uns in den alten Sprachen

und Kulturen nahegebracht werden, welche Seite dieses «Friedens»

sollen wir mit unserer Kraft und in unserer Zeit am stärksten
erstreben? Welcher ist der Friede Christi?

Ist es der «innere Trieden» Sicher ist der innere Friede die Grundlage

von allem. Denn wer in sich selbst entzweit ist, wer nicht nach
innerer Einheit und Ganzheit in sich selber strebt, wie könnte er seiner

Umwelt Frieden bringen Und doch darf uns dieser innere Friede,
wenn wir glauben, ihn erlangt zu haben oder ihm nahe gekommen zu
sein, nicht zum Ruhekissen werden, nicht zu einem Schwelgen in einer
mystischen Einheit mit Gott, die uns von den Mitmenschen und den
gemeinsamen Aufgäben trennt. Das wäre Flucht und Ichsucht. Der
Friede Christi ist nidit von dieser Welt. Aber er ist für diese Welt.

Ebensowenig werden wir den Frieden allein mit Verlaß auf äußere
Werke erlangen, auf Organisation, Partei-Arbeit, Propaganda und
dergleichen. Wir können nur dann auf die echte Kraft all dieser Versuche
zählen, wenn wir uns von überpersönlichen und übermenschlichen
Kräften getragen, gehalten und getrieben fühlen. Und wenn wir dies

tun, wenn dies in uns lebt und uns vorantreibt, dann schätzen wir
unseren eigenen Anteil an dem gemeinsamen Werk für den Frieden
sehr gering ein. Dann lösen sich die Werke von uns ab wie die reife
Frucht vom Baum. Wir beten, daß sie gesegnet seien, und daß stär-

116



kere Kräfte, als wir zu bieten haben, mithineinströmen und uns alle
dem Ziel näherbringen.

Christus zeigt uns den Weg. Er zeigt jedem seinen Weg. Es kann
nicht nur einen Weg geben. Denn jeder muß ihn da finden, wo das
Leben ihn hingestellt hat. Aber es gibt einen Ausgangspunkt: das ist
die Erscheinung Christi auf Erden. Und ein Ziel: den Zaun niederzureißen,

der uns vom Verstehen des anderen trennt, der uns an der
Liebe zum anderen verhindert. Christus selbst hat auch da beides in
sich versöhnt, das Innen und das Außen. Er lehrte und tat. Ihm war
beides, wie es der Dichter Goethe genannt hat, als er von den zweierlei

Gnaden spricht, die dem Menschen geschenkt seien : einatmen und
ausatmen in fortwährendem lebendigen Rhythmus. Im Johannesevangelium

heißt es: «Christus hatte Martha lieb und ihre Schwester.»
Beides, Einatmen und Ausatmen, innerer Friede und Friedensarbeit
nach außen gehört innig zusammen, und eines gibt dem anderen
Kraft und Festigkeit.

Der Pazifismus, das, was die Pazifisten seit mehr als einem
Jährhundert erstreben und ausgearbeitet haben, hat uns die Mittel zum
Frieden durchdacht und bereitgestellt. Aber es ist ihm nicht gelungen,
in genügender Zahl auch Kämpfer mit geistigen Mitteln für den Frieden

zu erwecken. Die Kraft dazu muß von oben und von innen kommen.

Die Zahl der Worte Jesu, an die wir uns halten können, wenn wir
den Frieden suchen und für ihn kämpfen wollen, ist unendlich groß.
Wir können und dürfen immer wieder zur Quelle hingehen und immer
tiefer aus ihr schöpfen. Wenn wir uns in sehr gedrängter Form
vergegenwärtigen wollen, was er uns gebracht hat, so halten wir uns
vielleicht am besten an die Bergpredigt als Ganzes und im besonderen an
die Seligpreisungen. Das jüdische Volk hat das Gewicht dieser Predigt
und dieser Seligpreisungen verstanden. Bei Matthäus lesen wir: «Und
es geschah, daß als Jesus die Rede beendet hatte, da waren die Massen

betroffen ob seiner Lehre. Denn er redete wie einer, der
Vollmacht hat und nicht wie die Schriftgelehrten.» Der Wortlaut der
Seligpreisungen ist uns allen vertraut. Sind wir uns auch immer über
ihren inneren Zusammenhang klar? Die neunte Seligpreisung: «Selig
sind die Friedfertigen», wörtlich die Friedenstifter, ist nicht nur ein
Höhepunkt in der ganzen Reihe, er faßt sie auch alle zusammen und
wird von allen gestützt. Wenn wir näher zuschauen, so lesen und
hören wir daraus den Ruf nachdem Trieden durch Qerechtigkeit, durch
Wahrhaftigkeit, durch tätige Liebe und durch Abschütteln der Furcht.

Am anstößigsten war vielleicht darin die fünfte Seligpreisung: «Se-

lig sind die Sanftmütigen, denn sie werden das Erdreich besitzen.»
Wenn wir zurückschauen in die Geschichte, so scheint uns diese das
Wort Lügen zu strafen. Denn wo und wann haben die Sanftmütigen
das Erdreich besessen? Dennoch ist es die Botschaft, die uns heute am
allernächsten angeht, die uns am nötigsten ist und die den Schlüssel

117



bietet zu dem, was heute möglich ist. Der Nobelpreisträger für Physik,

Max Born, hat einmal in einer Rede zu einer militärischen
Versammlung gesagt: «Die Vorsehung scheint uns auf die Probe zu stellen,

sie scheint uns zu sagen : ihr wollt weiterleben, ihr wollt eure Zahl
vergrößern, ihr wollt besser leben. Ihr könnt das alles haben. Ihr haltet

den Schlüssel zur Zukunft. Aber eine Bedingung stelle ich euch:
Laßt das Hadern, das Mißtrauen, die Gewalt. Sonst wehe euch !» —

Und ein Wirtschaftslehrer, Direktor des Weltwirtschaftsinstituts
in Kiel in Norddeutschland, Prof. F. Baade, schließt ein Buch mit
nüchternen und sachlichen wirtschaftlichen Darlegungen über die heutige

Situation mit einem Kapitel «Die große Zeit des Christentums».
Er spricht von seiner Überzeugung, daß das Christentum heute nötiger

und aktueller ist als je. Er sieht die Zeit kommen, wo die Christen,
wenn die Völker und ihre Regierungen sich aus vernünftigen wie aus
ethischen Gründen zur allseitigen Abrüstung entschlossen haben,
befreit sein werden von dem Konflikt zwischen dem Gebot Christi und
dem Staatsgebot, unschuldige Menschen zu töten. Heute ist uns
faktisch die Möglichkeit gegeben, uns der Waffen zu entledigen und uns
auf die geistigen Mittel umzustellen, die Christus uns gezeigt hat. Und
F. Baade schließt dieses Kapitel mit der Versicherung, das Schönste
und Gewisseste für die heute Lebenden sei die Verheißung, daß
die Sanftmütigen das Erdreich besitzen werden. — Wer diese
Botschaft ernst nimmt, wer sie oder etwas davon in sich verwirklicht und
erlebt hat, der weiß, daß die Sanftmut — das Nichtwiderstreben
gegen das Böse mit den gleichen Mitteln, sondern seine Überwindung
durch Gutes — daß diese Sanftmut die höchste Kraftsteigerung bedeutet,

die den Menschen gewährt und jedem möglich ist, wenn er sich
diesem Gebot unterstellt.

Der Triede durch Qerechtigkeit ist schon im Alten Testament
etwas sehr Wesentliches. Der Psalmist spricht davon, daß «Friede
und Gerechtigkeit sich küssen». Und bei Jesaja lesen wir: «Der
Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein.» Gerechtigkeit nicht nur für uns
selbst, sondern für die anderen, für uns mit ihnen und für die Beziehung

der Völker untereinander. Schon im Kinde liegt, sehr stark
sogar, das Streben nach Gerechtigkeit: gerade an diesem Punkt dürfen

wir immer wieder ans Wort denken : «Wenn ihr nicht werdet wie
Kinder .» Sie mögen oft irren in dem, was sie für gerecht halten.
Dennoch haben sie ein feines Unterscheidungsgefühl für das, was
recht und billig ist. Und wenn sie heranwachsen, so zerstören die
Zustände unseres Gesellschaftslebens viel von ihrem inneren Trieb
nach Gerechtigkeit, und es braucht viel Erziehungsmühe, viel Beispiel
der Erwachsenen, um diesen Sinn, der in der Jugend bereit liegt, für
ihr späteres Leben wirksam zu machen.

Und durch alles hindurch, was Propheten und Christus uns vom
Frieden sagen, geht die Wahrhaftigkeit. «Selig sind, die reinen Herzens

sind», die der Lüge keinen Raum gewähren, weder der Welt gegen-

118



über noch vor sich selbst. Sich vor Selbstbetrug hüten ist vielleicht
das schwerere von beiden. Aber auch hier besteht ein lebendiger
Rhythmus zwischen innen und außen, zwischen der Verwirklichung
in uns selbst und von innen nach außen. Wahrhaftigkeit, Selbstprüfung,

hilft uns Vorurteile zu überwinden; hilft uns, das, was uns
gegen den anderen, den andersartigen, ja, den Widersacher, gesagt
worden ist, und was wir zuerst einfach hinnahmen, neu zu prüfen.
Wahrhaftigkeit, gepaart mit Gerechtigkeit, hilft uns, den Weg zum
andern zu finden, von der gemeinsamen Gotteskindschaft aus in ihm
nicht zuerst den Feind, sondern zuerst den Menschenbruder zu sehen,
und mit ihm in ein echtes Gespräch zu gelangen, das der jüdische
Religionsphilosoph Martin Buber für das wichtigste in unserer Zeit
hält. Es hilft uns, uns in den ganz anderen hinein zu versetzen, seine
Beweggründe, die Ursachen seiner Andersartigkeit und seines andersartigen

Handelns, seine Lage, die ihn dorthin gebracht hat, wo er
steht, zu verstehen und ihm die unsrige, die ihm so fremd ist, wie die
seine zuerst uns war, verständlich zu machen; von Mensch zu Mensch
und durch die Menschen von Volk zu Volk. Darum sind heute die
persönlichen Begegnungen zwischen Menschen des Westens und
Menschen des Ostens so ungeheuer wichtig und können so fruchtbar werden,

wenn mindestens von einer Seite, der einzigen, über die wir zu
entscheiden haben, also von der unsern, der gute Wille im Geiste der
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit entgegengebracht wird. So wie es
Fridtjof Nansen tat, der politisch Konservative, der nach dem Ersten
Weltkrieg so tief ergriffen war von der Hungersnot und den Leiden
des russischen Volkes, daß er, beinahe möchte man sagen, Himmel
und Erde bewegte, um diesem Volke Hilfe und Rettung zu bringen.
Fridtjof Nansen, den ich persönlich kennen und mit dem ich
zusammenarbeiten durfte, wurde nicht müde von der Vertragstreue, von der
Selbstlosigkeit, von der Aufrichtigkeit der Bolschewiki, auch der
Behörden, der Träger der Verantwortung, zu sprechen, weil er ihnen
als Mensch und Bruder gegenübertrat, weil er nicht die Bolschewiki,
sondern Menschen in ihnen sah und ansprach und das große Erlebnis
hatte, daß Vertrauen wieder Vertrauen erweckt. Fridtjof Nansen wird
im heutigen Rußland fast wie ein Heiliger verehrt. Deutsche Soldaten,
die in Rußland waren, haben erzählt, daß sie in einfachen Lehmkaten,
die man kaum Häuser nennen kann, drei Bilder an den Wänden
sahen: die heilige Jungfrau, Lenin und Fridtjof Nansen. Das ist ein
Beispiel, das wir alle nehmen können, und das wir versuchen sollten,
unseren Volksvertretern, den Politikern und den Entscheidenden über
Atomversuche und über Abrüstungsfragen nahezubringen. Wenn ein
starker Glaube daran in den Völkern herrscht und zu Versuchen
führt, über den Zaun hinweg einander die Hand zu geben und
Verständnis zu suchen, so würde es nicht ohne Einfluß auf die Oberen
und direkt Verantwortlichen bleiben.

Dieser Trieb zur Gerechtigkeit und zur Wahrhaftigkeit bringt ein

119



Nachdenken über diese Probleme und Aufgaben mit sich, an dem
nicht allein der Verstand beteiligt ist, sondern in hohem Maße auch
das Herz: die tätige Liebe, die in den Seligpreisungen als Barmherzigkeit

angesprochen wird, das Einfühlungsvermögen, das die Leiden
und das Bedürfen des anderen erfühlt und zu stillen sucht, ehe der
andere klagt oder gar fordert, jenes Einfühlungsvermögen, das
wiederum in Indien in hohem Maße verwirklicht ist. In der indischen
Philosophie und Religion steht obenan der Spruch «Tat warn asi» —
«Das bist du !» Dieses sidi Einsfühlen, Hineinsdilüpfen in die Wesensart

des anderen ist der eigentliche Kern der Barmherzigkeit, der uns
heute dazu führen müßte, den benachteiligten Völkern auf ganz
andere Weise zu helfen und mit ihnen zu teilen, als es bisher geschehen
ist. Als ich einmal in Deutschland reiste, stieg in mein Abteil ein junger

Inder ein, setzte sich mir gegenüber, und bald zog er ein Päckchen
heraus mit einem Büschel Bananen und hielt sie mir her, um mir eine
anzubieten. Ich war sehr freudig berührt von dieser Geste und sagte
ihm : «Ich danke aber ich habe jetzt keinen Hunger», worauf mir der
junge Inder in gutem Deutsdi, aber mit fremdländischem Akzent
antwortete: «Es würde mir nicht schmecken, wenn ich nicht mit Ihnen
teilen dürfte.» Das ist die indische, das sollte die christliche
Grundhaltung sein! Erst wenn unser Wohlstand uns nicht mehr schmeckt,
wenn wir ihn nicht mit jenen zu kurz gekommenen Völkern teilen,
erst dann werden wir vollauf auf dem Wege zum Frieden sein.

Krieg kann nur mit Hilfe von Lüge geführt werden in der Form
von List, Spionage, Verleumdung des Feindes, um den Haß aufrecht
zu erhalten. Friede kann nur mit Wahrhaftigkeit erbaut werden, mit
Selbsterkenntnis für die Fehler auf der eigenen Seite, mit gerechter
Beurteilung des Gegners und Bereitschaft zum Handeln aus dieser
Erkenntnis und zum Vorantreiben der Volksvertreter und der Politiker

in dieser Richtung.
Und endlich Triede durch Abschüttelung der Turcht. Auch das ist

schon den Propheten des Alten Testaments sehr vertraut : «Es ist eitel
Furcht da und kein Friede», klagt Jeremias. Und in der Weisheit Salomos

lesen wir, Kp. 17, 12: «Ist doch Furcht nichts anderes als die
Verzweiflung an der Hilfe durdh die Vernunft.» Die Vernunft, die
höher ist als der bloße Verstand, und von der uns Albert Schweitzer
gelehrt hat, daß sie vereinbar ist mit dem Glauben an das Göttliche
und ebenso sehr mit der Einsicht in die Realitäten des Lebens. Denn
schon Salomo sah mit Sorge, wie vielfach die, welche berufen wären,
uns durch Anleitung zur sachlichen Nachprüfung zur Abschüttelung
des starren Angstzustandes zu verhelfen, dies doch aus Furchtsamkeit
nicht zu tun wagen: «Denn die da versprachen, Schrecken und
Erschütterungen aus den kranken Gemütern zu verbannen, die wurden
selber krank an lächerlicher Furcht.» (Weisheit 17, 8).

Und im Neuen Testament heißt es im 2. Korintherbrief 7, 15:
«Auswendig Streit, inwendig Furcht», und im 1. Johannesbrief 4, 18

120



lesen wir das Wort, das wir alle lieben und längst kennen und
vielleicht doch nicht immer befolgen: «Furcht ist nicht in der Liebe;
sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus!» Vertrauen auf
Gottes Beistand und Erfülltsein vom Beispiel und Vorbild Christi
schenkt uns das Vertrauen und die Kraft, auf äußere Gewalt und
Macht zu verzichten, sie abzuschütteln und den «Harnisch Gottes»
zu ergreifen, der stärker ist als alle äußere Gewalt und Macht, und
zu dem Mut führt, ohne Waffen die inneren Kräfte des Friedens in
uns lebendig zu machen und auf den Gegner überströmen zu lassen,
so wie es Gandhi uns gezeigt hat. Gerade in diesen Tagen konnten wir
aus der Ferne miterleben, welche herzliche Freundschaft zwischen
Großbritannien und seiner Königin und dem indischen Volk entstanden

ist; daß nidits von der einstigen beiderseitigen Bitterkeit geblieben
ist, weil Gandhi es verstanden hat, sein Volk so zu führen, daß es zäh
und hartnäckig, aber auf geistigem Wege und ohne Waffengewalt die
Befreiung vom britischen Joch vollzogen hat. «Weisheit ist besser als

Krieg. Ein einziger, der fehl geht, verdirbt viel Gutes», lesen wir im
Prediger. Das Neue Testament ermahnt uns vielfach, am stärksten im
Epheserbrief, dem unser heutiger Text entnommen ist : «Ergreifet den
Harnisch Gottes, stehet da gegürtet an euren Lenden mit Wahrheit
und angezogen mit dem Panzer der Gerechtigkeit, zu treiben das

Evangelium des Friedens.» Das mochte einst, als noch etwas wie Schonung

im Krieg und nach dem Krieg möglich war, als eine Überforderung

der Kräfte der Menschennatur erscheinen. Heute ist es ein hartes

Entweder-Oder geworden. Jeder weiß im Grunde seines Herzens,
daß die Vernichtungs- und Zerstörungswaffen, die heute von beiden
Seiten geschaffen werden, täglich bereit stehen. «Einer, der fehl geht,
zerstört viel Gutes», haben wir gehört. Jeder weiß im Herzen, daß
diese Art Vernichtungswerkzeuge, die keine Waffen mehr sind, kein
Heil, keinen Frieden bringen, kein Land verteidigen können. Aber
gibt sich jeder Rechenschaft, daß diese furchtbaren Vernichtungsmittel,

die nur sehr wenige sich vorzustellen wagen, uns in einen Zustand
geführt haben, in dem wir — auch ohne Ausbruch von Krieg — unter
der ständigen Drohung von Rache und Vergeltung leben; in einen
Zustand, dank dem wir unsere Kinder in einer öffentlichen
Atmosphäre zu erziehen haben, in der diese Rachsucht die Oberhand hat.
Wir stehen vor dem Entweder-Oder, ob wir das Eine oder das Andere
ergreifen und bejähen wollen; ob wir das Gericht oder das Heil
herbeiführen durch unsere Entscheidung. Geben wir nach, unterwerfen
wir uns dem Glauben an die Waffengewalt, dann hat der Mensch,
der zum Ebenbild Gottes erschaffen wurde, abgedankt und sich selbst
aufgehoben, noch ehe es zur physischen Vernichtung kommt.

Die den Militärdienst verweigern, tun dies nicht, um nur die eigene
Seele zu retten. Sie tun es, weil sie dem Frieden einen besseren, einen
echten Dienst leisten wollen, der vor ihrem Gewissen mit der
Vorbereitung zur Tötung unschuldiger Mitmenschen nicht vereinbar ist.

121



Und es gibt heute zum Glück schon viele konkrete Möglichkeiten
eines solchen aktiven, geistig-seelischen Friedensdienstes: Im
Internationalen Zivildienst; in der Eirene, dem Internationalen christlichen
Friedensdienst, den Abbé Pierre geschaffen hat, oder im Christlichen
Friedensdienst von Frau Dr. h. c. G. Kurz; im Dienst an den benachteiligten

Ländern, den UNO und UNESCO eingeleitet haben und der
viel stärker ausgebaut werden sollte; in den Friedensdiensten Vinoba
Bhaves, des Jüngers und Nachfolgers Gandhis, die sich in den Dörfern,

die aus freiem Entschluß Gemeinwirtschaft durchführen, unter
Leitung einer Frau, Asha Devi, freiwillig einsetzen, um, wenn irgendwo

in der Gemeinde Zwist entsteht, an Stelle der Polizei zu schlichten
und Gerechtigkeit herzustellen. Sie fühlen eine innere Verpflichtung,
den Zaun niederzubrechen und Frieden herzustellen. Ein Beispiel, das
uns im Westen viel zu sagen und viel zu lehren hat.

Wer hat sich schon Rechenschaft gegeben darüber, daß die
Schweiz auf ihrer Hunderternote einen christlichen Kriegsdienstverweigerer

und Friedensfreiwilligen hat? Ein Passional des 16. Jahrhunderts

beriditet, daß St. Martin nicht nur den Mantel mit einem Armen
geteilt hat. Dieses brüderliche «Teilen» hat ihn tiefer geführt. Als sich
«in Kaisers Landen große Irrung und Streit» erhoben hatten, «bot der
Kaiser Grafen, Rittern und Knechten großen Sold, damit sie ihm
hülfen». Ritter Martin verweigerte das Aufgebot: «Ich will nicht mehr
streiten, denn ich will Gottes Ritter sein.» Und als der Kaiser ihn der
Feigheit bezichtigt, erwidert er : «Du sprichst, es sei meine Feigheit, so
tut es dodi der göttliche Glaube. Darum will ich mit dir, und will dich
sehen lassen, daß ich gar kühn und stark bin. Ich will dir im Namen
Jesu Christi reiten ungewappnet. Und will weder Schild noch
Helm haben zur Schirm. Und will mit meines Herren Kreuz durch alle
deine Feinde dringen ohn5 Schaden. .». «Da überwand Gott»,
schließt das Passional, «den Streit und die Not durch seinen Diener
St. Martin». Nicht den Feind, sondern «den Streit und die Not» hat
Gott durch seines Dieners Vertrauen auf die Seelenkraft überwunden.
— Alle diese Dienste sollten von allen mitgetragen und bejaht und
verdankt werden, auch von denen, denen ihre eigene Lage verwehrt, sich
selbst daran zu beteiligen.

Die totale und allseitige Abrüstung aller Völker ist heute technisch
und juristisch möglich. Der Friedensnobelpreisträger von 1959, Philip
Noel-Baker, der vierzig Jahre lang als Völkerrechtler, als Politiker,
zeitweilig als Staatsmann und als Delegierter bei Abrüstungsverhandlungen

alles verfolgt, verglichen, zusammengestellt und gesichtet hat,
zeigt in einem Buch, das kürzlich auch in deutscher Sprache unter dem
Titel «Wettlauf der Waffen» in München erschienen ist,
wissenschaftlich genau und aus einem vollen Herzen an Menschenliebe
geschrieben, daß alle nötigen Vorarbeiten geleistet sind und daß es nur
des Willens aus den Völkern und zwischen den Diplomaten und Poli-

122



tikern bedarf, um die Zäune des Mißtrauens niederzureißen, die der
Verwirklichung immer noch im Wege stehen.

Niemand glaubt im Ernst, daß die Waffendrohung und
Waffensteigerung so weitergehen und zu etwas wie Frieden führen können.
Es fehlt nicht am Wunsch, dies alles schwinden zu sehen. Aber zur
Verwirklichung fehlt es am Glauben, am tätigen Glauben und an der
tätigen Liebe. Es fehlt am Vorantreiben der Politiker aus dem Willen
zur Tat; an der Planung und Unterstützung einer waffenlosen Politik
der echten Zusammenarbeit, von kleinen Kreisen aus bis hinauf zu
den Entscheidenden an höchster Stelle. Mancher Politiker würde heute
sehr viel weitergehen, als er es wagt, weil er fürchtet, im Volke nicht
verstanden zu werden. Je mehr Stimmen und aufrichtiges Tun solcher
Art aus den Völkern zu den Politikern dringt, je mehr einzelne Bürger
und Gruppen von Bürgern eine Umkehr der Politik der Macht zur
Politik des Miteinander wünschen und unterstützen, desto mehr wird
es möglich sein, dieses alles zu ergreifen und zu verwirklichen.

Christus in uns kann uns zu alledem verhelfen, kann den
gefallenen Menschen erhöhen.

£ R ist unser Friede!

Christentum — Sozialismus — Friede

Am 9. Februar 1961 überreichte eine von unserem Freund,
Professor Dr. Emil -Fuchs, geleitete Abordnung von ostdeutschen Theologen,

kirchlichen Amtsträgern und christlichen Bürgern dem
Vorsitzenden des Staatsrats der Deutschen Demokratischen Republik,
Walter Ulbricht, einen von 32 000 Unterschriften bedeckten Brief zu
der programmatischen Erklärung Ulbrichts vom 4. Oktober 1960 über
das Verhältnis von Christentum, Sozialismus und Friedenskampf in
der DDR. Wir geben hier aus der Ansprache von Fuchs wie aus der
Antwort Ulbrichts einige Abschnitte wieder, die uns die Auffassungen
sowohl der Millionen evangelischer Christen, die hinter den
Unterzeichnern des Briefes stehen, wie diejenige der Regierung der DDR
besser verstehen lassen, als das auf Grund der höchst mangelhaften
und einseitigen Berichterstattung unserer Tagespresse über diesen
Empfang möglich war.

Emil Tuchs sagte unter anderem:
«Wenn ich heute sehe, daß die Kämpfe meiner Jugend nicht

umsonst waren, wenn ich feststellen darf, daß wenigstens in einem Teil
Deutschlands die Vergangenheit unseres Volkes gesellschaftlich
bewältigt wurde, so weiß ich auch — und mit mir wissen es unzählige
christliche Bürger der DDR, wodurch dieses Neue in der deutschen

123


	Christus ist unser Friede

