
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 55 (1961)

Heft: 1

Artikel: Das Reich Gottes in Algerien und bei uns (Lukas 17, 20-35)

Autor: Casalis, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Reich Gottes in Algerien und bei uns
Lukas 17, 20—35

Diese Predigt wurde nach einem zweimonatigen Aufenthalt in Algerien (20.
November 1957 bis 27. Januar 1958) am Sonntag nach meiner Rüdekehr in meiner
Gemeinde St-Nicolas in Straßburg gehalten. Nach den neuesten Nachrichten
erweist sich leider diese Predigt als absolut aktuell.

«"Wann kommt das Reich Qottes?» Immer wieder mußte ich mir
diese Frage stellen während meines zweimonatigen Aufenthaltes in
Algerien, ja ich glaube, es ist kein Tag vergangen, ohne daß sie mehrmals

in meinem Herzen, in meinen Gedanken, in meinem Gebet
aufstieg. Wenn man auf einmal das sieht, was man wußte; wenn man
von gewissen Zahlen1 wie von einem Faustschlag ins Gesicht getroffen
wird: ich meine diejenige der Toten seit dem 1. November 1954 und
diejenige der innerhalb eines einzigen Jahres (1957) in einer einzigen
Stadt (Algier) «Verschwundenen»; wenn man das wahre und schreckliche

Gesicht dieses Krieges und das noch schlimmere des Rassismus2
entdeckt, wenn jeder Tag einem seine Ration von Absurdität und
Furchtbarkeit mitbringt, dann kommt es ganz natürlich dazu, daß
man in und trotj dem allem nach einer Erklärung und einer Hoffnung
suchend seufzt, flüstert oder schreit: «Wann kommt das Reich
Gottes?» Wenn man der Unendlichkeit des Elends und des Hungers überall

und besonders in der Welt der Barackenviertel3 begegnet, wenn
man täglich mit Leuten lebt, für die die Zukunft weder Gesicht noch
Inhalt hat, weil keine der vorgeschlagenen Lösungen möglich,
realistisch oder annehmbar erscheint; wenn die Besten unter den
Europäern einem sagen, daß das einzig Mögliche eine Fortsetjung des
heutigen Krieges über zwanzig Jahre, seine Intensivierung bis zur
regelrechten Mobilmachung des ganzen Mutterlandes4 sei, dann werden
die Worte des 94. Psalmes auf einmal ganz lebendig: «Wie lange,
Herr, ja wie lange?» Wenn man jeden Tag die Vergiftung einer ganzen

Bevölkerung durch eine skrupellose Presse5 erlebt, wenn innerlich
zerrissene Menschen einem die Degradierung der Macht in den Händen

derer, die sie ausüben, das Verschwinden der Zivilcourage und
der Moral auf allen Stufen des sozialen Gefüges und auch bei vielen
jungen Soldaten6 beschreiben, dann bekommen jene Verse am
Schlüsse der Bibel wieder ihre ganze Aktualität, ihre ganze Notwendigkeit:

«Ja komme, Herr Jesu, komme bald!» — Und wenn man
nach der Rückkehr, nachdem man das Leben in Frankreich mit neuen
Augen im kompromißlosen Vergrößerungsspiegel Algerien betrachten
gelernt hat, unsere Ghettos, unseren Rassenhaß, unsere Barackenviertel

sowie unsere außenpolitische Gleichgültigkeit — die eben gerade
die Quelle sämtlichen Unglücks in Algerien sind — entdeckt; wenn
man — wie in einer Sackgasse gefangen — das Gefühl hat, man
erlebe die fortschreitende Versumpfung seines eigenen Volkes7, dann ist

1



es nicht weit vom Herzen und vom Mund, dies Gebet des Psalmes 94 :

«Gott, des die Rache ist, Herr, des die Rache ist, erscheine!»
Und doch muß man noch weiter und tiefer gehen : wenn für einen

Christen die Begegnung mit Algerien so schmerzhaft, so unerträglich
ist, so ist sie es eben deswegen, weil es für niemanden möglich ist, sich
außerhalb dieser Tragödie zu halten, das, was geschieht, als Zuschauer
zu betrachten und zu analysieren, als ob die Ereignisse Erzeugnisse
böser Kräfte wären, mit denen wir nichts zu tun hätten: nein, angesichts

dessen, was ich während dieser zwei Monate gesehen und
erlebt habe, gab es keinen Augenblick, in dem ich nicht in meinem oder
eurem Namen gesagt hätte : dies alles ist genau meine Verantwortung,
unsere Schuld, das Ergebnis unseres Egoismus, unserer Feigheit,
unserer Blindheit und Gleichgültigkeit8.

Und eben dann, wenn man dies alles in voller Klarheit und ohne
Selbsttäuschung ansieht und erleidet, gibt es keine andere Möglichkeit,
als sich zu dem hinzuwenden, der — nachdem er unter uns gelitten
hat und am Kreuz gestorben ist — in der Herrlichkeit des Vaters zum
Gericht über Lebendige und Tote wiederkommt: «Es ist Zeit, Herr;
das Maß ist voll; beeile dich.»

Ja, wenn es eine Dimension des geistlichen Lebens gibt, die man
in Algerien wieder neu entdecken lernt, ist es die der Hoffnung, ist es
eben die Hoffnung auf das Reich Gottes, auf jenen Tag, wo Er alles
in Ordnung bringen, alles zurechtwenden, alles heilen wird, und an
dem alle Menschen eingeladen werden, in dieses Reich des Lebens,
der Gerechtigkeit und der Wahrheit unter seiner Herrschaft
einzugehen, nachdem Er alle Tränen abgewischt, alle Gefängnisse zerstört,
das Leiden aus der Welt geschafft und den Tod besiegt haben wird.

Die zweite Bitte des Vaterunsers wird dann zum täglichen Brot
des geistlichen Lebens, ohne das man nicht leben, atmen noch existieren

kann: «Ja, Herr, dein Reich komme!»
Vielleicht wird man einwenden, daß eine solche Hoffnung nur die

Kehrseite der Verzweiflung, ihre religiöse und daher künstlich
aufgehobene Form sei. Und wenn das der Fall wäre, wollen wir unbedingt

Illusionen behalten, das heißt denken, daß die Welt allmählich
einer besseren Zukunft entgegenschreiten wird, daß wir sie allmählich
christianisieren, humanisieren, sozialisieren werden, und daß ein
Zeitpunkt kommen wird (fern oder nah, darüber will ich nicht streiten),
an dem der Mensch sich endlich im Frieden, in einer von Lüge und
Propaganda, von allen Nationalismen und Ausbeutungen des
Menschen durch Geld und Gewalt gesäuberten Welt frei entfalten können
wird? Soll das verzweifeln heißen, wenn man einem ungebrochenen
Optimismus den Rücken kehrt und diesen Realismus lernt, der uns
aufdeckt, daß hinter allen historischen Sackgassen, hinter Folterungen
und Kriegen, hinter Interessen- und Klassenkonflikten, hinter
rassistischen und polizeilichen Ausschreitungen, ja hinter dem Problem des



Friedens selbst das Geheimnis des Menschen, dessen, was wir sind*,
steht?

Von daher wird uns diese Frage gestellt, und zwar einem jeden
unter uns und zu jeglicher Zeit: «Für wen leben wir? Sind wir
Friedensstifter oder Vergifter? Im Dienst des Rechts stehende Menschen
oder Verbrecher, Opfer oder Mittäter, Befreier oder Menschen, die
andere daran hindern zu leben, zu lieben, aufzubauen, zu hoffen?»

Angesichts aller unserer Verzweiflungen und Wünsche, all unserer
Sackgassen und Pläne, unserer Zerstörungen und Erfolge sagt uns das
Evangelium unaufhörlich, daß der Mensch dieses Wesen ist und
bleibt, das zugleich bedroht und drohend, zerbrechlich und gefährlich
ist, und daß eben deshalb Gott, der Herr der Geschichte, auch ihr
Ende sein wird. Weil wir unfähig sind, die Welt ihrer Erfüllung
entgegenzubringen, wird sie Gott nicht verlassen, sondern ein Tag wird
kommen, an dem Er alles wieder in seine Hand nehmen, alles erneuern
und uns aufdecken wird, wie gut es ist, im Frieden seiner sichtbaren
Gegenwart zu leben.

«Wann kommt das Reich Gottes?» — dies kann ein Schrei, nicht
der Verzweiflung, wohl aber des in jedem Menschen wohnenden
Hungerns und Dürstens nach Frieden, Freiheit und Gerechtigkeit sein.

Auf diese Frage antwortet Jesus: «Das Reich Gottes ist mitten
unter euch.» Es gibt wohl kein wichtigeres Wort als dieses für die
Zeit, in der wir leben. Weil wir es verachten, sind wir unfähig,
sowohl unsere Zeit als auch unsere Mitmenschen zu verstehen und da,
wo wir sind, wirkliche Menschen zu sein10. Das Reich Gottes ist mitten
unter euch: mit diesem erstaunlichen Satj will Jesus seinen Zuhörern
einfach sagen, daß, wo er selbst da ist, auch das Reich Gottes da ist.
Weil Er da ist, das Fleisch gewordene Wort, der Friedefürst, der
Befreier Israels und der Welt, ist auch das Reich Gottes da.

Diese Antwort gilt auch für uns, die wir uns in keiner anderen
Situation befinden als die damaligen Zuhörer Jesu. Der einzige Unterschied

zwischen ihnen und uns ist der, daß er damals sichtbar in ihrer
Mitte war, während er uns heute unsichtbar versammelt und miteinander

verbindet. Heute aber wie gestern ist sein Wort wahr und
entscheidend: «Das Reich Gottes ist mitten unter euch.»

Freilich, wenn wir in die Zukunft blicken, könnten wir versucht
sein, die Gegenwart, das tägliche Leben — sofern es nicht direkt um
unser eigenes Leben geht — zu vernachlässigen und als Menschen, die
erfüllt und verzehrt von diesem Hunger und Durst sind, nur in der
Erwartung des Reiches Gottes zu leben.

Noch einmal: ich kann euch versichern, daß nach diesen zehn
Wochen diese Versuchung für mich näher denn je ist. Jesus aber sagt:
mitten in der Zeit, in der ihr lebt, bin ich da; das Reich Gottes ist
mitten unter euch. Lebt in dieser eurer Zeit, aber richtet euch nicht
darin ein wie die Menschen zur Zeit Noahs. Macht eure Geschäfte,



geht euren Beschäftigungen nach, habt eure Güter, eure Interessen,
eure Gewinne wie die Zeitgenossen Lots. Aber das ist nicht alles. Ihr
sollt zugleich wissen, daß diese Zeit nicht ewig ist und daß man sich
in ihr nicht verwurzeln darf, als ob sie ewig wäre. Aber auch daß sie
nicht gleichgültig ist und deshalb nicht von euren egoistischen Sorgen
erfüllt werden kann. Mitten in dieser Zeit ist das kommende Reich
schon gegenwärtig, denn ich, Jesus, der Herr dieses Reiches, bin mitten

unter euch.
«Das Reich Gottes ist mitten unter euch.» Es ist da, unsichtbar

und verachtet, in jener leidenden und verworfenen Gegenwart des

gekreuzigten Christus, des Sterbenden, des sich aus Liebe Opfernden,
des über den Tod durch seinen Tod siegreichen Christus. «Mitten
unter euch» ist es da. Da wo zwei oder drei in seinem Namen um das
Wort und die Sakramente versammelt sind, aber auch in geheimnisvoller

Gegenwart, die man nicht verfehlen darf, überall da, wo die
Brüder Jesu Christi im Elend, als seine Brüder in der Unterdrückung
und Erniedrigung das königliche Gesicht seiner triumphierenden
Armut darbieten. «Das Reich Gottes ist mitten unter euch» in der
Gestalt des Hungernden, des Heimatlosen, des Gefolterten, des Gefangenen,

des Analphabeten, des Schwachen, des Verachteten und des
Wehrlosen. Das Entscheidende besteht also darin, daß man sich weder
in die Hoffnung flüchtet noch sich in der Zeit häuslich niederläßt,
sondern jetjt und hier das Gesicht und die Gegenwart des Reiches
mitten unter uns entdeckt.

Die Zeit, in der wir leben, ist die Zeit der Auslese, die Zeit, in
der sich das Volk des gegenwärtigen und kommenden Reiches
sammelt, dieses Volk der Hoffnung und also auch der Versöhnung und
der Gerechtigkeit unter den Menschen. Es gibt von nun an keine
andere Lebensregel als: «Wer sein Leben zu erhalten sucht, der wird
es verlieren, und wer es verliert, der wird es neu gewinnen.» Wollen
wir künftig in der Erwartung und der Gegenwart des Reiches leben,
indem wir in dieser blut- und schmerzvollen Zeit Menschen der
Solidarität, der Aufnahme, der Befreiung, der Großzügigkeit und der
Liebe sind!

Ihr werdet dabei euer Leben verlieren. Das ist wahr. Ihr werdet
nicht mehr viel für euch selbst da sein. Ihr werdet allerlei an Zeit,
Bequemlichkeit und vielleicht auch an Freiheit einbüßen. Der Weg der
Treue zu dieser Welt der Hoffnung zum Reich führt über allerlei
Verzicht. Was macht das aber, wenn das Reich Gottes mitten unter
uns ist, wenn das einzig Wichtige in unserem Leben bleibt: jeftt an
ihm nicht vorbeizugehen, um es nicht auf ewig zu verlieren.

Und doch habt keine Sorge, weder für ]eftt noch für die Zukunft.
Laßt euch weder durch die Verzweiflung niederdrücken noch durch
die Ungeduld verzehren. Das Reich, das jeftt mitten unter uns ist,
wird eines Tages in einem Augenblick in der Herrlichkeit des wieder-



kommenden Christus da sein. Es wird sein «wie der Blift, der von
einer Qegend unter dem "Himmel zur anderen unter dem "Himmel
leuchtet». Keiner von euch soll fürchten, er könnte sein Kommen
verfehlen. «Wie die Geier sich in einem Augenblick um die Leichen
sammeln», wird keiner von euch bei der Begegnung mit dem Wiederkommenden

fehlen. Für den Augenblick aber denkt nicht zu sehr daran,
denn die Hoffnung darf für uns kein Alibi werden, womit wir uns
den Schreien, in denen uns das gegenwärtige Reich aufruft, den
Pflichten und Aufgaben entziehen könnten. Bedenken wir: «"Wer sein
Lehen zu erhalten sucht, der wird es verlieren, und wer es verliert, der
wird es neu gewinnen.» Qeorcfes Casalis

Aus: «Wege des Friedens», Evangelischer Verlag AG, Zollikon.

1 Diese Zahlen haben natürlich mit den offiziellen nichts zu tun : als ich Algerien
verließ, wurde im allgemeinen die Zahl der bisherigen Toten für sämtliche
Kriegsaktionen auf 600 000—700000 geschäht. Sie dürfte heute, am 1. Januar 1960, nicht
weit unter einer Million liegen.

2 Für viele Europäer ist der Algerier kein voller Mensch. Seine Gefühle,
Reaktionen und Bedürfnisse dürfen in keiner Weise sehr ernst genommen werden. Man
gewöhnt sich sehr rasch daran. Die meisten jungen Soldaten, die dort ihre Dienstzeit

verbringen, sind bald der Oberzeugung, daß man mit den «Eingeborenen» sich
allerlei leisten darf, ohne daß irgend etwas auf diesem Gebiet schwerwiegend sei.
Die besten offiziellen Verordnungen vermögen in keiner Weise dieses Klima zu
ändern. Die schlimmste Versimplifizierung ist die Gleichung: Primitiver
Untermensch. 80 Prozent der Algerier sind Primitive. Durch welche Schuld?

3 Eine große Prozentzahl der Algerier lebt unter diesen Bedingungen. Eines dieser

Barackenviertel, das ich oft besuchte, zählte offiziell minimal 8000 Menschen,
und für sie gab es nur 2 (zwei!) Wasserhahnen. — Das Problem der Ernährung
ist in den Städten wegen der Arbeitslosigkeit immer tragisch gewesen. Jeßt ist es
auch der Fall auf dem Lande. Die Tagesration ist oft unter 700 Kalorien. Kinder
und Erwachsene sterben täglich an Hunger. Und dabei gibt es einen erschreckend
großen Geburtenüberschuß.

4 Dies ist weithin die Meinung der europäischen Extremisten und der Offiziere.
Unter sich nicht einig, sind sie es doch in diesem Punkt: der heutige Krieg darf
nicht anders als mit dem französischen militärischen Sieg zu Ende gehen.

5 Die europäische Bevölkerung liest die in Algerien gedruckte Presse. Ihr Ton,
insbesondere der vom «Echo d'Alger» (Leitung: A. de Sérigny) erinnert sehr an den
der faschistischen beziehungsweise kommunistischen Presse. Die mohammedanische
Bevölkerung liest fast ausschließlich die in Frankreich gedruckte und linksorientierte
Presse. Kein Wunder, wenn oft die Algerier besser orientiert sind als die Europäer!

6 Der Krieg in Algerien ist neben allem anderen zu einer schrecklichen
Demoralisierungsschule der französischen Jugend geworden. Unser Volk wird lange Jahre
daran kranken. Wer wird da Schuld bekennen, Seelsorge ausüben und Vergebung
verkündigen?

7 An Algerien ist die französische Demokratie zugrunde gegangen. Durch diesen
Krieg konnte ein autoritäres Regime entstehen, das troß allen Schlagworten bis jeßt
kein Problem gelöst hat. Die Revolution im Mai 1958 war deswegen möglich, weil
das Volk den Willen nicht mehr hatte, seine Verantwortung in dieser Sache
wahrzunehmen. Es übergab sie in die Hände eines starken Mannes.

8 Die oft vertretene Meinung, daß der algerische Aufstand das Werk des
internationalen Kommunismus sei, stimmt nicht. Primär entstand er durch den elementaren

Protest einer Bevölkerung gegen die Verachtung, die sie ständig von den
Europäern erlebte. Daß dann andere Kräfte und darunter auch die kommunistische



Welt ihre Hand ins Spiel gelegt haben, ändert an der Tatsache nichts, daß wir als
Reiche diese Armen so sehr in die Verzweiflung getrieben haben, daß sie einmal
dessen satt wurden.

9 Einziger Schuß gegen den ständig drohenden Haß : die Identifizierung mit den
Henkern: der folternde Fallschirmjäger, der sadistische Legionär, der gewalttätige
Polizist, der gleichgültige und pilatusartige Administrator, der geldsüchtige große
und der seine Vorrechte schüßende kleine Europäer bin Ich.

10 Daß Hoffnung und wahre Menschlichkeit zusammengehören, beweist in Algerien

in voller Klarheit die Existenz vieler Christen, deren Worte und Taten
zukunftbauend sind. Darunter —• ohne Unterscheidung der Konfessionen — die
Bruderschaften von Taizé, der Petits Frères de Foucauld, der Cimade und von Grand-
champ.

Wir gedenken Leo Tolstojs

In seiner Eröffnungsrede zur Gedenkfeier des am 20. November
1910 verstorbenen großen russischen Denkers und Schriftstellers Leo
Jolstoj sprach Nehru von ihm «als einem der größten Pilger aller Zeiten,

der auf der Suche nach der Wahrheit furchtlos voranging».
Wir können seiner Bedeutung für die Welt und unsere Zeit in

diesen Zeilen nicht gerecht werden; es wäre Vermessenheit, dies auch

nur zu versuchen. Wohl aber dürfen wir ihn selbst zu Wort kommen
lassen, wo er sich zu den Aufgaben und Problemen unserer Zeit
äußert. (Hervorhebungen von uns.)

Hilfe an unterentwickelte Völker
Ich ging durch das Dorf, schaute durch die Fenster in die Hütten

hinein. "Überall Armut und "Unwissenheit. Und ich dachte an die
frühere Sklaverei. Früher war die Ursache derselben, war die Kette
sichtbar, die gefesselt hielt: jetzt gibt es keine Kette mehr, in Europa
sind es Härchen, aber derselben sind so viel wie die, mit welchen
Gulliver angebunden war. Bei uns sind noch die Stricke zu sehen,
oder sagen wir Schnüre — und dort Härchen; aber sie halten so fest,
daß sich der Riese, das Volk, nicht rühren kann.

*
Ich ging durchs Dorf. Wie sie leben, ist's gut, wie wir leben -

eine Schande.
*

Man sagt: Sobald die bestehende Qesellscbaftsordnuncf aufhört,
geht alles zugrunde. Das ist, wie wenn einer sagen würde: Sobald
der Fluß auftaut, geht alles zugrunde. Nein, der Fluß wird schiffbar
werden, und erst dann wird ein wirkliches Leben anfangen.


	Das Reich Gottes in Algerien und bei uns (Lukas 17, 20-35)

