
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 12

Artikel: Tibet im Weltgetümmel (Schluss folgt)

Autor: Herz, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


selten jemand dem Boden verhaftet. Heute können sie «als Mündel
der (weißen) Nation» kein Land besitzen. Sie sind es aber müde, je
nach Laune der Weißen da- oder dorthin verschoben zu werden. Sie
möchten auch nicht in die frühere Knechtschaft zurück. Sie wollen
endlich einen Flecken ihrer heimatlichen Erde, von dem niemand sie
vertreiben kann (nicht einmal eine militärische Behörde, die neue
Raketentestgebiete sucht). Darin fänden sie Zufriedenheit und Glück.
Wie es einer ihrer «Gesetzträger» oder Ältesten ausdrückte: «Wir
wollen unsem alten Auffassungen treu bleiben und nur nach und
nach, wenn wir gute Gründe dafür haben, davon abgehen. Wir wollen

auch von den Weißen das eine und andere annehmen, aber nur
was gut ist.»

Ob diese Gemeinschaft von Eingeborenen, die durch das gemeinsame

Erlebnis eines in erster Linie geistigen Kampfes zusammengeschmiedet

wurde, an ihrer Kollektivwirtschaft festhalten kann, ist
allerdings fraglich. Vorauszusehen ist, daß sie ihren Kindern die
Schulbildung wird geben wollen, ohne die sie, wie die Dinge nun einmal

liegen, nicht die gleichen Rechte wie die Weißen werden
beanspruchen können. Einmal dem Einfluß der Stammestraditionen
entzogen, wird die junge Generation der Eingeborenen kaum den Lok-
kungen des modernen Erwerbslebens widerstehen können. Die
Schilderung des Aufstandes der «Wilden» und ihrer würdigen
Selbstbehauptung, wie wir sie in «Yandi» verfolgen können, läßt allerdings
die Frage offen, ob die Preisgabe des Ethos, das dem Kampf der älteren
Generation der Eingeborenen zugrunde lag, in jeder Beziehung als
Aufstieg bezeichnet werden kann. Soviel steht immerhin fest: Die
Eingeborenen Australiens werden nicht aussterben, sondern sich mit
der Zeit aus «Mündeln der Nation» zu rechtmäßigen Bürgern des
Landes entwickeln. P. T.

Tibet im Weltgetümmel
(Schluß folgt)

Bis zur Mitte unseres Jahrhunderts herrschten in den «unterentwickelten

Ländern» Asiens noch alttestamentliche Zustände. Friedliche

Nomaden zogen mit ihren Herden von abgegrasten Strecken zu
frischen Weideplätzen. Wenn sie solche nicht fanden, vereinigten sie
sich zu Horden und raubten, wo sie konnten. Die seßhaften Bauern
waren in großer Mehrzahl besitzlos und mehr oder weniger nach alten
Feudalgesetzen den Großgrundbesitzern hörig.

Tibet bildete keine Ausnahme. Nach den bereits zitierten Werken
von W. O. Douglas und Lowell Thomas war fast das gesamte Land
mit Einschluß der Flüsse und Berge Eigentum der Klöster, des Adels

338



und der weltlichen Regierung. In manchen Angelegenheiten
überschnitten sich die Machtbefugnisse der Geistlichen und Laien. Nominell

stand der Dalai Lama als Gottkönig über der kirchlichen und
weltlichen Macht, und er blieb es in den Äugen des gläubigen Volkes,
auch wenn es in der Praxis nicht zutraf.

Die besitzlosen Landarbeiter mit ihren Familien waren an den
Landherrn gebunden, für den ihre Vorfahren gearbeitet hatten. Ohne
Einwilligung des Grundherrn durften sie sein Land nicht verlassen.
Als Entlohnung verpachtete dieser ihnen kleine, meist minderwertige
Parzellen, die sie für ihren Lebensunterhalt bearbeiten durften. Doch
wurde ihnen dafür nur ein Drittel oder ein Viertel ihrer Arbeitszeit
zwischen Sonnenaufgang und -Untergang bewilligt. Unter günstigen
Umständen konnten sie sich damit ärmlich ernähren, wohl auch durch
Verkauf von ihren Produkten etwas Bargeld erübrigen. Bei Mißernte,
Dürre oder Überschwemmung aber waren sie gezwungen, vom Herrn
gegen Wucherzinsen zu borgen und damit verstärkte Hörigkeit zu
erdulden. Außerdem war jede Bauernfamilie gehalten, ein bestimmtes
Maß von «Ula», das heißt Fronarbeit, für den Gebieter zu leisten, zum
Beispiel Holzhacken, Wasserschleppen, Yak-Karawanen vorbereiten
und führen, wobei sie für ihre Kleidung und Nahrung selbst zu sorgen
hatten. Nach de Riencourt und Douglas klagten die Bauern über nichts
so sehr wie über Ula. Wie schon erwähnt, ertrugen die älteren diese
Zustände mit buddhistischer Gläubigkeit. Weniger die jungen. Rissen
sie aus, warteten ihrer die traditionellen Strafen, wie Abhacken von
Gliedmaßen, Ausstechen der Augen mit besonders dafür geeignetem
Werkzeug, öffentliches Auspeitschen usw. Die Kinder wuchsen ohne
Schulung auf, denn was in den Klöstern an Schulen vorhanden war,
diente den Kindern der nicht unter Zölibat stehenden Mönche.

Richter Douglas hatte das Glück gehabt, für seine in Delhi
vorbereitete Tibet-Expedition einen jungen, in Indien erzogenen Tibeter,
Rahul, als Führer und Dolmetscher zu finden. Dieser war nicht nur
vielsprachig geschult, geübter Bergsteiger und Tibet-Sachverständiger
aufgeschlossenen Geistes, sondern auch, was Douglas sehr lag, ein
humorvoller Bursche. - Eines Tages, als beide sich über tibetische
Verhältnisse unterhielten, entwickelte sich folgendes Gespräch: «Vor
einem Jahr», erzählte Rahul, «war ich aufgefordert worden, als Laie
zu einer Gruppe von Lamas zu sprechen. Ich sagte ihnen, daß nach
meiner Meinung die Klöster Erziehungsanstalten werden müßten. Sie
sollten die Kinder ihrer Umgebung sammeln und unterrichten. Darob
erhoben die Lamas ein Wutgeschrei und setzten mir gehörig zu.»
«Warum?» fragte Douglas. «Weil die Macht der Lamas zum Teil auf
der Unwissenheit des Volkes beruht. Das ist ja der Grund, daß Tibet
das verbotene Land wurde. Die Lamas wollten nicht, daß Ideen von
außen ins Volk dringen, denn Ideen können gefährlich werden. Auch
müssen sie die Armut aufrechterhalten. Unwissenheit schafft Armut,
und Armut schafft Unwissenheit.»

339



Douglas hat sich in allen seinen Reisebüchern mit der Lage der
Enterbten befaßt. In Tibet und den umliegenden Ländern fand er das
Phänomen, daß ein Religionsstaat sondergleichen ohne jedes Bedenken
den Zustand der Hörigkeit verewigte. Hören wir die folgende
Schilderung :

«Es gibt zwei Hauptklassen von Mönchen : die betenden Mönche
und die arbeitenden Mönche. Die letzteren stehen unter dem Chhagzot
(Verwalter) und dem Konyer (Schatzmeister). Der Chhagzot hat die
Arbeit der Bauern zu überwachen und die Abgaben einzuziehen. Er
pflegt auf einem großen weißen Roß durch die Dörfer zu reiten und
verkörpert neben der Macht des Grundherrn auch die religiöse Macht
der Kirche. Er ist der heilige Mann, dem der Bauer Treue schuldet,
der sein Leben in seiner Hand hat. Von Natur mag er kein böser Mann
sein; doch seine Machtfülle jagt Schrecken ein. Da es seine Aufgabe
ist, dem Volke die Armut zu erhalten, kann er mit gutem Gewissen
auf seinem ,Pfund Fleisch' bestehen. Und dem armen, wimmernden
Dörfler bleibt nichts übrig als Unterwerfung.» So weit Richter Douglas.

Von Lowell Thomas erfahren wir Einzelheiten über die
Wohnverhältnisse auf dem Lande.

Seine Kavalkade hatte den Weg aller von Indien über Nepal
eindringenden Reisenden bis zur Marktstadt Gyantze zurückgelegt. Bis
dahin hatten sie es gut gehabt, denn sie konnten als Nachtquartier die
seinerzeit von den Engländern für ihre Beamten erbauten Rasthäuser,
zwölf an der Zahl, benutzen. Dort fanden sie saubere Zimmer, ein
wärmendes und Kleider trocknendes Feuer und Kochgelegenheit. Von
nun an mußten sie in den vom Quartiermacher belegten Bauernhäusern
übernachten. Hören wir Lowell Thomas :

«Nach einem tüchtigen Tagesritt machten wir in Gobshi halt und
wurden zu einem zweistöckigen Steinhaus geführt. Wie in allen
tibetischen Wohnungen, mit Ausnahme der Yakfell-Zelte, war das
Erdgeschoß für die Karawanentiere und das Vieh des Besitzers
bestimmt. Die üblichen bösartigen Hunde, die jeden tibetischen
Haushalt bewachen, bellten uns aus vollen Kräften an. Um in die
oberen Räume zu gelangen, mußten wir eine gebrechliche Leiter
hinaufklettern. Sie führte uns in einen Vorraum, umgeben von Räumen

mit schmutzstarrenden Fußböden. Auch eine Küche war dabei
mit einem Loch im Dach, das als Schornstein diente. Wir blickten
in einen kleinen dunklen Raum mit flackernden Butterlämpchen
und Buddhabildnissen. In jeder Schlafkammer standen zwei niedrige

Ruhelager und ein kleiner roter Tisch. Als Abort diente ein
Loch im Fußboden, gerade über dem darunterliegenden
Dunghaufen. Alles nicht gerade anheimelnd, aber Schutz vor den kalten
Winden gewährend.»

Amaury de Riencourt gibt uns eine lebendige Schilderung der Stadt
Phari Dzong, der schmutzigsten Stadt Tibets, und ihrer Bewohner.
Es war die erste größere Stadt, in der er nach seinem Eintritt in Tibet

340



Rast machte, 14 700 Fuß hoch inmitten einer überwältigend
großartigen Gebirgslandschaft gelegen. Nach seinen Worten fand er «eine
buchstäblich in Schlamm und Unrat versunkene Stadt».

«Seit Jahrhunderten werfen die Einwohner Kehricht und Kot aus
den Fensterlöchern (Glas gibt es nicht) und Türen auf die Straßen.
Dadurch wurden diese nach und nach auf eine höhere Ebene
gebracht. Beim Betreten eines Hauses muß man daher durch den
Schmutz hindurch in das ehemalige Erdgeschoß wie in einen Keller
hinuntersteigen. Die Einwohner dieses Schweineparadieses sind seit
Generationen an diese Zustände gewöhnt. Zum Teil ist das Höhenklima

schuld daran. Im Winter gibt es in dieser Höhenlage weder
Holz noch Kohle zum Heizen, nur trockenen Yakdung. Da bildet
der Morast innerhalb und außerhalb der Wände eine die Kälte
mildernde Isolierung. Die Ärmsten haben auch nicht einmal diese
Isolierung, da sie den teuren Yakdung zum Kochen sparen müssen.

Der Durchschnittsbürger von Phari wäscht sich einmal im Jahr
und legt nur selten den Schafspelz und seine dicke Wollkleidung
ab. Einmal im Sommer geht er in einen Fluß oder Teich und schabt
sich mit einem scharfen Stein die zolldicke Schmutzschicht auf
seiner Haut ab. Die meisten fühlen sich danach ungemütlich und
erholen sich erst, nachdem sich eine neue Schmutzschicht angesetzt
hat. Der extremen Höhenluft ist es zu verdanken, daß sich
Ungeziefer und Krankheitskeime kaum entwickeln können. Andernfalls

könnten Menschen unter diesen Umständen nicht existieren.
Freilich ist die Kindersterblichkeit gewaltig, und das durchschnittliche

Lebensalter wird auf 30 Jahre geschätzt.»

Schwer konnte sich de Riencourt mit den Frauen von Phari
versöhnen. Sobald sie auf die Straße gehen, entstellen sie ihre pergamentartige

Gesichtshaut noch extra, indem sie eine Salbe aus Ruß und
Dung auflegen. Später hörte ich, daß die Frauen von den Lamas
angehalten werden, sich so häßlich wie möglich zu machen, um etwaigen
Versuchungen zu entgehen.

Bald nach seiner Ankunft, erzählt derselbe Berichterstatter, wurde
er in ein Lamakloster eingeladen und machte dort Bekanntschaft mit
dem nahrhaften Nationalgetränk, dem Buttertee. Um ihn zu bereiten,
werden chinesische Teeblätter in Wasser und Soda, die an den
Flußufern gefunden wird, gekocht. Salz und eine reichliche Menge
ranziger Butter, die oft mehrere Jahre alt ist, werden der sprudelnden
Brühe zugefügt und mit einem Butterstößel zu einer Emulsion
geschlagen. Der Zusatz einer Prise Yakdung verfeinert das Aroma. Bei
seinen Zusammenkünften mit weltlichen und geistlichen Aristokraten
mußte er mindestens zwölf Tassen zu sich nehmen, um seine Wirte
nicht zu beleidigen. Der Tibeter bringt es auf 50 bis 60 Tassen täglich
und mehr.

Nicht nur als Nahrungsmittel spielt die Butter eine große Rolle im

341



Volksleben. Wie schon erwähnt, ist sie das einzige Beleuchtungsmittel.
Daneben dient sie zum Einbalsamieren von Leichen höchsten Ranges.
Als während de Riencourts Aufenthalt der Dreizehnte Dalai Lama
(der Vorgänger des jetzigen) starb, erlebte er, wie seine in Butter und
Salz gekochte Leiche - der Kopf war vergoldet - täglich von Tausenden
kniender Gläubigen besucht wurde. Sie beteten für eine schleunige
Reinkarnation der Seele.

Die Totenbestattung des Adels- und Bürgerstandes vollzieht sich
auf dafür bestimmten Anhöhen. Die Leiche wird in kleine Stücke
zerhackt, die Knochen zermahlen und den darüber kreisenden und
kreischenden Geiern und Krähen zum Fraß überlassen. Nur wenn vom
Körper kein Rest mehr übrig ist, kann die Seele frei werden. Die Armen
versenken ihre Leichen im Fluß, wo die Fische die nötige Arbeit tun,
freilich nicht so schnell wie die Geier.

Es ist kein Zufall, daß alle hier zitierten Tibet-Schriftsteller aus dem
Westen von den höchsten Adelspersonen Lhasas als Ehrengäste
empfangen und in ihren prächtigen Villen bewirtet wurden. In allen
Büchern liest man die gleichen Namen, vor allem Tsarong Shape,
dessen Gastfreundschaft höchstes Lob erteilt wird. De Riencourt
wurde geehrt dadurch, daß man ihm den Sohn George Tsarong als
Führer und Dometscher anbot. Es dauerte auch nicht lange, bis er
von dieser Familie zu einem Gala-Gartenfest geladen wurde.

Ich muß mir die Schilderung der von luxuriösen Blumenbeeten
durchzogenen Rasenflächen, des Glanzes der Seidenbrokat-Gewänder
von Männern und Frauen, das Blitzen der Juwelen, das Aufzählen der
35 Gänge des Festmahls versagen, um auf etwas, das mir wesentlich
erscheint, zu kommen. Lassen wir de Riencourt erzählen :

«Das Menü hatte mit einer Vogelnester-Suppe begonnen Bevor
es halbwegs beendet war, verstummte plötzlich die laute
Unterhaltung der Gäste, und ein verlegenes Schweigen breitete sich über
die Gesellschaft aus. Ein Rasseln von Ketten veranlaßte mich, den
Kopf zu wenden, um zu meiner Bestürzung einen Lama mit
aristokratischem Gesicht zu erblicken, der, mit gefesselten Füßen und
Hals und Hände in hölzerne Gestelle geschraubt, über den Hof
schritt. Lautlos und hastig wurde er fortgeschafft. Als ich später
meinen Mentor George fragte, erzählte er mir vom Kloster Sera,
in dem kürzlich eine Lamarevolte stattgefunden hatte. Die Lamas
wollten den derzeitigen Regenten (Stellvertreter des unmündigen
Dalai Lama) absetzen und durch einen fortschrittlichen, der für
Einführung von Reformen eintrat, ersetzen. Die Revolte wurde
niedergeschlagen. Der gefesselte Lama durfte als entfernter
Verwandter der Familie seine Strafe im Hause Tsarong abbüßen.»

Gibt es in Tibet ein organisiertes Gerichtssystem? Nein, sagt Heinrich

Harrer, und er muß es wissen. Denn er hat sieben ununterbrochene
Jahre, von 1944 bis 1951, in Tibet verbracht. Sein Buch «Sieben Jahre
in Tibet» kann uns daher eine weit intimere Kenntnis des Landes ver-

342



mittein als die Berichte von Reisenden mit nur zwei- bis dreimonatigem

Aufenthalt.
Nichts lag Heinrich Harrer ferner als die Große Politik. In Graz

geboren, waren Skilaufen und Bergsteigen seine Leidenschaft. In bei-
dem brachte er es zur Meisterschaft, und einmal den höchsten Gipfel,
den Mount Everest, zu besteigen, war der Traum seiner Jugend. Im
unruhigen Sommer 1939 bot sich ihm und seinem Freund Peter Auf-
schnaiter die Gelegenheit, mit einer Bergsteiger-Expedition nach
Indien zu gehen. Kaum dort angekommen, brach Hitlers Krieg aus,
und die beiden wurden in ein Internierungslager gebracht. Nach vielen
vergeblichen Versuchen gelang es ihnen, zu entwischen und nach
unglaublichen Strapazen und Gefahren in Tibet einzudringen. Man wies
sie aus, nicht einmal, sondern viele Male, doch endlich gewannen sie
durch ihre vielseitigen, nützlichen Fähigkeiten Vertrauen bei hoch
und niedrig.

Gibt es Gerichte, gibt es die Todesstrafe in Tibet? Der Buddhismus

gebietet die Ehrfurcht vor dem Leben. Das geht nach Harrer so
weit, daß der Tibeter eine Ameise, die an ihm hochkrabbelt, zärtlich
nimmt und fortträgt. Fällt eine Fliege in die Teetasse, so ist das eine
Katastrophe; sie wird vor dem Ertrinken gerettet, denn sie könnte ja
die Wiederverkörperung der verstorbenen Großmutter sein. Wenn
Yaks und Schafe geschlachtet und gegessen werden, so ist das von der
Kirche erlaubt, weil das Klima Fleischnahrung erfordert. Hören wir
Harrer:

«Folgerichtig gibt es in Tibet keine Todesstrafe Der Täter
wird nur ausgepeitscht und bekommt Eisenfesseln um seine
Fußgelenke geschmiedet. Die gräßlichen Auspeitschungen sind aber im
Grunde weniger human als unsere Todesstrafe, denn oft haben sie
ein Sterben unter fürchterlichen Qualen zur Folge. Wegelagerern
oder Räubern werden '. zumeist Hände oder Füße abgehackt.
Ich war entsetzt, als ich erfuhr, auf welche Weise man die Wunde
steril macht: das Glied wird in kochende Butter gehalten.

Einen berufsmäßigen Richterstand gibt es nicht. Die
Untersuchung von Straffällen wird zwei oder drei Adeligen übertragen.
Leider führt dieses System zu Bestechungen. Nur wenige Adelige
stehen im Ruf unbeirrbarer Gerechtigkeit. Bestechungssummen
gelten ganz offen als gute Einnahme des Feudalsystems.»

Ein paar Bemerkungen über Gesundheitspflege:
«Damit steht es in Tibet sehr ernst. Fälle von venerischen Krankheiten,

auch Malaria und Pocken, kommen recht häufig vor;
doch wie bei allen andern Krankheiten mißt man ihnen wenig
Bedeutung bei... Man holt den Arzt erst, wenn es zu spät ist. Die
Chirurgie ist hier noch ganz unbekannt. Die Tibeter kennen
keinerlei Eingriffe in den menschlichen Körper außer dem
Aufschneiden von Geschwüren. Auch die Geburtshilfe ist fremd.»

343



Vom Betrieb innerhalb der Klöster und Kirchen gibt uns de Riencourt

wesentliche Beobachtungen. In abgelegenen Tälern hatte man
ihm Steinhütten gezeigt, in denen sich Eremiten lebendig einmauern
ließen, um bei Wasser und Gerstenmehl durch Meditationen in die
Tiefen der Religion zu dringen.

In den Klöstern und Kathedralen dagegen, welch ein Gegensatz!
Sein erster Besuch galt der großen Kathedrale von Lhasa. Im
dreizehnten Jahrhundert erbaut (nicht mit dem Potala-Palast zu verwechseln!),

ist sie für den Lamapilger, was die Kaaba in Mekka für den
Mohammedaner ist: das Allerheiligste. An den Wänden unzähliger,
durch Butterlampen schwach erleuchteter Kapellen reihen sich farbige
Figuren furchterregender Dämonen. Durch ein Gewimmel von
Pilgern, die teils auf den Knien rutschten, teils mit gefesselten Füßen
trippelten, mußten sich die beiden Besucher hindurchwinden. Ihrer
aller Ziel war eine vergoldete, mit zahllosen Juwelen verzierte Statue
Gotama Buddhas. Das unaufhörliche Getöse von Trommeln, Glocken
und Zimbeln des tibetischen Rituals, die heiße, vom Duft ranziger
Butter und Weihrauch durchtränkte Luft gab dem Außenseiter das
Gefühl, «als ob ich in einem bodenlosen Ozean ertränke».

In den unterirdischen Gewölben der Kirche erklärte ihm sein
Begleiter George Bilder der Teufelin Lhamo. Man sieht sie bekleidet mit
der Haut menschlicher Leichen, wie sie die Gehirnmasse aus Menschenschädeln

verschlingt. Auch hier unten ein Gemenge von Pilgern,,
erstickende Luft, ohrenbetäubender Lärm durch Gongs und Trommeln,
dazu das Surren der Gebetsmühlen und der accelerando gemurmelten
Litanei: «Om! Mani Padme Hum!» (Heil! Juwel in der Lotosblume!)

Noch ein Erlebnis beim Besuch des Drepung-Klosters, eines der
drei größten Klöster des Landes. Es zählt 10 000 Bewohner, die sich
auf sieben autonome Genossenschaften verteilen, jede von ihrem
eigenen Abt und Schatzmeister verwaltet. Wie jedes Kloster, lebt auch
diese Klosterstadt vom Ertrag ihrer großen Landgüter und von den
reichen Spenden von Lamagemeinden des Auslandes. Alle alten Klöster
bergen dazu ihre durch die Jahrhunderte angesammelten Schätze an
Gold und Juwelen.

Als die beiden Besucher die Klosterstadt betraten, war seltsamerweise

niemand zur Stelle, sie zu empfangen, obgleich sie sich
formgerecht angemeldet hatten. Die Straßen waren verödet, und erst nach
langem Suchen fanden sie einen jungen Lamabeamten, der scheu
einwilligte, sie herumzuführen, obgleich er beteuerte, nichts vom inneren
Betrieb zu wissen. Von ihm erfuhren sie den Grand für das sonderbare

Gebaren und die fast feindliche Atmosphäre: Drepung ist im
Gegensatz zu den meisten andern Klöstern für China und mißbilligt
westliche Besucher.

Wir wollen unsern Versuch der Darstellung charakteristischer Züge
der tibetischen Kultur nach zuverlässigen Berichten durch zwei Erlebnisse

Heinrich Harrers beenden.

344



Das Neujahrsfest und das Sommerfest sind die beiden großen
Volksfeste, zu denen alle, auch die Land-Leibeigenen, die Kulis und
zahllosen Bettler, geladen sind. Wie in ganz China wird das Neujahrsfest

im Februar gefeiert, und nicht nur einen Tag, sondern viele. Sein
Höhepunkt ist eine Prozession des Dalai Lama vor allem Volk, die
Harrer von dem Fenster eines seinem Freund Tsarong gehörenden
Hauses beobachten konnte.

«. Jetzt kommt der große Augenblick: die Tore der Kathedrale
öffnen sich, und langsam tritt der Dalai Lama heraus, der junge
Gottkönig, rechts und links gestützt auf zwei Äbte. Ehrfurchtsvoll
beugt sich das Volk Bei seinem Näherkommen wogen die
Rücken der Tausende wie ein Ährenfeld, über das der Wind streicht.
Niemand wagt den Blick zu heben. Langsam und gemessen beginnt
der Gottkönig seinen Weg Ein glänzendes Gefolge hat sich ihm
angeschlossen, alle hohen Würdenträger und Adeligen, denen genau
dem Rang nach geordnet die ganze Beamtenschaft des Landes folgt.
Da können wir auch unsern Freund Tsarong erkennen! Entsprechend

seiner hohen Stellung kommt er bald nach dem Dalai Lama.
Wie alle Adeligen trägt er einen schwelenden Weihrauchstock in
der Rechten. Die Menge schweigt. Nur die Musik der Mönche ist
zu hören: Oboen, Tuben, Pauken und Tschinellen. Es ist wie eine
Vision aus einer andern Welt, eine seltsam unwirkliche
Atmosphäre, der auch wir nüchternen Europäer uns nicht ganz entziehen
können. Im gelben Flackern der vielen Lampen scheinen die
Butterfiguren Leben anzunehmen Falten prunkvoller Göttergewänder
bewegen sich knisternd, eine Dämonenfratze verzieht den Mund -
ein Gott hebt segnend die Hand Nun ist der Lebende Buddha
ganz nahe herangekommen Er ist ja nur ein Kind, sage ich mir
immer wieder. Ein Kind. - Und doch das Ziel des geballten Glaubens

Tausender! Inbegriff ihrer Gebete, Hoffnungen, Sehnsüchte. -
Ob Lhasa oder Rom - eines eint sie alle : der Wunsch, Gott zu
finden und ihm zu dienen Ich schließe die Augen - gemurmelte
Gebete, Musik /Weihrauch

Der Dalai Lama hat seinen Rundgang beendet und verschwindet
wieder im großen Tsug Lag Khan. Die Soldaten ziehen mit

klingendem Spiel geordnet ab. Wie aus einer Hypnose erwacht,
stürzen in diesem Augenblick die Zehntausende aus der Ordnung
ins Chaos. Der Übergang ist so plötzlich, daß man fassungslos ist.
Geschrei, wilde Gesten - sie trampeln sich gegenseitig zu Boden,
bringen sich fast um. Aus den eben noch weinend Betenden,
ekstatisch Versunkenen sind Rasende geworden. Die Mönch-
Soldaten beginnen ihr Amt Riesige Kerle mit ausgestopften Schultern

und geschwärzten Gesichtern, damit die erschreckende
Wirkung noch stärker wird Rücksichtslos schlagen sie mit ihren langen
Stöcken auf die Menge ein Die Butterheiligen sind in Gefahr!
Ohne Sinn und Verstand drängt alles zu den Pyramiden. Heulend

345



steckt man die Schläge ein. Aber selbst die Geschlagenen kehren
wieder zurück. Als ob sie alle von Dämonen besessen wären! Sind
das noch dieselben Menschen, die sich erst demütig vor einem Kind
beugten? Jetzt nehmen sie die Peitschenhiebe hin wie einen Segen.
Rußende Pechfackeln über den Köpfen, Schmerzensschreie aus dem
Toben der Massen - hier ein verbranntes Gesicht - dort das
Stöhnen eines Niedergetrampelten!

Es ist späte Nacht geworden Irgendwie bin ich traurig. Am
nächsten Morgen sind die Straßen leer, die Butterfiguren
weggeräumt, keine Spur mehr von Demut und Ekstase der Nacht.»

Wie ist dieser Wechsel von anbetender Ekstase zu einem Ausbruch
bestialischer Urtriebe psychologisch zu erklären? Wohl nur dadurch,
daß das Volk Tibets heute wie vor tausend Jahren fortdauernd dem
Anblick künstlich hervorgerufener Verrenkungen des Geistes
ausgesetzt und durch Unwissenheit unfähig ist, Zweifel zu hegen und
Vergleiche anzustellen. Diese Erklärung erhält Rückhalt durch Harrers
Erfahrung mit dem «Staatsorakel» in Lhasa:

«Wie die Bevölkerung für die Sorgen des Alltags Rat und Hilfe bei
Wahrsagern und Lamas sucht, so befragt die Regierung vor großen
Entscheidungen das Staatsorakel. Ich bat meinen Freund Wang-
duela einmal, mich zu einer offiziellen Befragung mitzunehmen,
und in aller Frühe ritten wir hinaus zum Netschung-Kloster. Die
Würde des Staatsorakels trug damals ein neunzehnjähriger
Mönch Um als Orakel zu wirken, muß der Mönch seinen Geist
vom Körper trennen können, damit der Gott des Tempels von ihm
Besitz ergreift und durch ihn spricht, erklärte mir mein Freund

Bei unserer Ankunft tönt uns aus dem Tempel eine dumpfe,
unheimliche Musik entgegen. Wir treten ein - der Anblick ist
furchterregend! Von allen Wänden grinsen grausige Fratzen und Totenköpfe.

Die weihrauchgeschwängerte Luft beengt die Brust. Gerade
wird der junge Mönch in die düstere Tempelhalle geführt. Er trägt
einen runden Metallspiegel auf der Brust, Diener hüllen ihn in
bunte Gewänder und geleiten ihn zu seinem Thron. Dann ziehen
sich alle von ihm zurück. Ich beobachte ihn scharf, wende kein
Auge von seinen Zügen. Nicht das leiseste Zucken seiner Mienen
entgeht mir. Mehr und mehr scheint das Leben aus ihm zu weichen.
Jetzt ist er völlig reglos, das Gesicht eine starre Maske. Und da -
wie vom Blitz getroffen, bäumt sich der Körper auf... : der Gott
hat von ihm Besitz ergriffen. Zittern befällt das Medium
Schweiß perlt auf seiner Stirn. Diener treten zu ihm und setzen
ihm einen phantastischen Kopfputz auf, der so schwer ist, daß zwei
Männer das ungeheure Ding halten müssen, während sie es ihm
aufsetzen. Die schmächtige Gestalt des Mönches sinkt unter der
Last der Tiara noch tiefer in die Kissen des Thrones

Das Zittern wird stärker, auf und ab schwankt der schwer be-

346



lastete Kopf, die Augen quellen hervor. Das Gesicht ist aufgedunsen
und von einem ungesunden Rot überzogen. Zischende Laute
brechen zwischen den Zähnen hervor. Plötzlich springt er auf - Diener
wollen ihn halten, er entgleitet ihnen, und zum Gewimmer der
Oboen beginnt er, sich in einem ekstatischen Tanz zu drehen
Jetzt beginnt er mit einem riesigen Daumenring wild auf sein
schimmerndes Brustschild zu schlagen - das Klirren übertönt das
dumpfe Rollen der Trommeln - jetzt dreht er sich auf einem Fuß
aufrecht unter der riesigen Krone Diener füllen seine Hände
mit Gerstenkörnern - er wirft sie unter die verängstigte Menge
Nun wird er etwas ruhiger. Diener halten ihn mit festem Griff, und
ein Kabinettsminister tritt vor ihn. über den von der Last gebeugten

Kopf wirft er eine Seidenschleife und beginnt die vom Kabinett
sorgsam ausgeklügelten Fragen zu stellen. Die Besetzung einer
Gouverneurstellung, die Auffindung einer hohen Inkarnation, Krieg
oder Frieden, das alles wird dem Orakel zur Entscheidung
vorgelegt. Oft muß eine Frage mehrmals wiederholt werden. Ich
bemühe mich, aus dem Murmeln verständliche Worte herauszufinden

- unmöglich! Während der Regierungsvertreter demütig
gebeugt steht. schreibt ein älterer Mönch fließend die Antworten
nieder. Er hat das schon Hunderte Male getan, denn er diente
sthon dem verstorbenen Orakel als Sekretär. Ich konnte mich des
Gedankens nicht erwehren, daß dieser Sekretär vielleicht das
eigentliche Orakel war. Die niedergeschriebenen Antworten waren
bei aller Zweideutigkeit doch immer richtunggebend und genügten,
das Kabinett der größten Verantwortung zu entheben Mönche
treten zu dem bebenden Medium, reichen ihm kleine
Seidenschleifen. Mit zitternden Händen knüpft er Knoten hinein.
Bittsteller benutzen sie als Amulette Dann bricht er zusammen und
wird von vier Mönchen bewußtlos aus der Tempelhalle getragen
Ein merkwürdiges Erlebnis war es mir immer, wenn ich dem Orakel
im Alltagsleben begegnete, zum Beispiel mit ihm an einem Tisch zu
sitzen und ihn genau wie alle andern Adeligen seine Suppe schlürfen
zu hören Sein Gesicht war dann das eines netten jungen Mannes
und erinnerte in nichts an die rote, aufgedunsene Fratze Außer
dem Staats- und Wetterorakel gab es in Lhasa noch mindestens
sechs Medien, darunter eine alte Frau, die als Manifestation einer
Schutzgöttin galt. Für kleine Spenden war sie bereit, sich in Trance
zu versetzen und die Göttin sprechen zu lassen. In meinen Augen
allerdings war sie eine ziemlich gerissene Scharlatanin Das
Befragen der Orakel stammt noch aus der vorbuddhistischen Zeit, als
die Götter Menschenopfer verlangten, und wurde fast unverändert
übernommen.»

Wenn ich in der Presse des Westens hier und jenseits des großen
Teiches Worte von der «religiös-geistigen Elite» des tibetischen Volkes,
von der «echten Aristokratie der Lamas», von den Lamaklöstern als

347



den «Hochburgen der Kultur» lese und dazu die Aufrufe, «eine der
höchststehenden Kulturen der Geschichte zu retten», dann stehe ich
vor einem gleichen Rätsel wie Harrer, nach seinem Geständnis, vor
den zuckend gemurmelten Offenbarungen des Staatsorakels. Sie stehen
mit ihren Lobpreisungen im Gegensatz zu der wahren Elite des tibetischen

Volkes aller Ränge, die wohl weiß, daß die gepriesene Kultur
eine vergoldete Mumie ist und der Flut des Fortschrittes weichen muß.
Wenn man Tibet helfen will, muß man es aus Kenntnis der Tatsachen
tun. (Schluß folgt) Alice Herz

Zum Vortrag Mochalski

Herr Pfarrer Herbert Mochalski, den wir von seinem Vortrag
«Die geistige und politische Lage in Deutschland» in vorzüglicher
Erinnerung haben, teilt uns mit, daß es ihm infolge Arbeitsüberlastung
nicht möglich sei, uns ein Manuskript seines Vortrages zur Verfügung
zu stellen. Pfarrer Mochalski ist, im Zusammenhang mit seiner Arbeit
als Studentenpfarrer, neuerdings das Ziel heftiger Presseangriffe.
Man wirft ihm vor, er «verbilde» die Jugend. Wir wissen, was wir
davon zu halten haben, wurde doch der gleiche Vorwurf schon gegen
Sokrates und nicht zuletzt gegen Leonhard Ragaz erhoben.

Wir wünschen Herrn Pfarrer Mochalski Kraft und Geduld in
seinem Kampf für eine fortschrittliche Politik seines Landes.

WELTRUNDSCHAU

Das neue Afrika Das scheidende Jahr 1960 hat uns viele denk¬
würdige Ereignisse und Entwicklungen

gebracht. Wir können sie hier nicht nochmals im einzelnen aufzählen;
aber eine große, folgenschwere Tatsache von weltgeschichtlicher
Bedeutung hebt sich im Rückblick auf 1960 doch aus all den Vorgängen
zweiten und dritten Ranges machtvoll heraus: der fast schwindelerregende,

wenn auch noch nicht abgeschlossene Aufstieg Afrikas zur
Selbstregierung, zur Freiheit von weißer Kolonialherrschaft.

Vor zehn Jahren noch, um 1950, gab es im Schwarzen Erdteil erst
vier unabhängige Staaten: Ägypten, Äthiopien, Liberia und die
Südafrikanische Union. Fast alle anderen Länder wurden in den
internationalen Übersichten unter dem Titel «Nichtselbständige und
abhängige Gebiete, Treuhandschaftsgebiete und frühere Mandatsgebiete»

zusammengefaßt. Die «nichtselbständigen Gebiete» waren teils
belgische, teils britische und französische, teils portugiesische und

348


	Tibet im Weltgetümmel (Schluss folgt)

