Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 12

Artikel: Nicht verzehrt werden

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nicht verzehrt werden

Moses aber hiitete bei Jethro, seinem Schwiegervater, dem Ober-
priester der Midianiter, die Schafe. Als er nun einst die Schafe tiefer
in die Wiiste trieb, gelangte er zum Berge Gottes, dem Horeb. Da
erschien ihm Gott in einer Feuerflamme, die aus einem Dornstrauch
hervorschlug. Als er aber niher zusah, da brannte der Dornstrauch,
ohne daf3 er vom Feuer verzehrt wurde. Da dachte Moses: «Ich will
doch hingehen und dies grofle Wunder sehen, warum der Dornstrauch
nicht im Feuer aufgeht.» 2. Mos. 3, 1-3.

Es gilt auszubalten! Denn das Jahr, das wir begonnen haben, wird
wahrscheinlich sehr grofie Anspriiche an Leib und Seele machen. Grof3
ist die Gefahr, daf wir verzebrt werden, daf} wir aufgerieben werden,
daf} wir nicht standhalten, es nicht aushalten kénnen. Das erfiillt
gewif} viele von uns beim Anblick auf all die kommenden Arbeiten und
Kiampfe mit schwerer heimlicher Sorge. Und es sind nicht nur die
Arbeiten und Kimpfe an sich, die uns bange machen, es ist die ganze
Atmosphire der unheimlichen, ja dimonischen Spannung, der stand-
zuhalten fast unméglich scheint. Aber wenn es auch nicht gerade
dieses Jahr wire, mit seinen besonderen Aufgaben, Entscheidungs-
kampfen, diistern Gefahren, so ist ja die Atmosphire unserer ganzen
Zeit, diese Atmosphire der Unrast, des Larms und des Streites, diese
Atmosphire des Gotzendienstes, der dimonischen Gewalten, auf-
reibend, ach wie aufreibend! Das braucht ja nicht bewiesen zu werden,
jedermann weif3 es. Wenn sich ein grofler Teil der Zeitgenossen da-
gegen durch den Sport oder allerlei andere Betiubung, geistige wie
korperliche, zu schiitzen sucht, so ist darin oft erst recht etwas Auf-
reibendes, weil im {iblen Sinn Aufregendes. Und iibrigens war das
Leben immer aufreibend, besonders fiir zartere oder auch, und das
noch fast mehr, fiir leidenschaftliche Seelen. Auch ist man oft gerade
beim Beginn eines neuen Tuns so verbraucht, so erschopft. Wie soll
das gehen! Was soll daraus werden! Wie soll man durchkommen!

Wo finden wir Schutz gegen dieses Verzehrtwerden? Wo die Biirg-
schaft, dafl wir aushalten und standhalten kénnen?

ich habe mein Leben lang nie eine bessere und tiefere Antwort auf
diese Frage gefunden als in der Geschichte vom brennenden Dorn-
busch am Horeb, aus dem Gott zu Moses redete. Es ist nicht meine
Absicht, in diesem Zusammenhang die ganze Groflartigkeit, Gewalt
und Tiefe dieser Offenbarung, die an einer der gréfiten Wenden der
Sottes- und Menschengeschichte, oder besser: der Geschichte Gottes
mit dem Menschen und des Menschen mit Gott, steht, zum Gegen-
stand unseres Nachdenkens zu machen. Nur ihren Rand gleichsam
mochte ich bertthren. Auch von ihm schon geht grofle Kraft aus.
Erinnern wir uns an ihren Umrif3. Seit fiinfzig Jahren lebt Moses, als
Fliichtling, in der Wiiste, er, der konigliche Mann, als Bauer bei
Bauern, in der groflen Einsamkeit die Schafe hiitend, Israel und seine

325



eigene Berufung fast vergessend und doch nicht vergessend. Eines
Tages treibt er die Herde noch tiefer in die Wiiste hinein, in die un-
geheure, fast unheimliche und doch heilige Einsamkeit. Da, aus dieser
geisterhaften Stille, leuchtet das grofle Wunder auf: der brennende
Dornbusch — der Dornbusch, der ganz in starker, stiller Glut steht;
aber wie er auch brennt, kein Blatt an ihm wird verzehrt. Aus dieser
Glut aber redet Gott, der lebendige Gott, zu ihm, der nur mit aus-
gezogenen Schuhen niher treten darf, weil es heiliger Boden ist. Er
nennt ihm seinen Namen, den Namen des Gottes Abrahams, Isaaks
und Jakobs, und dieser Name lautet: «Ich bin da.» Moses empfingt
seine Berufung, und von dieser Stunde, wo er den brennenden Busch
gesehen und aus ihm Gottes Stimme gehoért, kommt ihm seine eherne
Kraft, daf} noch von dem Hundertundzwanzigjihrigen, nach allem
Sturm und Streit seines Lebens, gesagt werden konnte: «Seine Augen
waren nicht bléde geworden und seine Kraft war nicht verfallen.»

Was bedeutet das hohe Geheimnis des brennenden Dornbusches
fiir unsere Frage?

Es bedeutet: der brennende Busch wird nicht verzehrt, weil er in
heiligem Feuer brennt, in einem Feuer, das aus Gott kommt, das Gott
selbst ist; wir aber werden verzehrt, weil in uns ein unheiliges Feuer
brennt, Feuer nicht von Gott, sondern von der Welt, wenn nicht noch
schlimmeres.

Ja, das ist ganz sicher das Geheimnis, im negativen und im posi-
tiven Sinne. Was uns verzehrt, das ist nicht das Ubermaf} der Arbeit.
Gewif} kann auch ein solches verzehren. Aber es stammt vielleicht
selbst aus etwas Falschem. Jedenfalls ist sicher, daf} das Ubermaf3,
das uns heute verzehren will, besonders die Hast und Hetze des heu-
tigen Tuns, nicht aus Gott stammt. Und so ist es auch nicht der Kampf,
der uns verzehrt, der Kampf mit den Michten des Bosen in der Welt
und in uns. Arbeit und Kampf kénnen das Leben erfrischen und
stihlen. Wie viele werden verzehrt, weil sie keine Arbeit und keinen
Kampf haben. Nein, was uns verzehrt, das sind die fremden Elemente,
welche sich mit der reinen Glut der Arbeit und des Kampfes ver-
mischen. Es ist die Sorge, die weltliche Sorge, die bohrende, hetzende;
es ist der Ehrgeiz, der von der Sache auf die Person ablenkende, im
leeren Raum brennende und damit uns selbst verbrennende; es ist der
gewalttitige, unruhige, gierige Wille des Ich, mit dem wir die Dinge
anfassen; es ist das Leid, das ungesiihnte, welches uns das Mark aus-
saugt; es ist das Schicksal, das unverstandene, gegen welches an-
stiirmend wir uns verbluten. Das sind die Elemente, die uns verzehren.
Und um nur noch eins hervorzuheben: wieviel heilige Lebenskraft,
die wir fiir Arbeit und Kampf brauchen sollten, wird durch unreine
sinnliche Triebe verbraucht und zerstort. Wie wird dadurch die heilige
Quelle der Kraft selbst verheert! Ja, es ist ganz klar: es ist das un-
beilige Feuer, das uns verzehrt.

Mit dieser negativen Antwort ist aber auch schon die positive

326



gegeben: Wir miissen, wenn wir nicht verzehrt werden wollen, dar-
nach trachten, in beiligem Feuer zu brennen. Wir miissen, statt der
Sorge, dem Ehrgeiz, dem Ich, dem Leid, dem Schicksal, der Sinnlichkeit
zu erlauben, mit ihrer unheiligen Glut in die reine Glut einzubrechen,
aus der unser Tun strémen sollte, aus dieser reinen Glut leben, arbei-
ten, kimpfen, aus der Wahrheit der Sache selbst, aus der Liebe, aus
dem Glauben, im Dienste Gottes und der Menschen. Gott muf} das
Feuer sein, aus dem wir leben, der lebendige Gott, der heilige Gott,
vor dessen Gericht nichts Unreines bestehen kann, der aber in Chri-
stus, ganz offenbar geworden, uns von der verzehrenden Unruhe
der Schuld befreit und durch die Kraft seiner Auferstehung wunder-
bares Leben in unsern «Todesleib» ergieft.

Gott iber uns, in uns und mit uns schiitzt uns vor dem Verzehrt-
werden. Er ist es, der unserm ganzen Tun einen Sinn und Inhalt gibt,
einen ewigen Sinn, einen unendlichen Inhalt, und es dadurch vor der
verzehrenden Leere schiitzt, ihm damit getroste Zuversicht, tief-
quellende Kraft, hohe Freudigkeit und einen unantastbaren Kern
verleiht. Wie Moses vor dem brennenden Dornbusch seine Berufung
empfing, so miissen auch wir, im Kleinen, das aber doch auch innere
Unendlichkeit besitzt, firr unser Tun einen Ruf und Auftrag Gottes
haben und aus dem tiefen Gefithl davon leben. Das gewahrt der
Seele und all threm Tun und Leiden den festen Untergrund, das
sichere Fundament einer unendlichen Ruhe. «Und unter dir sind ewige
Arme.» Dieser Gott, der Einzige, Lebendige und Allmichtige, der
allein der Herr ist, er spricht zu Moses: «Meine Name ist: Ich bin
da». Wir itbersetzen gewdhnlich: «Ich bin» (oder «Ich bin der ich
bin»). Und auch das ist der Fels, auf dem die Seele ruht: «Ich bin» —
du darfst dich darauf verlassen gegen alle andern Michte und Ge-
~walten, und ich allein bin wirklich, alles andere ist nur Scheinmacht
und Scheinwesen.» Aber dieses Sein ist nicht ein fernes, kiihles, philo-
sophisches, sondern ein nahes, titiges, helfendes, etwas, was immer
da ist, wenn wir in Not sind, wenn wir Licht, Kraft und Zuversicht
brauchen. Dieses Wissen von der Macht und Nihe dessen, der allein
wahrhaft ist, bricht die furchtbare Macht der Sorge. Wir sind nicht
mehr von einem dunkeln Schicksal beherrscht, sondern von Seinem
starken Arm an Seinem Herzen getragen. Wir sind nicht den Dimonen

X . ; - ! o
ausgeliefert, sondern von jener ewigen, unbedingfen und unbegreiflich
groflen Liebe umfafdt, die uns in Christus endgiiltig so gewify geworden
ist, daf$ nichts uns mehr von ihr scheiden kann. ‘

Das, meine ich, sei das einfache, grofle Geheimnis des Nichtver-
zehrtwerdens: Gott die heilige Flamme in uns, die selbst uns reinigt,
die uns schiitzt gegen das, was nicht Gott ist, und als Flamme des
Lebendigen in uns Leben schafft. In dem Mafle, als dieses Feuer in
uns brennt, verzehrt uns die Arbeit nicht, sondern wird umgekehrt
eine stets neue Quelle der Kraft. Es verzehrt uns nicht der Kampf,
sondern weckt in uns das hochste Leben auf. Es verzehrt uns nicht

327



das Leid, sondern wird zur tiefsten Quelle der Verjiingung des Lebens,
weil es niher zu Gott fithrt. Es zerstéren uns nicht Schuld und Schick-
sal, weil die Schuld selbst, die erkannte und vergebene, zu einer neuen
Kraft der Liebe und des Dienens wird und das Leben vor Sattheit
bewahrt, und weil das Schicksal das Material wird, aus dem wir
immer neu das Leben gestalten, weil im Schicksal uns immer neu der
Schickende begegnet, der uns zu sich empor in sein Leben zieht. Es
keimt etwas Unbertihrbares, Heiliges, Festes, Unzerstérbares in uns
auf. Wenn wir nur es nicht fahren lassen, dann mag noch so viel
Kampf und Lirm um uns toben, noch so viel Miihsal uns belasten,
noch so viel eigenes Irren und Fehlen unser Tun und Leiden triiben
und uns unnétige Ausgabe der Kraft verursachen — dieses Fine in uns
tragt uns, hilt uns zusammen, schiitzt uns, erquickt uns; es ist das
ewige Leben in uns. Es ist eine unversiegliche Quelle der Kraft. Und
es ist auch der letzte Hort der Gesundheit. Hier stromt die tiefste, ja
im Grunde die einzige Erquickung und Beruhigung der Nerven, heilt
sich alle Neurasthenie — nur hier. Es ist das grofle Wunder in uns.
Wie staunen wir ob diesem Wunder in Menschen, die durch ein
Leben voll schwersten Leides, erschiitternder Schicksale und unend-
licher Miihsal nicht verzehrt werden, sondern nur immer lebendiger,
immer gesunder, immer kraftvoller geworden sind, von Jugend zu
Jugend schreitend, immer tiefer in die Jugend hinein. Aber dies Wun-
der ist uns allen zuginglich: es ist Gott, der Lebendige, iiber uns, in
uns, mit uns, der auch zu uns spricht: «Ich bin da.»

So konnen auch wir brennen, ohne verzehrt zu werden — im fal-
schen Sinne verzehrt zu werden.

Im falschen Sinne! Denn gibt es nicht auch ein berechtigtes, ja ge-
fordertes Verzehrtwerden? Hat schliefflich nicht unser Leben gerade
den Sinn, daf wir verzehrt werden, daf} wir dienen, uns brauchen
lassen, uns nicht schonen, uns von der Flamme willig verbrennen
lassen?

Ja und Nein! Gewif}, wir sollen uns in diesem Sinne verzehren
lassen. Und doch nicht verzehrt werden! Unsere Flamme soll der
Flamme Gottes gleichen, die im Dornbusch glitht. Dieser Gott ist ja
der Lebendige, er ist die vulkanische Glut der Schopfung; er ist, wie
in dem gewaltigen Bilde von Michelangelo, der von Schépfung zu
Schopfung Stiirmende, der im Feuer sich Ausgebende, und doch ist
seine Flamme ganz still und unbewegt. Und doch ruht er schaffend in
sich selbst. Und doch verzehrt er sich nicht, sondern wichst (wenn
ich so sagen darf) im Ausgeben seiner ewigen Kraft. So sollte auch
unser Wirken sein. Es sollte aus einer tiefen Ruhe flieflen. Es sollte
aus der Ewigkeit in die Zeit brechen, so wie der Felsenquell aus der
Tiefe des Gebirges. Schaffend sollten wir ruhen und ruhend schaffen.
Das wire das rechte Wirken. Es wire mitten in Eile doch entfernt
von Hast, mitten im Getiimmel doch in der Stille, mitten im Aus-

328



stromen zum Tun doch ganz bei sich selbst. So lebte es vom leben-
digen Gott und seiner Glut, die nicht verzehrt, sondern mehrt, nicht
totet, sondern lebendig macht.

Darum aber soll zum Schlusse noch auf eins geachtet werden:
Moses erblickt in tiefer Einsamkeit und Stille den brennenden Busch.
Anderswie und anderswo hitte er ihn nicht erblicken kénnen. Damit
ist ein unendlich bedeutsames Stiick des Geheimnisses der Kraft kund-
gemacht. Wir miissen aus dem lirmenden, hastenden, betiubenden
Tun, das uns verzehren will, immer wieder die Einsamkeit und Stille
des Gottesberges suchen. Das war immer notig, ist aber heute das
Nétigste von allem. Dort, in der Einsamkeit und Stille des Gottes-
berges, treffen wir, vielleicht auf ganz unerwartete Weise, den Leben-
digen, der uns wieder seinen Namen nennt und sein: «Ich bin da» zu
uns spricht. Hier wird uns wieder unsere Berufung klar. Hier wird
uns wieder gewifS, dafl Er der Herr ist und keine andern Michte, wie
groff und furchtbar sie auch scheinen. Hier leuchten seine ewigen,
richtenden und heilenden Ordnungen in neuer Gewifsheit und Selbst-
verstindlichkeit auf. Hier wird das falsche Feuer der Welt in uns durch
das reine Feuer Gottes beleuchtet und vertrieben. Aus diesen Stunden
schopfen wir die Kraft, die uns arbeiten und kidmpfen 14{3t, ohne ver-
zehrt zu werden.

Mit dieser Kraft, die wir alle haben kénnen — noch einmal: sie ist
nahe: «Ich bin da» — wollen wir auch in dieses Jahr hinein, es bringe,
was es wolle. Auf alle Fille ist Er und ist da, als der Herr und Vater.

Leonbard Ragaz

Brief aus England

Das Christentum, wenn es nur aufrichtig angenommen
ist, wirkt wie das schrecklichste Dynamit, es zerstort alles
Alte und eréffnet neue, unendliche Horizonte.  Jolstoj

Von unserem Freund Jack Boggis, Pfarrer in Uxbridge, erhalten wir nach-
stehenden ermutigenden Bericht tber den Zusammenschluf3 der religiosen Sozia-
listen in seinem Land.

Der MifSerfolg der Labour Party bei den letzten Parlamentswahlen
und die Art und Weise, wie sie an die Wihler appellierte — waren
doch ihre Argumente genau so krafl materialistisch und bar jedes
Ideals und jeder ethischen Uberzeugung wie die der Konservativen
— trugen viel dazu bei, dem Zusammenschluf} der religitsen Sozia-
listen zum Erfolg zu verhelfen. Seit etwa zwei Jahren vor den Wahlen

329



	Nicht verzehrt werden

