
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 12

Artikel: Nicht verzehrt werden

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicht verzehrt werden

Moses aber hütete bei Jethro, seinem Schwiegervater, dem
Oberpriester der Midianiter, die Schafe. Als er nun einst die Schafe tiefer
in die Wüste trieb, gelangte er zum Berge Gottes, dem Horeb. Da
erschien ihm Gott in einer Feuerflamme, die aus einem Dornstrauch
hervorschlug. Als er aber näher zusah, da brannte der Dornstrauch,
ohne daß er vom Feuer verzehrt wurde. Da dachte Moses: «Ich will
doch hingehen und dies große Wunder sehen, warum der Dornstrauch
nicht im Feuer aufgeht.» 2. Mos. 3, 1-3.

Es gilt auszuhalten! Denn das Jahr, das wir begonnen haben, wird
wahrscheinlich sehr große Ansprüche an Leib und Seele machen. Groß
ist die Gefahr, daß wir verzehrt werden, daß wir aufgerieben werden,
daß wir nicht standhalten, es nicht aushalten können. Das erfüllt
gewiß viele von uns beim Anblick auf all die kommenden Arbeiten und
Kämpfe mit schwerer heimlicher Sorge. Und es sind nicht nur die
Arbeiten und Kämpfe an sich, die uns bange machen, es ist die ganze
Atmosphäre der unheimlichen, ja dämonischen Spannung, der
standzuhalten fast unmöglich scheint. Aber wenn es auch nicht gerade
dieses Jahr wäre, mit seinen besonderen Aufgaben, Entscheidungskämpfen,

düstern Gefahren, so ist ja die Atmosphäre unserer ganzen
Zeit, diese Atmosphäre der Unrast, des Lärms und des Streites, diese
Atmosphäre des Götzendienstes, der dämonischen Gewalten,
aufreibend, ach wie aufreibend Das braucht ja nicht bewiesen zu werden,
jedermann weiß es. Wenn sich ein großer Teil der Zeitgenossen
dagegen durch den Sport oder allerlei andere Betäubung, geistige wie
körperliche, zu schützen sucht, so ist darin oft erst recht etwas
Aufreibendes, weil im üblen Sinn Aufregendes. Und übrigens war das
Leben immer aufreibend, besonders für zartere oder auch, und das
noch fast mehr, für leidenschaftliche Seelen. Auch ist man oft gerade
beim Beginn eines neuen Tuns so verbraucht, so erschöpft. Wie soll
das gehen Was soll daraus werden Wie soll man durchkommen

Wo finden wir Schutz gegen dieses Verzehrtwerden? Wo die
Bürgschaft, daß wir aushalten und standhalten können?

Ich habe mein Leben lang nie eine bessere und tiefere Antwort auf
diese Frage gefunden als in der Geschichte vom brennenden Dornbusch

am Horeb, aus dem Gott zu Moses redete. Es ist nicht meine
Absicht, in diesem Zusammenhang die ganze Großartigkeit, Gewalt
und Tiefe dieser Offenbarung, die an einer der größten Wenden der
Gottes- und Menschengeschichte, oder besser: der Geschichte Gottes
mit dem Menschen und des Menschen mit Gott, steht, zum Gegenstand

unseres Nachdenkens zu machen. Nur ihren Rand gleichsam
möchte ich berühren. Auch von ihm schon geht große Kraft aus.
Erinnern wir uns an ihren Umriß. Seit fünfzig Jahren lebt Moses, als
Flüchtling, in der Wüste, er, der königliche Mann, als Bauer bei
Bauern, in der großen Einsamkeit die Schafe hütend, Israel und seine

325



eigene Berufung fast vergessend und doch nicht vergessend. Eines
Tages treibt er die Herde noch tiefer in die Wüste hinein, in die
ungeheure, fast unheimliche und doch heilige Einsamkeit. Da, aus dieser
geisterhaften Stille, leuchtet das große Wunder auf: der brennende
Dornbusch - der Dornbusch, der ganz in starker, stiller Glut steht;
aber wie er auch brennt, kein Blatt an ihm wird verzehrt. Aus dieser
Glut aber redet Qott, der lebendige Gott, zu ihm, der nur mit
ausgezogenen Schuhen näher treten darf, weil es heiliger Boden ist. Er
nennt ihm seinen Namen, den Namen des Gottes Abrahams, Isaaks
und Jakobs, und dieser Name lautet: «Ich bin da.» Moses empfängt
seine Berufung, und von dieser Stunde, wo er den brennenden Busch
gesehen und aus ihm Gottes Stimme gehört, kommt ihm seine eherne
Kraft, daß noch von dem Hundertundzwanzigjährigen, nach allem
Sturm und Streit seines Lebens, gesagt werden konnte: «Seine Augen
waren nicht blöde geworden und seine Kraft war nicht verfallen.»

Was bedeutet das hohe Geheimnis des brennenden Dornbusches
für unsere Frage?

Es bedeutet: der brennende Busch wird nicht verzehrt, weil er in
heiligem Feuer brennt, in einem Feuer, das aus Qott kommt, das Gott
selbst ist; wir aber werden verzehrt, weil in uns ein unheiliges Feuer
brennt, Feuer nicht von Gott, sondern von der Welt, wenn nicht noch
schlimmeres.

Ja, das ist ganz sicher das Geheimnis, im negativen und im
positiven Sinne. Was uns verzehrt, das ist nicht das Übermaß der Arbeit.
Gewiß kann auch ein solches verzehren. Aber es stammt vielleicht
selbst aus etwas Falschem. Jedenfalls ist sicher, daß das Übermaß,
das uns beute verzehren will, besonders die Hast und Hetze des
heutigen Tuns, nicht aus Gott stammt. Und so ist es auch nicht der Kampf,
der uns verzehrt, der Kampf mit den Mächten des Bösen in der Welt
und in uns. Arbeit und Kampf können das Leben erfrischen und
stählen. Wie viele werden verzehrt, weil sie keine Arbeit und keinen
Kampf haben. Nein, was uns verzehrt, das sind die fremden Elemente,
welche sich mit der reinen Glut der Arbeit und des Kampfes
vermischen. Es ist die Sorge, die weltliche Sorge, die bohrende, hetzende;
es ist der Ehrgeiz, der von der Sache auf die Person ablenkende, im
leeren Raum brennende und damit uns selbst verbrennende; es ist der
gewalttätige, unruhige, gierige Wille des Ich, mit dem wir die Dinge
anfassen; es ist das Leid, das ungesühnte, welches uns das Mark
aussaugt; es ist das Schicksal, das unverstandene, gegen welches
anstürmend wir uns verbluten. Das sind die Elemente, die uns verzehren.
Und um nur noch eins hervorzuheben: wieviel heilige Lebenskraft,
die wir für Arbeit und Kampf brauchen sollten, wird durch unreine
sinnliche Triebe verbraucht und zerstört. Wie wird dadurch die heilige
Quelle der Kraft selbst verheert! Ja, es ist ganz klar: es ist das
unheilige Feuer, das uns verzehrt.

Mit dieser negativen Antwort ist aber auch schon die positive

326



gegeben: Wir müssen, wenn wir nicht verzehrt werden wollen,
darnach trachten, in heiligem Feuer zu brennen. Wir müssen, statt der
Sorge, dem Ehrgeiz, dem Ich, dem Leid, dem Schicksal, der Sinnlichkeit
zu erlauben, mit ihrer unheiligen Glut in die reine Glut einzubrechen,
aus der unser Tun strömen sollte, aus dieser reinen Glut leben, arbeiten,

kämpfen, aus der Wahrheit der Sache selbst, aus der Liebe, aus
dem Glauben, im Dienste Gottes und der Menschen. Qott muß das
Feuer sein, aus dem wir leben, der lebendige Gott, der heilige Gott,
vor dessen Gericht nichts Unreines bestehen kann, der aber in Christus,

ganz offenbar geworden, uns von der verzehrenden Unruhe
der Schuld befreit und durch die Kraft seiner Auferstehung wunderbares

Leben in unsern «Todesleib» ergießt.
Qott über uns, in uns und mit uns schützt uns vor dem Verzehrtwerden.

Er ist es, der unserm ganzen Tun einen Sinn und Inhalt gibt,
einen ewigen Sinn, einen unendlichen Inhalt, und es dadurch vor der
verzehrenden Leere schützt, ihm damit getroste Zuversicht,
tiefquellende Kraft, hohe Freudigkeit und einen unantastbaren Kern
verleiht. Wie Moses vor dem brennenden Dornbusch seine Berufung
empfing, so müssen auch wir, im Kleinen, das aber doch auch innere
Unendlichkeit besitzt, für unser Tun einen Ruf und Auftrag Gottes
haben und aus dem tiefen Gefühl davon leben. Das gewährt der
Seele und all ihrem Tun und Leiden den festen Untergrund, das
sichere Fundament einer unendlichen Ruhe. «Und unter dir sind ewige
Arme.» Dieser Gott, der Einzige, Lebendige und Allmächtige, der
allein der Herr ist, er spricht zu Moses: «Meine Name ist: Ich bin
da». Wir übersetzen gewöhnlich: «Ich bin» (oder «Ich bin der ich
bin»). Und auch das ist der Fels, auf dem die Seele ruht: «Ich bin» -
du darfst dich darauf verlassen gegen alle andern Mächte und
Gewalten, und ich allein bin wirklich, alles andere ist nur Scheinmacht
und Scheinwesen.» Aber dieses Sein ist nicht ein fernes, kühles,
philosophisches, sondern ein nahes, tätiges, helfendes, etwas, was immer
da ist, wenn wir in Not sind, wenn wir Licht, Kraft und Zuversicht
brauchen. Dieses Wissen von der Macht und Nähe dessen, der allein
wahrhaft ist, bricht die furchtbare MaCht der Sorge. Wir sind nicht
mehr von einem dunkeln Schicksal beherrscht, sondern von Seinem
starken Arm an Seinem Herzen getragen. Wir sind nicht den Dämonen
ausgeliefert, sondern von jener ewigen, unbedingten und unbegreiflich
großen Liebe umfaßt, die uns in Christus endgültig so gewiß geworden
ist, daß nichts uns mehr von ihr scheiden kann.

Das, meine ich, sei das einfache, große Geheimnis des Nichtver-
zehrtwerdens : Gott die heilige Flamme in uns, die selbst uns reinigt,
die uns schützt gegen das, was nicht Gott ist, und als Flamme des
Lebendigen in uns Leben schafft. In dem Maße, als dieses Feuer in
uns brennt, verzehrt uns die Arbeit nicht, sondern wird umgekehrt
eine stets neue Quelle der Kraft. Es verzehrt uns nicht der Kampf,
sondern weckt in uns das höchste Leben auf. Es verzehrt uns nicht

327



das Leid, sondern wird zur tiefsten Quelle der Verjüngung des Lebens,
weil es näher zu Gott führt. Es zerstören uns nicht Schuld und Schicksal,

weil die Schuld selbst, die erkannte und vergebene, zu einer neuen
Kraft der Liebe und des Dienens wird und das Leben vor Sattheit
bewahrt, und weil das Schicksal das Material wird, aus dem wir
immer neu das Leben gestalten, weil im Schicksal uns immer neu der
Schickende begegnet, der uns zu sich empor in sein Leben zieht. Es
keimt etwas Unberührbares, Heiliges, Festes, Unzerstörbares in uns
auf. Wenn wir nur es nicht fahren lassen, dann mag noch so viel
Kampf und Lärm um uns toben, noch so viel Mühsal uns belasten,
noch so viel eigenes Irren und Fehlen unser Tun und Leiden trüben
und uns unnötige Ausgabe der Kraft verursachen - dieses Eine in uns
trägt uns, hält uns zusammen, schützt uns, erquickt uns; es ist das

ewige Leben in uns. Es ist eine unversiegliche Quelle der Kraft. Und
es ist auch der letzte Hort der Gesundheit. Hier strömt die tiefste, ja
im Grande die einzige Erquickung und Beruhigung der Nerven, heilt
sich alle Neurasthenie - nur hier. Es ist das große Wunder in uns.
Wie staunen wir ob diesem Wunder in Menschen, die durch ein
Leben voll schwersten Leides, erschütternder Schicksale und unendlicher

Mühsal nicht verzehrt werden, sondern nur immer lebendiger,
immer gesunder, immer kraftvoller geworden sind, von Jugend zu
Jugend schreitend, immer tiefer in die Jugend hinein. Aber dies Wunder

ist uns allen zugänglich: es ist Gott, der Lebendige, über uns, in
uns, mit uns, der auch zu uns spricht: «Ich bin da.»

So können auch wir brennen, ohne verzehrt zu werden - im
falschen Sinne verzehrt zu werden.

Im falschen Sinne! Denn gibt es nicht auch ein berechtigtes, ja
gefordertes Verzehrtwerden? Hat schließlich nicht unser Leben gerade
den Sinn, daß wir verzehrt werden, daß wir dienen, uns brauchen
lassen, uns nicht schonen, uns von der Flamme willig verbrennen
lassen?

Ja und Nein! Gewiß, wir sollen uns in diesem Sinne verzehren
lassen. Und doch nicht verzehrt werden! Unsere Flamme soll der
Flamme Gottes gleichen, die im Dornbusch glüht. Dieser Gott ist ja
der Lebendige, er ist die vulkanische Glut der Schöpfung; er ist, wie
in dem gewaltigen Bilde von Michelangelo, der von Schöpfung zu
Schöpfung Stürmende, der im Feuer sich Ausgebende, und doch ist
seine Flamme ganz still und unbewegt. Und doch ruht er schaffend in
sich selbst. Und doch verzehrt er sich nicht, sondern wächst (wenn
ich so sagen darf) im Ausgeben seiner ewigen Kraft. So sollte auch
unser Wirken sein. Es sollte aus einer tiefen Ruhe fließen. Es sollte
aus der Ewigkeit in die Zeit brechen, so wie der Felsenquell aus der
Tiefe des Gebirges. Schaffend sollten wir ruhen und ruhend schaffen.
Das wäre das rechte Wirken. Es wäre mitten in Eile doch entfernt
von Hast, mitten im Getümmel doch in der Stille, mitten im Aus-

328



strömen zum Tun doch ganz bei sich selbst. So lebte es vom lebendigen

Gott und seiner Glut, die nicht verzehrt, sondern mehrt, nicht
tötet, sondern lebendig macht.

Darum aber soll zum Schlüsse noch auf eins geachtet werden:
Moses erblickt in tiefer Einsamkeit und Stille den brennenden Busch.
Anderswie und anderswo hätte er ihn nicht erblicken können. Damit
ist ein unendlich bedeutsames Stück des Geheimnisses der Kraft
kundgemacht. Wir müssen aus dem lärmenden, hastenden, betäubenden
Tun, das uns verzehren will, immer wieder die Einsamkeit und Stille
des Gottesberges suchen. Das war immer nötig, ist aber heute das

Nötigste von allem. Dort, in der Einsamkeit und Stille des Gottesberges,

treffen wir, vielleicht auf ganz unerwartete Weise, den Lebendigen,

der uns wieder seinen Namen nennt und sein : «Ich bin da» zu
uns spricht. Hier wird uns wieder unsere Berufung klar. Hier wird
uns wieder gewiß, daß Er der Herr ist und keine andern Mächte, wie
groß und furchtbar sie auch scheinen. Hier leuchten seine ewigen,
richtenden und heilenden Ordnungen in neuer Gewißheit und
Selbstverständlichkeit auf. Hier wird das falsche Feuer der Welt in uns durch
das reine Feuer Gottes beleuchtet und vertrieben. Aus diesen Stunden
schöpfen wir die Kraft, die uns arbeiten und kämpfen läßt, ohne
verzehrt zu werden.

Mit dieser Kraft, die wir alle haben können - noch einmal : sie ist
nahe: «Ich bin da» - wollen wir auch in dieses Jahr hinein, es bringe,
was es wolle. Auf alle Fälle ist Er und ist da, als der Herr und Vater.

Leonhard Ragaz

Brief aus England

Das Christentum, wenn es nur aufrichtig angenommen
ist, wirkt wie das schrecklichste Dynamit, es zerstört alles
Alte und eröffnet neue, unendliche Horizonte. Tolstoj

Von unserem Freund Jack Boggis, Pfarrer in Uxbridge, erhalten wir
nachstehenden ermutigenden Bericht über den Zusammenschluß der religiösen Sozialisten

in seinem Land.

Der Mißerfolg der Labour Party bei den letzten Parlamentswahlen
und die Art und Weise, wie sie an die Wähler appellierte - waren
doch ihre Argumente genau so kraß materialistisch und bar jedes
Ideals und jeder ethischen Überzeugung wie die der Konservativen

- trugen viel dazu bei, dem Zusammenschluß der religiösen Sozialisten

zum Erfolg zu verhelfen. Seit etwa zwei Jahren vor den Wahlen

329


	Nicht verzehrt werden

